Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Eine philosophische Gesellschaft
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINE
PHILOSOPHISCHE GESELLSCHAFT

ist in Ziirich im Laufe dieses Sommers gegriindet worden. Die
konstituierende Versammlung, zu der aufiler den Initianten die
meisten philosophischen Dozenten unserer beiden Hochschulen
sowie eine Reihe von philosophisch interessierten Vertretern an-
derer Fakultiten und Privatgelehrte erschienen waren, warf unter
anderm die Frage auf, ob die Tiiren der neuen Gesellschaft weit
zu offnen seien, oder nur einem begrenzten Kreis von philosophi-
schen Fachleuten offen stehen sollten. Man entschied sich fiir die
offenen Tiiren.

Dieses entgegenkommende Vertrauen einem weitern Bildungs-
publikum gegeniiber wird dieses nun mit der Frage beantworten:
Welche Aufgabe kann eine philosophische Gesellschaft fiir eine
weitere Bildungsschicht oder gar fiir das allgemeine Kulturleben
haben? Und wer kann an dieser Arbeit teilnehmen? Dieser Aui-
satz will in einem doppelten Interesse darauf antworten. Einmal
um zu zeigen, dass auch die nicht fachmifiig beteiligten Kultur-
schichten eines Volkes an den philosophischen Problemen interes-
siert sind, weil sie allgemeine Fragen des menschlichen Geistes
betreffen. Dann aber auch, um nach der andern Seite auch jene
Grenzlinien zu ziehen, die den bloflen neugierigen Dilettantismus
des Denkens, wie ein philosophasterndes oder dogmatisches Sekten-
tum fernhalten.

Ich beginne mit diesem zweiten Punkie. Uber dem pythago-
rdischen Tempel stand die Inschrift: Kein Ungeometrischer darf
hinein! Eine bestimmte Fiahigkeit und Verfassung des Denkens
galt als Bedingung des Beitritts und der Mitarbeit. Eine solche
Voraussetzung wird jede philosophische Arbeit machen miissen.
Nur beschrinkt sie sich nicht wie bei den Pythagoriern auf die
Fahigkeit, mathematisch zu denken, sondern ist von allgemeinerer
Natur. Um an philosophischen Fragen Geschmack zu finden oder
gar mitarbeiten zu konnen, braucht es eine problematische Natur.
Dies nicht in dem Sinne, in dem Goethe diesen Ausdruck gebraucht
hat. Sondern es soll damit die Fahigkeit gemeint sein, das Leben
und sich selbst iiberhaupt als Problem zu empfinden und zu formen.

924



So wie es eine musikalische oder mathematische Begabung gibt,
so gibt es eine problematische Anlage oder Geistesverfassung.
Wem alles selbstverstandlich ist, wer alles als gegeben naiv hin-
nimmt, wer in seliger Einheit mit dem Weltall oder der Umgebung
schwingt, wer nie aus dem Paradiese unbewussten Lebens und
Traumens vertrieben wurde, wer seine ganze Lebenskraft voll aus-
giefit in den Genuss oder in die titige Betriebsamkeit hinein, der
wird nie an den Abgrund der Probleme geraten, nie in jene furcht-
bare und majestitische Tiefe hinabschauen, in der jene geheimnis-
volle und tragische Entzweiung zwischen Sein und Denken, zwischen
Leben und Wissen geschah, welche am Anfang der Kultur steht.

Diese Entzweiung ist eine der Wurzeln unserer tragischen
Existenz. Die andere ist die religiose Entzweiung, der Siindenfall,
durch welche die hochste menschliche Anstrengung, die ethische,
und die tiefste menschliche Sehnsucht, die Sehnsucht nach Gott,
erzeugt wurden. Und vielleicht sind die beiden Wurzeln im tiefsten
Grunde doch eine.

Die problematische Natur nun ist fahig, diesen Zwiespalt, das
philosophische Urphdnomen und seine Folgen, zu empfinden, zu
gestalten und daran eine Spannung zu gewinnen, die fruchtbar
weiter wirkt, den Hunger des Denkens weckt und ihn zuletzt durch
die Tat stillt, die an Erkenntnissen reif geworden ist. Es gibt bedeu-
tende, wissenschaftlich oder kiinstlerisch leistungsfdhige Menschen,
die dieser philosophischen Verfassung nicht fdhig sind. So mag es
einem reinen Naturwissenschaftler gehen, der mit der Natur auf
Du und Du lebt, aber sie nie fragt: Wer bist du eigentlich? Phy-
siker, die die Formen und Gesetze des Raumes untersuchen, aber
nie gequélt werden von der Frage: Was ist der Raum, die Zeit
eigentlich — abgesehen von ihrer mathematischen Bedeutung?
Forscher, die Gesetze gestalten und formulieren, aber sich nie
fragen wie Archimedes, wo denn dieser feste Ort gegeben sei, an
dem iiberhaupt ein Gesetz gelten kann. So gibt es Menschen
auf der StraBle, die ihr Gemiise und ihr Fleisch auf dem Markte
kaufen, aber den problematischen Sokrates nicht verstehen wiir-
den, der sie am Knopfloch fassen und fragen wiirde: Wozu
das eigentlich? Wozu bist du {iberhaupt auf der Welt? Aristo-
teles nannte die Wissenschaften die Kinder des Erstaunens. Dieses
Erstaunen selber aber, die Unruhe und das Fragen, das damit

925



beginnt, ist die philosophische Situation, die Vorbedingung fiir philo-
sophische Arbeit. Und zwar wird dieses Staunen nicht etwa durch
ferne und geheimnisvolle Dinge erregt, sondern durch die soge-
nannten Selbstverstindlichkeiten des unproblematischen Menschen.
Die Selbstverstdndlichkeit wird zur Frage, zum Problem. Wer bin
ich? was bin ich? Bin ich iiberhaupt? und wozu bin ich? Diese
Fragen, die wie stechende Miickenschwirme den problematischen
Geist umschwidrmen, ordnet der Philosoph in Problemgruppen, die
sich, Kant folgend, ungefihr durch folgende Fragen {iberschauen
lassen: Was kann ich wissen? was darf ich glauben? wie soll ich
handeln? was darf ich hoffen?

Diese Fragen, obschon nicht jeder dazu kommt, sind doch
ihrem Wesen nach allgemein menschlicher Natur. Sie gehéren zum
Wesen des Geistes. Sie sind heute aufs neue iiberaus brennend
geworden. Sie werden wieder als Uriragen empfunden und bear-
beitet. Die Menschen suchen heute wieder einen festen Punkt in
dem durcheinander geriittelten Chaos der Gegenwart. Und dieser
feste Punkt liegt nicht auflerhalb in einem gegebenen Gesetz, oder
in einer autoritativen wissenschaftlichen oder religiosen Verkiindi-
gung, sondern nur in einer innern Sicherheit des Geistes, die erst
durch alle Unsicherheiten hindurch zu gewinnen ist. Damit ist
wieder ein echtes philosophisches Bediirfnis erwacht, das tief hinein-
reicht in die Schichten nicht fachmiflig denkender und suchender
Menschen der Gegenwart. Dieses Bediirfnis scheint mir heute in
der deutschen Schweiz besonders lebendig zu sein. Wir waren
bisher nicht eine Nation von Denkern, eher von Tatsachenmenschen
oder von Schulmeistern. W4hrend die welsche Schweiz eine Reihe
hervorragender Philosophen besitzt, die tief auf die romanische
Kultur gewirkt haben, wie Naville, Secrétan, Vinet, Flournoy, Gourd,
hat unsere trigere philosophische Natur kaum einen gréflern selb-
stindigen Philosophen hervorgebracht, wenn auch fruchtbarste philo-
sophische Anregungen von einem Manne wie Pestalozzi ausgingen
und die Schweiz stets eine starke Resonanz fiir die philosophische
Bewegung besessen hat.

Wir haben offenbar etwas nachzuholen. Es wiirde uns nicht
schaden, wenn wir unser Dasein problematischer, weniger selbst-
verstindlich empfinden wiirden, wenn uns so vieles Sichere, All-
zusichere in Leben und Gewohnheiten etwas fraglicher wiirde und

926



wir neue Sicherheiten gewinnen wiirden aus dem denkenden Geiste,
statt aus der staatlichen, gesellschaftlichen und besitzlichen Ver-
sicherung unsres Daseins. Von solchen innern Beunruhigungen
aus wiirde ein Weg zu gemeinschaitlicher geistiger Arbeit fiihren,
die eine philosophische Gesellschaft wohl in einem kleinern Kreis
leiten konnte, ohne damit einem blofen fruchtlosen Dilettantismus
das Tor zu o6finen.

Sind damit gewisse innere Vorbedingungen genannt, so ist
damit noch nichts gesagt iiber die Arbeit und die Aufgabe selbst.
Diese kann keinesfalls liegen in der Bearbeitung eines fertigen
Programms. Die Philosophie ist nie fertig. Sondern es kann sich
zunichst nur handeln um eine philosophische Besinnung auf die
Situation des Geistes, der heute vor allem seine eigene Krisis in
der Krisis unserer Kultur erlebt. Er kann die von ihm geschaffene
Kultur nicht mehr als fertigen und gesicherten Besitz, sondern nur
noch als neu gestelltes Problem ansehen. Das Problem aber ist
nicht mehr diese oder jene Kultur, sondern der Wurzelgrund, die
treibende Krait, die Auigabe, das Recht und die Grenze aller Kultur
iiberhaupt. Hier liegt die enge Verbundenheit des philosophischen
und des religiosen Problems der Gegenwart.

Damit ist jede dogmatische Schulverkiindigung ausgeschlossen.
Wir konnen nichts mehr einfach tibernehmen, nirgends wohin ein-
fach zuriick, weder zu Kant noch zu Schopenhauer, noch zu Platon.
Hochstens zu der Besinnung, die sie angestellt haben, und aus der
ihre Systeme herausgewachsen sind. An der philosophischen
Arbeit ist die Besinnung wertvoll, der Prozess, die Methode, die
Frage noch mehr als die Antwort.

Ausgeschlossen ist auch die Erorterung spezialistischer Pro-
blemchen eines wissenschaftlichen Fachvereins. Damit lockt man
keinen Hund vom Ofen. Natiirlich gibt es solche Spezialprobleme.
Aber fiir eine solche gemeinschaftliche und die Grundlagen auf-
suchende Besinnung bestehen sie als bestiinden sie nicht.

Die philosophische Besinnung muss vielmehr tief in die Not
der Zeit, in die Not des heutigen Denkens und Lebens hinein-
greifen, ja sie selber einmal erst recht zur Darstellung bringen.
Denn die meisten, die diese Not irgendwie empfinden, wissen nicht,
wo sie eigentlich der Schuh driickt, und wie der Teufel heifit, der
sie reitet. Man nennt sie falsch, wenn man sie nur als wirtschaft-

927



liches oder politisches oder soziales Problem bezeichnet. Sie liegt
viel tiefer, nimlich in einer Geistesverfassung, die man vielleicht
als Zusammenhanglosigkeit nennen konnte. Wir haben die not-
wendige Einheit, den unentbehrlichen Zusammenhang unter ein-
ander, den Zusammenhang des Denkens, der Arbeit, der Volker,
den Zusammenhang mit dem All, den Zusammenhang mit Gott
verloren. Kultur ist Zusammenhang durch innere Bezogenheit.
Unsere Kultur aber hat iiberall Risse, im Individuum wie in der
Gesellschaft. Gerade die Universitas litterarum, die, wie sie sagt,
einen Gesamtzusammenhang des Geistes darstellen will, spiegelt
diese Tatsache aufs deutlichste. Kein Mensch wird heute in dem
Spezialistenbetrieb einer Hochschule die Einheit eines Kulturzusam-
menhangs empfinden kdnnen. Wir haben zwar besondere Lehrer
des Zusammenhangs angestellt, die Philosophen, aber neben ihnen
bleibt den einzelnen Disziplinen dieser Zusammenhang kaum be-
wusst und jeder baut doch vergniigt an seiner Spezialitit, an seinen
chemischen Formeln, an seinen anatomischen Prdparaten, an seinen
linguistischen Problemen. Es geht kein Zusammenhangsbewusst-
sein durch alles hindurch.

Eine allgemeinere und in eine breitere Bildungsschicht ein-
dringende philosophische Besinnung hat zundchst einmal die Not
dieser Zusammenhangslosigkeit herauszuarbeiten, durch die die Ein-
heit unseres geistigen Bewusstseins verunmoglicht, die Anerkennung
hochster Werte erschwert und eine {iberzeugende Richtung der
Kulturarbeit ausgeschlossen wird.

Fiir diese Aufdeckung ist notig, dass in allen Arbeits- und
Forschungsgebieten des menschlichen Geistes von der Oberflichen-
forschung wieder zu den grofien darunter liegenden zentralen Pro-
blemen hinabgedrungen werde, die von iiberall aus zu erreichen
sind. Man kann von jedem Punkte der Erdoberfliche aus die
Richtung nach dem Erdmittelpunkt ziehen. So enthdlt jede Diszi-
plin auf ihrem Grunde die letzten und wertvollsten und allgemein-
sten Fragen des Geistes selbst, sobald man tief genug griabt. Durch
ein Zu-Endedenken jedes aufsteigenden Lebensproblems kann jeder
immer wieder zu den hdchsten Fragen des Geistes gelangen, so-
bald er sich nicht nur auf das zunichst vorliegende erforschte Ob-
jekt beschriankt, sondern sich auf seinen eigenen forschenden Geist
besinnt und von jedem Punkte aus den Zusammenhang sucht.

928



Geschieht das nicht, so wird immer wieder durch eine Art Kurz-
schluss des Geistes die letzte und eigentlich menschliche, die kul-
turelle Leistung zerstort. '

Wo die genannte Zusammenhangslosigkeit driickend empfun-
den wird, wo von irgend einem Punkte des Wissens aus zum
Wissen des Wissens vorzudringen gesucht wird, da entsteht die
philosophische Not, das fruchtbare Problem. Es darf nicht nur
von einem dialektischen Prozess erfasst werden, also in einen Denk-
vorgang aufgelost werden. Es darf nicht mit einer bereits gege-
benen Formel beschwichtigt werden. Es soll zundchst brennend
dastehen und geschaut, formuliert, getragen werden, in die Tiefe
des innern Lebens versenkt werden, aus der schopferisch die Form
und die Losung emporsteigen konnen. Man bleibe uns heute mit
den fertigen Systemen und Formeln vom Leibe. Der menschliche
Geist ist heute am Zerstoren, am Auflésen, er ist in einer analyti-
schen Phase — die synthetische wird folgen. Aber fiir den Augen-
blick ist ihm alles in Frage gestellt, Sein und Leben durchaus pro-
blematisch geworden. Diese Situation zur Klarheit zu erheben,
anstatt sie zu verkleistern, ist erste Aufgabe. Vielleicht weniger
fiir Fachphilosophen, denen das alles bekannte Schul- und Ein-
leitungsprobleme sind, aber fiir den Menschen, der heute sich der
herrschenden Denkfaulheit wieder zu entraffen beginnt und sich
wieder dariiber zu verwundern vermag, dass er ist. Wir stehen
aufs neue wieder vor der schweigenden Sphinx, die uns die Ritsel
des Lebens aufgibt. Wir konnen ihr nicht entfliehen und miissen
ihr Rede stehen. Wir kdnnen nicht mehr einfach weiter wursteln
in praktischen Bestrebungen oder uns wissenschaitlich um die
hochsten und letzten Fragen herumdriicken oder uns genieflend
benebeln — die eigentliche Lebensfrage nach Sein oder Nichtsein,
nach Sinn und Wert des Lebens selbst hat uns wieder getroffen.
Je nach der Antwort, die wir finden in gemeinschaftlicher Besinnung,
wird Weltuntergang, Gotterddmmerung, Chaos uns bedrohen oder
eine neue Schopfung und ein neuer Lebensglaube vor uns liegen.

‘Die Besinnung selbst aber wird nicht stellvertretend von dieser
oder jener Gesellschaft besorgt. Sie ist Drang und Auigabe Aller,
die nicht mehr mit den alten Scherben spielen mogen, weil sie
einen neuen Tag nahen horen.

ZURICH ADOLF KELLER

aooo
929



	Eine philosophische Gesellschaft

