
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Eine philosophische Gesellschaft

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE
PHILOSOPHISCHE GESELLSCHAFT

ist in Zürich im Laufe dieses Sommers gegründet worden. Die
konstituierende Versammlung, zu der außer den Initianten die
meisten philosophischen Dozenten unserer beiden Hochschulen
sowie eine Reihe von philosophisch interessierten Vertretern
anderer Fakultäten und Privatgelehrte erschienen waren, warf unter
anderm die Frage auf, ob die Türen der neuen Gesellschaft weit
zu öffnen seien, oder nur einem begrenzten Kreis von philosophischen

Fachleuten offen stehen sollten. Man entschied sich für die
offenen Türen.

Dieses entgegenkommende Vertrauen einem weitern Bildungspublikum

gegenüber wird dieses nun mit der Frage beantworten :

Welche Aufgabe kann eine philosophische Gesellschaft für eine
weitere Bildungsschicht oder gar für das allgemeine Kulturleben
haben? Und wer kann an dieser Arbeit teilnehmen? Dieser Aufsatz

will in einem doppelten Interesse darauf antworten. Einmal
um zu zeigen, dass auch die nicht fachmäßig beteiligten
Kulturschichten eines Volkes an den philosophischen Problemen interessiert

sind, weil sie allgemeine Fragen des menschlichen Geistes
betreffen. Dann aber auch, um nach der andern Seite auch jene
Grenzlinien zu ziehen, die den bloßen neugierigen Dilettantismus
des Denkens, wie ein philosophasterndes oder dogmatisches Sekten-
tum fernhalten.

Ich beginne mit diesem zweiten Punkte. Über dem pythago-
räischen Tempel stand die Inschrift: Kein Ungeometrischer darf
hinein! Eine bestimmte Fähigkeit und Verfassung des Denkens
galt als Bedingung des Beitritts und der Mitarbeit. Eine solche

Voraussetzung wird jede philosophische Arbeit machen müssen.
Nur beschränkt sie sich nicht wie bei den Pythagoräern auf die

Fähigkeit, mathematisch zu denken, sondern ist von allgemeinerer
Natur. Um an philosophischen Fragen Geschmack zu finden oder

gar mitarbeiten zu können, braucht es eine problematische Natur.
Dies nicht in dem Sinne, in dem Goethe diesen Ausdruck gebraucht
hat. Sondern es soll damit die Fähigkeit gemeint sein, das Leben
und sich selbst überhaupt als Problem zu empfinden und zu formen.

924



So wie es eine musikalische oder mathematische Begabung gibt,
so gibt es eine problematische Anlage oder Geistesverfassung.
Wem alles selbstverständlich ist, wer alles als gegeben naiv
hinnimmt, wer in seliger Einheit mit dem Weltall oder der Umgebung
schwingt, wer nie aus dem Paradiese unbewussten Lebens und
Träumens vertrieben wurde, wer seine ganze Lebenskraft voll
ausgießt in den Genuss oder in die tätige Betriebsamkeit hinein, der
wird nie an den Abgrund der Probleme geraten, nie in jene furchtbare

und majestätische Tiefe hinabschauen, in der jene geheimnisvolle

und tragische Entzweiung zwischen Sein und Denken, zwischen
Leben und Wissen geschah, welche am Anfang der Kultur steht.

Diese Entzweiung ist eine der Wurzeln unserer tragischen
Existenz. Die andere ist die religiöse Entzweiung, der Sündenfall,
durch welche die höchste menschliche Anstrengung, die ethische,
und die tiefste menschliche Sehnsucht, die Sehnsucht nach Gott,
erzeugt wurden. Und vielleicht sind die beiden Wurzeln im tiefsten
Grunde doch eine.

Die problematische Natur nun ist fähig, diesen Zwiespalt, das

philosophische Urphänomen und seine Folgen, zu empfinden, zu
gestalten und daran eine Spannung zu gewinnen, die fruchtbar
weiter wirkt, den Elunger des Denkens weckt und ihn zuletzt durch
die Tat stillt, die an Erkenntnissen reif geworden ist. Es gibt bedeutende,

wissenschaftlich oder künstlerisch leistungsfähige Menschen,
die dieser philosophischen Verfassung nicht fähig sind. So mag es

einem reinen Naturwissenschaftler gehen, der mit der Natur auf
Du und Du lebt, aber sie nie fragt: Wer bist du eigentlich?
Physiker, die die Formen und Gesetze des Raumes untersuchen, aber
nie gequält werden von der Frage: Was ist der Raum, die Zeit
eigentlich — abgesehen von ihrer mathematischen Bedeutung?
Forscher, die Gesetze gestalten und formulieren, aber sich nie
fragen wie Archimedes, wo denn dieser feste Ort gegeben sei, an
dem überhaupt ein Gesetz gelten kann. So gibt es Menschen
auf der Straße, die ihr Gemüse und ihr Fleisch auf dem Markte
kaufen, aber den problematischen Sokrates nicht verstehen würden,

der sie am Knopfloch fassen und fragen würde: Wozu
das eigentlich? Wozu bist du überhaupt auf der Welt? Aristoteles

nannte die Wissenschaften die Kinder des Erstaunens. Dieses
Erstaunen selber aber, die Unruhe und das Fragen, das damit

925



beginnt, ist die philosophische Situation, die Vorbedingung für
philosophische Arbeit. Und zwar wird dieses Staunen nicht etwa durch
ferne und geheimnisvolle Dinge erregt, sondern durch die
sogenannten Selbstverständlichkeiten des unproblematischen Menschen.
Die Selbstverständlichkeit wird zur Frage, zum Problem. Wer bin
ich? was bin ich? Bin ich überhaupt? und wozu bin ich? Diese

Fragen, die wie stechende Mückenschwärme den problematischen
Geist umschwärmen, ordnet der Philosoph in Problemgruppen, die
sich, Kant folgend, ungefähr durch folgende Fragen überschauen
lassen: Was kann ich wissen? was darf ich glauben? wie soll ich
handeln? was darf ich hoffen?

Diese Fragen, obschon nicht jeder dazu kommt, sind doch
ihrem Wesen nach allgemein menschlicher Natur. Sie gehören zum
Wesen des Geistes. Sie sind heute aufs neue überaus brennend
geworden. Sie werden wieder als Urfragen empfunden und
bearbeitet. Die Menschen suchen heute wieder einen festen Punkt in
dem durcheinander gerüttelten Chaos der Gegenwart. Und dieser
feste Punkt liegt nicht außerhalb in einem gegebenen Gesetz, oder
in einer autoritativen wissenschaftlichen oder religiösen Verkündigung,

sondern nur in einer innern Sicherheit des Geistes, die erst
durch alle Unsicherheiten hindurch zu gewinnen ist. Damit ist
wieder ein echtes philosophisches Bedürfnis erwacht, das tief hineinreicht

in die Schichten nicht fachmäßig denkender und suchender
Menschen der Gegenwart. Dieses Bedürfnis scheint mir heute in
der deutschen Schweiz besonders lebendig zu sein. Wir waren
bisher nicht eine Nation von Denkern, eher von Tatsachenmenschen
oder von Schulmeistern. Während die welsche Schweiz eine Reihe
hervorragender Philosophen besitzt, die tief auf die romanische
Kultur gewirkt haben, wie Naville, Secrétan, Vinet, Flournoy, Gourd,
hat unsere trägere philosophische Natur kaum einen größern
selbständigen Philosophen hervorgebracht, wenn auch fruchtbarste
philosophische Anregungen von einem Manne wie Pestalozzi ausgingen
und die Schweiz stets eine starke Resonanz für die philosophische
Bewegung besessen hat.

Wir haben offenbar etwas nachzuholen. Es würde uns nicht
schaden, wenn wir unser Dasein problematischer, weniger
selbstverständlich empfinden würden, wenn uns so vieles Sichere,
Allzusichere in Leben und Gewohnheiten etwas fraglicher würde und

926



wir neue Sicherheiten gewinnen würden aus dem denkenden Geiste,
statt aus der staatlichen, gesellschaftlichen und besitzlichen
Versicherung unsres Daseins. Von solchen innern Beunruhigungen
aus würde ein Weg zu gemeinschaftlicher geistiger Arbeit führen,
die eine philosophische Gesellschaft wohl in einem kleinern Kreis
leiten könnte, ohne damit einem bloßen fruchtlosen Dilettantismus
das Tor zu öffnen.

Sind damit gewisse innere Vorbedingungen genannt, so ist
damit noch nichts gesagt über die Arbeit und die Aufgabe selbst.
Diese kann keinesfalls liegen in der Bearbeitung eines fertigen
Programms. Die Philosophie ist nie fertig. Sondern es kann sich
zunächst nur handeln um eine philosophische Besinnung auf die
Situation des Geistes, der heute vor allem seine eigene Krisis in
der Krisis unserer Kultur erlebt. Er kann die von ihm geschaffene
Kultur nicht mehr als fertigen und gesicherten Besitz, sondern nur
noch als neu gestelltes Problem ansehen. Das Problem aber ist
nicht mehr diese oder jene Kultur, sondern der Wurzelgrund, die
treibende Kraft, die Aufgabe, das Recht und die Grenze aller Kultur
überhaupt. Hier liegt die enge Verbundenheit des philosophischen
und des religiösen Problems der Gegenwart.

Damit ist jede dogmatische Schulverkündigung ausgeschlossen.
Wir können nichts mehr einfach übernehmen, nirgends wohin
einfach zurück, weder zu Kant noch zu Schopenhauer, noch zu Piaton.
Höchstens zu der Besinnung, die sie angestellt haben, und aus der
ihre Systeme herausgewachsen sind. An der philosophischen
Arbeit ist die Besinnung wertvoll, der Prozess, die Methode, die

Frage noch mehr als die Antwort.
Ausgeschlossen ist auch die Erörterung spezialistischer

Problemchen eines wissenschaftlichen Fachvereins. Damit lockt man
keinen Hund vom Ofen. Natürlich gibt es solche Spezialprobleme.
Aber für eine solche gemeinschaftliche und die Grundlagen
aufsuchende Besinnung bestehen sie als bestünden sie nicht.

Die philosophische Besinnung muss vielmehr tief in die Not
der Zeit, in die Not des heutigen Denkens und Lebens
hineingreifen, ja sie selber einmal erst recht zur Darstellung bringen.
Denn die meisten, die diese Not irgendwie empfinden, wissen nicht,
wo sie eigentlich der Schuh drückt, und wie der Teufel heißt, der
sie reitet. Man nennt sie falsch, wenn man sie nur als wirtschaft-

927



liches oder politisches oder soziales Problem bezeichnet. Sie liegt
viel tiefer, nämlich in einer Geistesverfassung, die man vielleicht
als Zusammenhanglosigkeit nennen könnte. Wir haben die
notwendige Einheit, den unentbehrlichen Zusammenhang unter
einander, den Zusammenhang des Denkens, der Arbeit, der Völker,
den Zusammenhang mit dem All, den Zusammenhang mit Gott
verloren. Kultur ist Zusammenhang durch innere Bezogenheit.
Unsere Kultur aber hat überall Risse, im Individuum wie in der
Gesellschaft. Gerade die Universitas litterarum, die, wie sie sagt,
einen Gesamtzusammenhang des Geistes darstellen will, spiegelt
diese Tatsache aufs deutlichste. Kein Mensch wird heute in dem
Spezialistenbetrieb einer Hochschule die Einheit eines Kulturzusammenhangs

empfinden können. Wir haben zwar besondere Lehrer
des Zusammenhangs angestellt, die Philosophen, aber neben ihnen
bleibt den einzelnen Disziplinen dieser Zusammenhang kaum be-
wusst und jeder baut doch vergnügt an seiner Spezialität, an seinen
chemischen Formeln, an seinen anatomischen Präparaten, an seinen
linguistischen Problemen. Es geht kein Zusammenhangsbewusst-
sein durch alles hindurch.

Eine allgemeinere und in eine breitere Bildungsschicht
eindringende philosophische Besinnung hat zunächst einmal die Not
dieser Zusammenhangslosigkeit herauszuarbeiten, durch die die Einheit

unseres geistigen Bewusstseins verunmöglicht, die Anerkennung
höchster Werte erschwert und eine überzeugende Richtung der
Kulturarbeit ausgeschlossen wird.

Für diese Aufdeckung ist nötig, dass in allen Arbeits- und
Forschungsgebieten des menschlichen Geistes von der Oberflächenforschung

wieder zu den großen darunter liegenden zentralen
Problemen hinabgedrungen werde, die von überall aus zu erreichen
sind. Man kann von jedem Punkte der Erdoberfläche aus die
Richtung nach dem Erdmittelpunkt ziehen. So enthält jede Disziplin

auf ihrem Grunde die letzten und wertvollsten und allgemeinsten

Fragen des Geistes selbst, sobald man tief genug gräbt. Durch
ein Zu-Endedenken jedes aufsteigenden Lebensproblems kann jeder
immer wieder zu den höchsten Fragen des Geistes gelangen,
sobald er sich nicht nur auf das zunächst vorliegende erforschte
Objekt beschränkt, sondern sich auf seinen eigenen forschenden Geist
besinnt und von jedem Punkte aus den Zusammenhang sucht.

928



Geschieht das nicht, so wird immer wieder durch eine Art Kurz-
schluss des Geistes die letzte und eigentlich menschliche, die
kulturelle Leistung zerstört.

Wo die genannte Zusammenhangslosigkeit drückend empfunden

wird, wo von irgend einem Punkte des Wissens aus zum
Wissen des Wissens vorzudringen gesucht wird, da entsteht die
philosophische Not, das fruchtbare Problem. Es darf nicht nur
von einem dialektischen Prozess erfasst werden, also in einen

Denkvorgang aufgelöst werden. Es darf nicht mit einer bereits
gegebenen Formel beschwichtigt werden. Es soll zunächst brennend
dastehen und geschaut, formuliert, getragen werden, in die Tiefe
des innern Lebens versenkt werden, aus der schöpferisch die Form
und die Lösung emporsteigen können. Man bleibe uns heute mit
den fertigen Systemen und Formeln vom Leibe. Der menschliche
Geist ist heute am Zerstören, am Auflösen, er ist in einer analytischen

Phase — die synthetische wird folgen. Aber für den Augenblick

ist ihm alles in Frage gestellt, Sein und Leben durchaus
problematisch geworden. Diese Situation zur Klarheit zu erheben,
anstatt sie zu verkleistern, ist erste Aufgabe. Vielleicht weniger
für Fachphilosophen, denen das alles bekannte Schul- und
Einleitungsprobleme sind, aber für den Menschen, der heute sich der
herrschenden Denkfaulheit wieder zu entraffen beginnt und sich
wieder darüber zu verwundern vermag, dass er ist. Wir stehen
aufs neue wieder vor der schweigenden Sphinx, die uns die Rätsel
des Lebens aufgibt. Wir können ihr nicht entfliehen und müssen
ihr Rede stehen. Wir können nicht mehr einfach weiter wursteln
in praktischen Bestrebungen oder uns wissenschaftlich um die
höchsten und letzten Fragen herumdrücken oder uns genießend
benebeln — die eigentliche Lebensfrage nach Sein oder Nichtsein,
nach Sinn und Wert des Lebens selbst hat uns wieder getroffen.
Je nach der Antwort, die wir finden in gemeinschaftlicher Besinnung,
wird Weltuntergang, Götterdämmerung, Chaos uns bedrohen oder
eine neue Schöpfung und ein neuer Lebensglaube vor uns liegen.

Die Besinnung selbst aber wird nicht stellvertretend von dieser
oder jener Gesellschaft besorgt. Sie ist Drang und Aufgabe Aller,
die nicht mehr mit den alten Scherben spielen mögen, weil sie

einen neuen Tag nahen hören.
ZÜRICH ADOLF KELLER

929


	Eine philosophische Gesellschaft

