
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Die geschichtsphilosophischen Anschauungen Napoleons I.

Autor: Gitermann, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE
GESCHICHTSPHILOSOPH ISCHEN
ANSCHAUUNGEN NAPOLEONS I.

i

Der Versuch, die Geisteswelt Napoleons nach geschichtsphiio-
sophischen Anschauungen zu durchforschen, scheint, auf den ersten

Blick, ein Griff ins Leere zu sein. Denn Tatmenschen, die am
welthistorischen Geschehen ihrer Zeit so unmittelbar eingreifend
sich beteiligten, pflegen zu den Problemen der Geschichtsphilosophie

sich teilnahmslos zu verhalten. Je willensbegabter ein
Individuum, desto unfähiger ist es meist jener ruhevollen Resignation,
die geschichtsphilosophisches Denken als notwendige Voraussetzung
erheischt. Und insofern geschichtsphilosophische Ideen die
Erkenntnis oder die Annahme einer durch menschlichen Willen nicht
beeinflussbaren Zwangsläufigkeit des historischen Geschehens
darstellen, neigen die Heroen der Weltgeschichte dazu, sich ihnen
taub zu verschließen; nicht aus Vernunftgründen so sehr als

instinktiv, um ihre Tatkraft vor dem paralysierenden Einfluss
fatalistischer Denkweise zu schützen und die lebensnotwendige Illusion
vollkommener Handlungsfreiheit sich zu bewahren.

Desto eindringlicher zeugt es von der Stärke seiner
Persönlichkeit, dass Napoleon sich mit geschichtsphilosophischen
Gedanken dennoch getragen hat, und dass sein auf die Erfassung
der nackten Realität rücksichtslos gerichtetes Denken selbst vor
solchen Ideen nicht zurückgeschreckt ist, deren Konsequenzen die
Auslöschung seines Ich in den Bereich der Möglichkeit zogen.

Zu behaupten, dass Napoleon ein geschlossenes System der
Geschichtsphilosophie geschaffen habe, liegt mir fern ; denn die
vereinzelten Anschauungen geschichtsphilosophischer Natur, von
denen bei ihm die Rede sein kann, fügen sich nur lose zu einem
Ganzen.

Das geschichtsphilosophische Denken der jüngsten Gegenwart
wendet sich vorwiegend zwei Fragekomplexen zu. Es forscht einerseits

nach Entwicklung, Wesen und Wert der Kultur und ist insoweit

identisch mit der Kulturphilosophie. Es untersucht anderseits
die Eigentümlichkeiten der historischen Arbeits- und Auffassungs-

906



weise, fragt nach den letzten Voraussetzungen des Prozesses, durch
welchen die Vergangenheit reproduziert, das Geschehen in
Geschichte transformiert wird, und ist insofern geschichtswissenschaftliche

Erkenntnistheorie.
Unter den geschichtsphilosophischen Gedanken Napoleons

finden sich nur wenige, die sich auf diese zwei Hauptprobleme
beziehen. Die Frage nach dem logischen Charakter der
Geschichtswissenschaft lag seinem. Interesse fern. Wohl war er sich beispielsweise

eines Unterschiedes zwischen Geschichts- und Naturwissenschaft

bewusst, allein er wertete ihn — hierin, wie in manchem,
den Philosophen der Aufklärung folgend — nicht als prinzipiellen
Gegensatz in bezug auf Fragestellung und Ziel, wie heute z. B.
Heinrich Rickert es tut,1) sondern nur als graduellen Unterschied
in der Exaktheit der erreichbaren Resultate. Naturwissenschaft ist
für Napoleon GesetzesWissenschaft, Geschichte dagegen
Annäherungswissenschaft, die keiner Deduktion fähig ist. „Ce n'est pas
de la métaphysique; on ne peut pas l'écrire d'imagination et bâtir
à volonté; il faut d'abord l'apprendre." Aber auf beschreibende

Darstellungen darf sie sich doch nicht beschränken: „Elle doit
éclairer et instruire et non pas seulement nous donner des

descriptions et des récits qui nous impressionnent".
Noch weniger als methodisch-theoretische finden sich bei ihm

Einsichten kulturphilosophischer Art. Skizzen universalhistorischer
Zusammenhänge, Betrachtungen über die Entwicklung der einzelnen
Kulturkreise und deren wechselseitige Beeinflussung sucht man bei
ihm umsonst. Denn den Begriff „Kultur" im Gegensatz zu
„Zivilisation" kannte er nicht. Folgendes als Beleg: „Nous n'avons pas
de littérature", beklagt er sich einmal, „c'est la faute du ministre
de l'Intérieur". „Herr Champagny", schreibt er am 12. Dezember
1806, „die Literatur bedarf der Unterstützung. Sie sind der Minister
für diesen Zweig. Schlagen Sie mir einige Mittel vor, um den
verschiedenen Zweigen der schönen Wissenschaften, die zu allen Zeiten
die Nation berühmt gemacht haben, einen Anstoß zu geben." Und
Napoleon fördert Kunst und Literatur durch dasselbe Mittel wie
die Viehzucht — er setzt Preise aus. Kunst ist ihm somit nicht
organischer Ausfluss des nationalen Lebens, sondern schlechthin

0 Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung,
2. Aufl., 1913.

907



affaire d'administration. Auch dem Problem des Fortschrittes steht

Napoleon verständnislos gegenüber; nur die zivilisatorische Seite
desselben berührt er etwa, die Frage der ethischen Vervollkommnung

und der psychischen Verfeinerung entgeht ihm ganz.
Zusammenfassend muss somit zugestanden werden, dass

gerade die Probleme, die gegenwärtig in den Brennpunkten des ge-
schichtsphilosophischen Interesses stehen, von Napoleon außer Acht
gelassen worden sind.

Es wäre jedoch verfehlt, auf diese Feststellung hin über seine

geschichtsphilosophischen Anschauungen ein herabminderndes
Urteil zu fällen. Denn der Maßstab der Gegenwart darf keine
Anwendung finden auf eine andere Zeit. Der Begriff der
Geschichtsphilosophie ist ein wandelbarer. Jede Epoche legt diesen Namen
andern Gedankenmassen bei; nicht neue Lösungen bloß werden
immer wieder gesucht und gegeben, sondern vor allem neue
Probleme in den Mittelpunkt des Gesichtskreises gerückt; die lebendig

sich fortentwickelnde Geschichtsphilosophie schöpft aus den
Erlebnissen des Tages und konzentriert ihre denkerischen
Bemühungen auf jene wenigen Fragen, deren Lösung von den historischen

Aufgaben der jeweiligen Gegenwart gefordert wird.
So waren auch die geschichtsphilosophischen Anschauungen

Napoleons in Inhalt und Eigenart bedingt von den Umständen
und Bedürfnissen seiner Zeit. —

Die geistige Atmosphäre, welche auf die Gestaltung seiner
Weltanschauung den ersten feststellbaren Einfluss ausübte, war die
der Aufklärungszeit. Die Geschichtsphilosophie dieser Periode
drehte sich vorwiegend um staatsrechtliche Probleme und trug,
wenn man von vereinzelten Ansätzen zu materialistischer
Betrachtungsweise, wie sie sogar bei Montesquieu, Rousseau u. a. sich
finden, absieht, formalen, juristischen Charakter. In abstrakten
Prinzipien erblickte sie die Dominanten des gesellschaftlichen Lebens,
aus ihnen leitete sie die Gestaltung der Staatsformen, Verfassungen
und Staatseinrichtungen ab. Und als die aufkommende Bourgeoisie
ihr Bedürfnis nach Entfaltungsmöglichkeit mit Nachdruck geltend
machte, wurden die dem Feudalstaat zugrunde gelegten Ideen für
überlebt erklärt — „système absurde", sagt Rousseau im Contrat
Social —, und die Geschichtsphilosophie suchte neue, zeitgemäßere
Prinzipien — Gleichberechtigung der Bürger, Souveränität des

908



Volkes —, denen das soziale Leben im neuen, durch die
Revolution zu schaffenden Staate untergeordnet werden sollte, aus denen

man neue Staatsformen, Verfassungen, Staatseinrichtungen more
geometrico zu deduzieren sich bestrebt war, und für die man
Anspruch auf absolute Geltung erhob: zur Betonung des Gegensatzes
zu der von den privilegierten Klassen aufrechterhaltenen Tradition
legte man ihnen den Namen des „Naturrechtes" bei.1)

Die in ihrem Kern somit idealistische Geschichtsphilosophie
der Aufklärung erlitt aber den Todesstoß durch das Scheitern der
Revolution. Als die Experimente der doktrinären Jakobiner zur
Verschlimmerung statt zur Behebung der Anarchie führten, wurde die

Unmöglichkeit, das Leben der Gesellschaft nach abstrakten Grundsätzen

zu gestalten, erkannt. Der Glaube an die organisierende
Kraft staatsrechtlicher Systeme schwand, und eine bedeutsame
Erkenntnis brach sich Bahn: Das gesellschaftliche und somit auch
das historische Leben ist von Triebkräften beherrscht, die stärker
sind als philosophische Postulate — von den vitalen Interessen
der verschiedenen sozialen Gruppen.

Unter dem Einfluss dieser Einsicht — die nach der Revolution
einsetzende Belebung des wirtschaftlichen Lebens trug das ihrige
dazu bei — fasste die Geschichtsphilosophie, statt abstrakter Ideen,
nunmehr die konkrete Natur der Dinge ins Auge und verschob
den Schwerpunkt ihrer Erörterungen deutlich von der staatsrechtlichen

nach der soziologischen Seite.

Diese Abwendung vom historischen Idealismus des Aufklärungszeitalters

ist bei Bonaparte bereits in seiner 1793 geschriebenen
Broschüre Le Souper de Beaucaire unverkennbar zu spüren. Die
politischen Standpunkte der Teilnehmer dieses Gesprächs sind nicht
so sehr mit philosophischen Systemen als mit ihrer sozialen Stellung
in Zusammenhang gebracht. — In späteren Jahren konnte sich

Napoleon kaum mehr entsinnen, je Anhänger der idealistischen
Denkweise gewesen zu sein, und rückschauend bekannte er
einmal: „Pour moi le monde a toujours été dans le fait et non dans
le droit". Die geschichtsphilosophischen Anschauungen des reifen
Mannes tragen denn auch durchwegs nicht abstrakt staatsrechtlichen,

sondern konkret soziologischen Charakter.

9 Ähnlich wurde zu Ciceros Zeiten, als eine analoge Umschichtung
der römischen Gesellschaft sich vollzog, der Begriff des ius naturale
geprägt.

909



Welches waren nun aber die Probleme, denen sein Interesse

vorwiegend sich zuwenden musste? Darüber entschied die vor
ihm sich erhebende historische Aufgabe, — nicht wie sie

retrospektiver Betrachtung erscheint, sondern so, wie er sie verstand.

Frankreich, des Zustandes anarchischer Zerworfenheit müde,
erwartete von ihm die Wiederherstellung des gestörten
Lebenskreislaufes der Gesellschaft. So musste er nach alledem forschen,
was dem Staate innern Halt und ein gesundes Maß von Trägheit
verlieh, nach den Gesetzmäßigkeiten fragen, denen ein sozialer
Organismus unterworfen ist, und deren Missachtung verderbliche Folgen
unerbittlich nach sich zieht.—Europa war von wirtschaftlich-politischer
Spannung bedrückt, und es schien ein Gebot der äußern Politik
zu sein, den Kampf um ein neues Gleichgewicht durch die
Wiederaufrichtung der militärisch-ökonomisch-kulturellen Hegemonie Frankreichs

zu entscheiden. Drängte sich nicht auch da die Frage auf
nach den ausschlaggebenden Triebkräften und Beharrlichkeiten der
historischen Entwicklung, nach den einander unterzuordnenden
Interessen und den neuen Machtverhältnissen des Erdteils?

Insofern Napoleons Betrachtungen über diese Probleme die
Ebene der Tagespolitik unter sich ließen, erhoben sie sich zum
Range geschichtsphilosophischer Ideen, die wir nun im Einzelnen
uns vergegenwärtigen wollen.

Eine methodische Frage sei jedoch zuvor noch gestreift.
Napoleon hat seine geschichtsphilosophischen Anschauungen nie
systematisch dargelegt. Wer ihrer habhaft werden will, ist auf
zerstreute Äußerungen angewiesen, die aus seinen Briefen, Memoiren
und Gesprächen zu schöpfen sind.1) Unter welchen Gesichtspunkten

x) An Quellen sind zu nennen: Correspondance de Napoléon Ier; Oeuvres
de Napoléon. 1821, 6 vol.; Mémoires, 9 vol.; Pensées et Maximes du Prisonnier

de Sainte Hélène; Opinions de Napoléon sur divers sujets de politique et
d'administration, recueillies par un membre de son Conseil d'Etat (Jean Pelet
de la Lozère); Gespräche Napoleons, herausgegeben von Kircheisen, 3 Bde.
Flugschriften, Gesetze, Reden, Varia. Nicht herangezogen wurde die noch
vor Napoléons Tod erschienene Schrift : Manuscrit venu de Sainte Hélène
d'une manière inconnue, da sie, obwohl sie diesen Schein zu erwecken sucht,
nicht aus Napoleons Feder stammt, sondern von einem Mitgliede seines
Staatsrates geschrieben wurde. In Band IV der Mémoires finden sich vierzig
kritische Noten Napoleons zu diesem Manuscrit, das verfasst zu haben er
ablehnt.

Literatur: Die geschichtsphilosophischen Anschauungen Napoleons sind,
wenn man auf bibliographische Nachschlagswerke sich verlassen darf, noch

910



sind aber diese gehäuften Einzelheiten (nach ihrer kritischen
Sichtung) zu ordnen, damit jenes kernhafte Gedankengebilde sich
erschließe, das hinter dem wirren Vielerlei verborgen liegt?

Den Standpunkt, den man einzunehmen hat, um zu klarer
Übersicht zu gelangen, deutete ich im Vorangehenden schon an.
Napoleon erblickte seine historische Aufgabe darin, Frankreich und
Europa aus dem Zustande äußerster Bewegtheit in denjenigen
dauernden Gleichgewichtes überzuführen. So waren Statik und
Dynamik die beiden Pole, um die ein wesentlicher Teil der Geschichtsphilosophie

Napoleons sich gruppiert: Statik und Dynamik im
Leben des sozialen Organismus einerseits, Statik und Dynamik der
zwischenstaatlichen Beziehungen anderseits.

II

Es ist bezeichnend, dass Napoleon nach der Entstehung des
Staates nicht gefragt hat : konnte doch die Lösung dieses Problems,
auch wenn sie gelang, nicht von praktischem Werte sein.
Hypothesen, welche auf die Genesis der menschlichen Organisationsformen

ein Licht werfen sollten, lehnte der Kaiser ab, und zu den

Ausführungen Rousseaus im Discours sur l'origine et les fondements
de l'inégalité parmi les hommes notierte er ein dreifaches „Je n'en
crois rien!"

Dagegen war er sich bestrebt, die innere Struktur des sozialen
Organismus bloßzulegen, die in ihm stetig wirkenden, seine individuelle

Eigenart ausmachenden Faktoren zu erkennen, und die
statischen Bedingungen seines Gleichgewichtes zu bestimmen.
Geographische Verhältnisse, wirtschaftliche Voraussetzungen, Recht,
Moral, Religion, historische Überlieferung, nationale
Charaktereigenschaften und Sitten — das sind die Momente, auf die Napoleon

sein Augenmerk richtete und die er zusammenfassend als „les
institutions ou la destinée d'un peuple" bezeichnete.

Welche Bedeutung er den geographischen Grundlagen eines
Staatswesens beimaß, ist aus zahlreichen Äußerungen ersichtlich.
Am 25. Dezember 1799 erließ Bonaparte als erster Konsul eine
Proklamation an die Bürger von St. Domingue, in der es u. a.

nirgends zum Gegenstande einer besondern Darstellung gemacht worden.
Von den Werken, die unser Thema streifen, seien genannt: H. Taine,
Origines de la France Contemporaine, t. V; A. Guillois, Napoléon, 2 vol., 1879.

911



heißt: „Les colonies françaises seront réglées par des lois spéciales.
Cette disposition dérive de la nature des choses et de la différence
des climats. Les habitants des colonies françaises situées en
Amérique, en Asie, en Afrique, ne peuvent être gouvernés par la même
loi. La différence des habitudes, des mœurs, des intérêts, la diversité

du sol, des cultures, des productions, exigent des modifications
diverses." — Am 10. Dezember 1802 richtete er an die Deputierten
der XVIII Kantone der helvetischen Republik folgende Worte : „La
Suisse ne ressemble à aucun autre Etat, soit par les événements

qui s'y sont succédé depuis plusieurs siècles, soit par la situation
géographique et topographique, soit par les différentes langues,
les différentes religions et cette extrême différence des mœurs qui
existent entre ses diverses parties. La nature a fait votre Etat fédé-

ratif; vouloir la vaincre, ne peut pas être d'un homme sage."
(Ähnliche Gedanken stehen auch in der Einleitung zur Mediationsakte.)

— Aber nicht nur Verfassung und Gesetzgebung, auch die
politische Geschichte eines Landes wird in ihren Grundzügen von
dessen geographischen Eigentümlichkeiten bedingt: „L'Italie," sagt
Napoleon in seinen Memoiren (I, 155), „isolée dans ses limites
naturelles, séparée par la mer et par de très hautes montagnes du
reste de l'Europe, semble être appelée à former une grande et

puissante nation; mais elle a dans sa configuration géographique
un vice capital que l'on peut considérer comme la cause des
malheurs qu'elle a essuyés, et du morcellement de ce beau pays en

plusieurs monarchies ou républiques indépendantes: sa longueur
est sans proportion avec sa largeur." Dadurch, führt er weiter aus,
fehlt Italien ein Zentrum, und die klimatisch verschiedenen Gegenden

des Nordens und Südens haben auseinanderstrebende Interessen.
Man wird nur wenig Mühe haben, zu erkennen, dass Napoleon

hier Ideen andeutet, die vor ihm schon Montesquieu zum
Ausdruck gebracht hatte, und die später durch Carl Ritter, Henry Thomas
Buckle und Friedrich Ratzel ausgebaut worden sind.

Auf Grundlage des Geographischen erhebt sich der Komplex
der wirtschaftlichen Momente. Die wichtigste Stütze der
Gesellschaftsordnung erblickt Napoleon im Privateigentum. Als General

war er sich stets bestrebt, es zu schützen, um soziale Erschütterungen

in okkupierten Gegenden zu verhüten. Fast alle seine
Proklamationen enthalten die Aufforderung, das Eigentum zu re-

912



spektieren, die wegen der militärischen Ereignisse abgebrochenen
Handelsbeziehungen wieder aufzunehmen, und das Versprechen,
den Handel zu begünstigen. Wo eroberte oder besetzte Gemeinwesen

unter seiner militärischen Diktatur sich neue Verfassungen
geben sollten, schloss er die unruhigen besitzlosen Elemente von
den konstituierenden Versammlungen aus und berief dazu nur eine
beschränkte Anzahl der reichsten Bürger: „Les propriétaires sont
les plus fermes appuis de la sûreté et de la tranquillité des Etats".
Als Gesetzgeber befolgte er den Grundsatz, den er auch im Staatsrat

stets energisch verfocht: „La législation doit être toujours en
faveur du propriétaire". Er verlangte, dass den Wohlhabenden die

Möglichkeit gewährt werde, sich von der Militärdienstpflicht
loszukaufen. Er war Gegner jedes staatlichen Eingriffs ins private
Wirtschaftsgebaren, Gegner des Staatsbetriebes, Gegner der

Expropriation : Die Regsamkeit des Einzelnen sollte nicht zum Schaden
des nationalen Reichtums gelähmt werden. „11 faut le commerce
libre qui favorise toutes les classes, agite toutes les imaginations,
remue tout un peuple." (Wo Napoleon, im Widerspruch zu seinem
Grundsatz, die Freiheit des Wirtschaftslebens etwa durch Schutzzölle

oder durch Maßnahmen zu Ungunsten der Broterzeuger
beschränkte, geschah es, um die Interessen der Bourgeoisie, auf deren

politischem Wohlwollen und finanzieller Bereitwilligkeit seine Macht
ruhte, wahrzunehmen.)

Wenn die Gesellschaft mit dem Privateigentum steht und fällt,
muss sie sich natürlicherweise bestrebt sein, dieser Institution
Bestand und Dauer zu sichern. Sie bedient sich dazu ideologischer
Gebilde, vor allem des Rechtes, der Moral, der Religion.

Es gibt in den-Augen Napoleons keine absoluten
Rechtsnormen. Überall richtet sich das Recht, da es nicht Selbstzweck,
sondern Mittel ist, nach den geographisch-wirtschaftlichen
Vorbedingungen, und mit wechselnden ökonomischen Verhältnissen

— die geographischen bleiben ja im allgemeinen konstant — ändert
es sich auch. Sich diesen Änderungen zu widersetzen, an einem

angeblich absoluten Rechtssystem aller sozialen Entwicklung zum
Trotz starrsinnig festzuhalten, ist absurd. „L'histoire de tous les

siècles nous apprend", äussert er sich im Sendschreiben an den
Senat vom 12. Januar 1806, „que l'uniformité des lois nuit
essentiellement à la force et à la bonne organisation des Empires lors-

913



qu'elle s'étend au delà de ce que permettent soit les mœurs des

nations, soit les considérations géographiques." Die reichen Bürger
von Zürich und Bern, sagt er an anderer Stelle, können nicht in
der gleichen Weise regiert werden, wie die Nachkommen Wilhelm
Teils in den Urkantonen. Und im Staatsrat hat er immer wieder
betont, dass zu allen Zeiten und in allen Staaten die Gesetzgebung
sich den wechselnden Zuständen habe anpassen müssen.

Ebensowenig absolut wie das Recht ist für Napoleon die Ethik.
In grob materialistischer Weise führt er ihre Normen auf natürliche
und soziale Ursachen zurück. So bringt er das Gebot der charité,
des Almosengebens, mit dem Vorhandensein eines zahlreichen
Proletariates, und die moralische Hochwertung, die im Orient der

Errichtung eines Brunnens, eines Behälters, dem Graben einer
Quelle zuteil wird, mit dem in den Ländern des Islam herrschenden

Wassermangel in kausalen Zusammenhang: „C'est le premier
besoin du désert". — Besonders charakteristisch sind seine Gedanken
über Monogamie und Polygamie. Aus vorwiegend physiologischen
Erwägungen hält Napoleon letztere Form des Zusammenlebens der
Geschlechter für die natürliche; die im Abendlande herrschende

Monogamie ist ihm Produkt der Zivilisation, und es liegen ihr
Rücksichten erbrechtlicher Natur zugrunde. Weshalb jedoch kennt
das Morgenland die Institution der Polygamie? Man höre: „C'est
encore un sujet de méditation que ce contraste entre l'Asie et

l'Europe. Chez nous, des législateurs n'autorisent qu'une seule

femme.... En Asie, au contraire, la polygamie fut constamment
permise; Juifs ou Assyriens, Tartares ou Persans, Egyptiens ou
Turcomans, purent toujours avoir plusieurs femmes. Peut-être faut-
il chercher la raison de cette différence dansr la nature des
circonstances géographiques de l'Afrique et de l'Asie. Ces pays étant
habités par des hommes de plusieurs couleurs, la polygamie est

le seul moyen d'empêcher qu'ils ne se persécutent. Les législateurs
ont pensé que pour que les blancs ne fussent pas ennemis des

noirs, les noirs des blancs, les cuivrés des uns et des autres, il
fallait en faire tous membres d'une famille, et lutter ainsi contre
ce penchant de l'homme de haïr tout ce qui n'est pas lui. Mahomet

pensa que quatre femmes étaient suffisantes pour atteindre ce but,

parce que chaque homme pouvait avoir une blanche, une noire,
une cuivrée et une femme d'une autre couleur. — Sans doute, il

914



était aussi dans la nature d'une religion sensuelle de favoriser les

passions de ses sectateurs." (Mémoires, V, 99.)
Wirksamer noch als durch Moral und Recht schützt sich die

Gesellschaftsordnung durch die Religion.
Ihren Ursprung erblickt Napoleon im Bedürfnis des Menschen,

sich im Wirrwarr der Welt zurechtzufinden. „L'homme lancé dans
la vie se demande: D'où viens-je? Qui suis-je? Où vais-je? Ce

sont autant de questions mystérieuses qui nous précipitent vers la

religion." Der Religionsstifter gibt Antwort auf diese Fragen und
befreit die Menschen von Bedrängnis und Seelennot; er gewinnt
Herrschaft über sie und schließt sie zu religiöser Gemeinschaft
zusammen. Eine Kirche entsteht, die Religion gestaltet sich zur
organisierenden Macht, und darin besteht ihre soziologische Funktion.
„Quant à moi", sagte der Kaiser im Staatsrat am 4. März 1806,

„je ne vois pas dans la religion le mystère de l'Incarnation, mais
le mystère de l'ordre social ; elle rattache au ciel une idée d'égalité
qui empêche que le riche ne soit massacré par le pauvre." Und
noch deutlicher gab er diesem Gedanken Ausdruck in einem
Gespräche mit Roederer: „La société ne peut exister sans l'inégalité
des fortunes, et l'inégalité des fortunes sans la religion. Quand un
homme meurt de faim à côté d'un autre qui regorge, il lui est

impossible d'accéder à cette différence, s'il n'y a pas là une autorité

qui lui dise: Dieu le veut ainsi; il faut qu'il y ait des pauvres
et des riches dans le monde; mais, ensuite et pendant l'éternité,
le partage se fera autrement."

Die Religion ist also Stütze der sozialen Ordnung, und das

Bedürfnis des Volkes nach Religion kommt daher niemandem mehr

zu statten als dem Staat. „II faut une religion au peuple. Il faut

que cette religion soit dans la main du gouvernement." „Dans un

pays bien gouverné, il faut une religion dominante et des prêtres
soumis. L'Eglise doit être dans l'Etat et non l'Etat dans l'Eglise."
Über das Verhältnis von Kirche und Staat denkt Napoleon somit
nicht abendländisch, sondern orientalisch, fast cäsaropapistisch. Man
erinnere sich des Katechismus, den er für die französische Jugend
ausarbeiten ließ, und der dazu bestimmt war, in ihr Liebe und
Verehrung zur kaiserlichen Dynastie wachzurufen.

Sind Religion und Kirche Stützen der sozialen Ordnung, so
ist der Atheismus konsequenterweise: „principe destructeur de toute

915



organisation sociale". Die atheistische Gesinnung des Einzelnen
bekämpfte Napoleon zwar nicht, die öffentliche Äußerung atheistischer

Gedanken jedoch hielt er für staatsgefährlich und suchte sie
nach Möglichkeit zu unterdrücken. Einem Mitglied des Institut de

France, das sich coram publico zum Atheismus bekannt hatte,
erteilte er einen scharfen Verweis.

Napoleon persönlich war vom Dasein Gottes überzeugt. „Je
suis bien loin d'être athée." „Tout proclame l'existence de Dieu."
Die einzelnen Religionen jedoch hielt er nicht für göttliche
Offenbarung, sondern für Menschenwerk, und wenn politische Umstände
es erheischten, vermochte er daher ein Glaubensbekenntnis gegen
das andere zu vertauschen. „Je ne suis rien." „C'est en me faisant

catholique que j'ai fini la guerre de Vendée, en me faisant musulman

que je me suis établi en Egypte, en me faisant ultramontain

que j'ai gagné les prêtres en Italie. Si je gouvernais un peuple de

juifs, je rétablirais le temple de Salomon."
Die verschiedenen Glaubensbekenntnisse sind ihm nur

verschiedene Formen, in die sich das Bedürfnis der Menschen nach

Religion kleidet. Und die Unterschiede dieser Religionsformen sucht
er natürlich nicht theologisch-dogmatisch, sondern wiederum grob
materialistisch zu beleuchten.

Auf seiner ägyptischen Expedition hatte er Gelegenheit gehabt,
die mohammedanische Konfession bis ins Einzelne kenhen zu lernen,
und in seinem Briefwechsel sowohl als in seinen Memoiren zieht
er mehrfach interessante Vergleiche zwischen Islam und Christentum.

Warum, fragt er, ist der Islam sinnlich, das Christentum
asketisch? „L'islamisme est la religion d'un peuple dans l'enfance; il
naquit dans un pays pauvre et manquant des choses les plus
nécessaires à la vie. Mahomet a parlé aux sens, il n'eût point été
entendu par sa nation, s'il n'eût parlé qu'à l'esprit." Das Christentum

dagegen entstand und verbreitete sich in Ländern mit
deutlicher sozialer Differenzierung und war die Religion unterdrückter
Bevölkerungsschichten, denen irdische Güter und Genüsse nicht
zugänglich waren; daher griff es zu deren geistiger Entwertung.

Vom selben Standpunkte aus sucht Napoleon auch die
Verschiedenheit der mohammedanischen und christlichen
Jenseitsvorstellung zu begreifen. „L'Eglise chrétienne promit pour récompense

aux justes de voir Dieu face à face, jouissance toute spiri-

916



tuelle, dans le temps qu'elle menaçait les réprouvés de peines
toutes corporelles, car ils brûlent dans des brasiers ardents. Cette

opposition s'explique. Si les méchants n'eussent été menacés que
d'être soumis à des peines spirituelles, ils les auraient bravées ; le
frein eût été trop faible pour réprimer leurs mauvais penchants.
D'un autre côté, un paradis où les élus eussent goûté les plaisirs
du monde eût exalté la chair, et la morale chrétienne se propose
surtout de la réprimer et de la mortifier.... Mahomet s'adressait
à des peuples sauvages, pauvres, manquant de tout, fort ignorants ;

s'il eût parlé à leur esprit, il n'eût pas été entendu. Au milieu de
l'abondance de la Grèce, les plaisirs de l'esprit étaient un besoin ;

mais au milieu des déserts, où l'Arabe soupirait sans cesse après
l'ombre d'un palmier qui pût le mettre à l'abri des rayons brûlants
du soleil tropique, il fallait promettre aux élus, pour récompense,
des fleuves de lait intarissables, des bosquets odoriférants, où ils
se reposeraient à l'ombre perpétuelle, dans les bras de divines houris,
à la peau blanche, aux yeux noirs."

Das Christentum predigt Sanftmut und Unterwürfigkeit, der
Islam Kampf gegen die Ungläubigen. „Né chez un peuple
corrompu, assujetti, comprimé, le christianisme prêcha la soumission
et l'obéissance, afin de désintéresser les souverains" (um den
Argwohn der Regierungen nicht auf sich zu lenken). „La religion
mahométane, née chez une nation guerrière et libre, prêcha
l'intolérance et la destruction des infidèles."

Nicht nur die wesentlichen Dogmen jeder Religion analysiert
er auf diese Weise, sondern auch ihre äußern Riten unterzieht er
ähnlichen Betrachtungen. Über den Ursprung der Taufe z. B. führte
er im Staatsrat folgendes aus: „Au Caire, comme dans le désert,
les mosquées sont en même temps des auberges; six milles
personnes y sont quelquefois abritées et nourries; elles y trouvent
même une fontaine et de l'eau pour se baigner: de là vient notre
cérémonie du baptême. Elle n'a pu prendre naissance dans nos
climats; l'eau n'y est point assez précieuse."

Zu den Grundsäulen, auf denen ein Staatswesen ruht, zu den
Faktoren, die seine Eigenart ausmachen, zählt Napoleon außer der
Beschaffenheit des Bodens, den Eigentumsverhältnissen, außer Recht,
Ethik und Religion, auch die Gesamtheit der nationalen Sitten, der
nationalen Charaktereigenschaften, sowie die nationale Tradition.

917



Obgleich er alle diese Momente zuweilen ebenbürtig nebeneinander

nennt, ist doch unverkennbar, dass er die beiden ersten (geographische

und wirtschaftlich-soziale Verhältnisse) als primäre, und die
andern als darüber aufgebaute, sekundäre betrachtet. Vom
konsequenten historischen Materialismus trennt ihn jedoch ein wesentlicher

Zug: Zu den staatsbildenden Kräften zählt er, wie wir sahen,
auch eine irrationale Macht — das Bedürfnis der Völker nach

Religion und religiöser Gemeinschaft. (Schluss folgt.)
ZÜRICH VALENTIN GITERMANN

ERLAHMTER WANDERER
Von MAX GEILINGER

Der Bach, der zwischen Wald und Wiesen schnell
Durch blaues Schaumkraut rann im Überschwang,
Nun tröpfelt er, ein trüber Weggesell,
Im Mauerbett die Vorstadt müd entlang.

Statt Kieseln, die voll Glanz und Leuchten sind,
Und Tau, der leicht von Vogelschwingen floss,
Wirft nur ein dumpf durchfrechtes Vorstadtkind
Ihm ein zerbrochnes Bierglas in den Schoß.

Ihn zwang die Zeit ins Joch und macht ihn schwach
Und hat ihn drauf mit Beton zugedeckt;
Ein Bild von vielen ist der müde Bach,
Doch glücklicher, da ihn kein Sehnen weckt,
Wenn er in Schlamm und Scherben schäbig säumt:
Ein Vogelruf des Frühlings, den man träumt.

918


	Die geschichtsphilosophischen Anschauungen Napoleons I.

