
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Religiöse literarische "Fälschungen"

Autor: Meyer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGIÖSE
LITERARISCHE „FÄLSCHUNGEN"

II. Jüdische Fälschungen.
Wir waren durch die Nachahmung und Ausnützung heidnischer

und jüdischer Vorbilder von Seiten der Christen angewiesen, der
religiösen Fiktion zunächst bei den Juden nachzugehen, und finden
auch dort ein weites, viel angebautes Feld. Gewiss gibt es im Alten
Testament1) zuverläßige, geschichtliche Erzählung, da wo die Verfasser

aus eigner Zeit, aus guter Überlieferung und auf Grund von guten
Quellen wie z. B. Königsannalen berichten. Aber wo sie von der
Schöpfung der Welt, dem Paradies, den Anfängen ihres Volkes,
von der Wander- und Heldenzeit reden, von der es keine
historische Kunde geben konnte, da mussten sie der Volkssage, alten
Liedern und ihrer ausmalenden Phantasie folgen. Und was die
altern aufgezeichnet hatten, haben die spätem zusammengearbeitet,
überarbeitet, im Geiste der prophetischen oder priesterlichen
Auffassung der ausgehenden Königszeit; die israelitische Geschichte
sollte nun zeigen: alles Unglück kommt vom Götzendienst und
Frevel des Volkes und der Könige, alles Heil nur vom Halten der

göttlichen Gebote. Nach der babylonischen Verbannung haben die
Bücher der Chronika die ganze heilige Geschichte in diesem Sinne

neu erzählt; zur Zeit Christi2) hat man sie ganz in den Rahmen
des jüdischen Festkalenders eingespannt. Den Heiden hat man sie

immer aufs neue so vorgetragen, dass Moses als Urheber aller
Weisheit, auch der griechischen Philosophie, die Urväter als
stoische Tugendhelden erschienen. Den freundlichen und feindlichen
Verkehr mit den Heidenvölkern spiegeln mancherlei novellenartige
Erzählungen ab ; so lassen die Geschichte vom Propheten Jonas und
die der Moabitin Ruth die Heiden in günstigem Licht erscheinen ;

die Danielsagen, die beiden Tobias, das III. Buch der Makkabäer

x) Für das Alte Testament siehe die vortreffliche Übersetzung von
Kautzsch 1894 und die Literaturgeschichte am Schluss des Bandes S. 137
des Anhangs oder die Einleitung ins A. T. von G. H. Cornill 1891.

2) Die jüdischen Schriften außerhalb des A. T. sind übersetzt und er^
klärt in Kautzsch: Die Apokryphen in Pseudepigraphen des A. T. 1900. 2 Bände.
Eine treffliche Aufzählung und Besprechung bei E. Schürer: Gesch. d. jüd.
Volkes im Zeitalter J. Chr. III3. 1898, S. 135 ff.

825



zeigen, v/ie man sich in heidnischer Umgebung klug und fromm
zugleich benehmen soll. Die Bücher Esther und Judith zeugen
von jüdischem Fanatismus und Blutdurst. Auf den Namen des
Verfassers kommt es hierbei keineswegs an.

Anders steht es bei den stets sich erneuernden Aufzeichnungen
des geistlichen und bürgerlichen Rechts. Man lebt der

Überzeugung, dass alles gültige Recht im Grunde auf Moses und auf
die Gesetzgebung am Sinai zurückgehe. So werden die in der Königszeit

auftauchenden kleinen Rechtsordnungen: „die 10 Gebote", das

Bundesbuch, das unter Josias 621 im Tempel aufgefundene Gesetz, das

Priestergesetz, das nach der Rückkehr aus der Verbannung von Esra
und Nehemia promulgiert wurde, endlich alle 5 Bücher Mosis eben auf
Moses zurückgeführt. Von der Auffindung des Gesetzes unter Josias
haben wir 2. Könige 22 f. eine sehr anschauliche Schilderung —
weder der Priester, der es findet, noch der König und seine Leute,
noch das Volk zweifeln daran, dass man das uralte Gottesgesetz
gefunden hat; nur fragt man bei einer Prophetin wegen des Buches

an, was nun zu tun sei, und alsbald werden die im Buche
geforderten Satzungen durchgeführt. Und doch lässt sich zeigen, dass

dies als uralt betrachtete Gesetz erst damals geschaffen sein kann
und eine kühne Neuerung bedeutet, so gewiss man der Meinung
war, den rechten, ursprünglichen Gotteswillen zu treffen.

Weil man David als Dichter kannte, hat man ihm erst einige,
dann alle Psalmen zugeschrieben; Salomo, der berühmt war wegen
seiner weisen Sprüche, wurde zum Verfasser des Spruchbuches;
später hat man ein hebräisches Buch pessimistischer Lebensklugheit,
den Prediger und ein griechisches Buch, mit halb spekulativen, halb
historischen Betrachtungen, die Weisheit, geradezu auf seinen Namen

verfasst, „zu Ehren Salomos", wie man sich in Rom um 180 nach Chr.

ausdrückte.1) Auch Moses ist im Alten Testament zum Verfasser

späterer Lieder2) geworden; ja eine der frühsten israelitischen nationalen

Dichtungen ist von vorneherein als Segen des Erzvaters Jakob3)
gedichtet worden — dergleichen fingierte Verfassernamen gehören

') Im sog. Canon Muratori, einem Verzeichnis der in der christlichen
•Gemeinde Rom zu lesenden h. Schriften, herausgeg. von H. Lietzmann,
Kleine Texte I2.

2) 5. Mos. 32 u. 33; Psalm 90.
3) 1. Mos. 49.

824



offenbar schon zum Brauch und zum guten Recht ältester religiöser
Poesie.

Als mit dem babylonischen Exil die plastische Gestaltungskraft

der Propheten nachzulassen begann, halfen sich die Schöpfer und
Führer des Judentums, das sich nunmehr zu bilden begann, mit
einer Nachahmung der prophetischen Visionen, indem sie ihre
Zukunftserwartungen und Gegenwartsforderungen in Bilder kleideten, die
sie nie geschaut hatten und doch geschaut haben wollten. So
konstruierte Ezechiel den Tempel und das heilige Land der Zukunft in
einem künstlich entworfenen Schema,J) das alles andre ist als die
Vision eines Gottbegeisterten. Diese Darstellungsweise wird von
da ab zur stehenden schriftstellerischen Form für die Jahrhunderte;
sie ist das Kennzeichen der sog. Offenbarungsliteratur, der Apo-
kalyptik, die sich, wie wir sahen, vom Judentum her unmittelbar

ins Christentum fortgepflanzt hat. Die ältern Vertreter dieser
recht eigentlich in der Fiktion sich gefallenden Kunstform schreiben
noch unter eignem Namen, wie Ezechiel und Sacharja, oder bleiben
namenlos ;2) in der Zeit heidnischer Vorherrschaft flüchtet man sich
hinter die ehrwürdigen Namen der Vergangenheit, wie es später
auch die Christen taten.

Das erste Buch dieser Art ist das biblische Buch Daniel, das im
Jahre 164 v. Chr. entstanden ist, zur Zeit, als der König von Syrien,
Antiorius Epiphanes, den Tempel zu Jerusalem entweihte und die
Makkabäer die Juden zum Aufstand entflammten; es will aber von
Daniel verfasst sein, der im 6. Jahrh. v. Chr. am Hofe Nebukadnezars

von Babylon gelebt haben soll. Späterhin wurden Henoch aus der
Zeit vor der Sinflut, ja Adam und sein Sohn Seth, Abraham, Jakob
und seine 12 Söhne, Moses, Hiob, Baruch (der Sekretär des

Propheten Jeremias) oder Esra, der zweite Begründer des Judentums,
aufgeboten, um die Zukunft oder das Jenseits zu schildern.3) Man
hatte dabei den Vorteil, dass diese Leute den Verlauf der Dinge
bis zu der Zeit, da man schrieb, jedenfalls richtig weissagen konnten.
Wir erkennen da, wo diese Richtigkeit versagt, den Punkt, an dem
der wahre Verfasser steht und wo er nun die wirkliche Zukunft nach

eigner Divination ausmalen muss.

*) Ezech. 40—48.
2) Jes. 40—66; Sach. 9—14; Maleachi (ein erst später erschlossner Name).
s) S. bei Kautzsch. Die Pseud.epigraph.en des A. T., yergl. S. 13, Anm. 2.

825



Wir hörten schon, dass man sich nicht scheute, auch die
heidnische Sibylle Weissagungen und Strafreden zu Ehren des Einen
Gottes und des jüdischen Volkes in Versen ausströmen zu lassen.

Auch griechische Weise, wie Heraklit und Phokylides, der Historiker

Hekataeus, der ägyptische Hofbeamte Aristeas müssen für die
wahre Religion und das Judentum Zeugnis ablegen. Man weiß
selbst frei erfundene Verse griechischer Dichter zu zitieren, mit denen

man die echten, scheinbar für den Monotheismus und das Gesetz

zeugenden, verstärkt und ergänzt.*) So wusste man unter Griechen
in griechischer Verkleidung zu werben und, wie die zahlreichen Pro-

selyten in aller Welt beweisen, mit gutem Erfolg. Kritisch gestimmte
griechische Gelehrte haben natürlich Verdacht geschöpft; aber es

gab unter Griechen und Orientalen so viele, die nur zu gern
uralter Offenbarung lauschten!

III. Heidnische Fälschungen.

Denn auch auf dem Boden heidnischer Religion ist je und
je fromme und unfromme Fiktion tätig und erfolgreich gewesen;
weder die Eigensucht der Priester und die Staatsraison noch auch

religiöse Mystik und Aufklärung haben dies Mittel verschmäht;
und in aller Religion gab es von Anfang an ein Gebiet — es hat
sich immer behauptet — wo Dichtung und Wahrheit ineinanderfließen;

ja auch Historie und Rechtsbildung hüllen sich in ein

religiös-poetisches Gewand.
An dieser Stelle können wir unmöglich das ganze große

Gebiet der Religionen, die einen literarischen Niederschlag gefunden
haben, überschauen; als zwei naheliegende Beispiele mögen die

ägyptische und die griechische Religion und auch diese nur in
einigen, für uns wichtigen Proben zu Wort kommen.

A. Ägyptisches.
Was uns Plutarch vom uralten König Osiris2) erzählt, von

seinem Tod und seiner Zerstückelung durch Seth, von seiner Wie-
derauferweckung durch Isis und von seinem Sohn und Nachfolger
Horus ist gewiss das Ergebnis sowohl unbewusster als bewusster
Kombination zerstreuter Göttergestalten und Mythen. Was das

>) Bei Schürer a. a. Ort. S. 453—476.
2) Plutarch, de lside et Osiride.

826



Totenbuch und andere Texte1) vom Jenseits, von seinen Schrecken
und Freuden, vom Gericht und der Herzenswage, von der Sonnenbarke

und der Fahrt der Seelen auf ihr zu berichten wissen, ist
vielfach bis ins Einzelne durchdacht und also bewusste Fiktion,
die aber ebenso gewiss aus voller Überzeugung herausgeschaffen ist.

Auf einer Säule am Tempel des Gottes Chons in Theben
erzählen Hieroglyphen, die etwa aus dem 4. Jahrhundert vor Christus
stammen, aber in der Zeit Ramses II. (um 1260 v. Chr.) eingezeichnet
sein wollen, wie dieser Gott nach Bechtem (Baktrien?) gebracht
sei und dort die Bentresch, die Schwägerin des Königs Ramses,

von einem Dämon geheilt habe, dann sei er reich beschenkt
zurückgekehrt.2) Hier haben wir eine urkundliche Fälschung in

majorem Dei gloriam vor uns; aber die Priester waren gewiss
überzeugt, dass sie die Wahrheit berichteten; in der Tat hatte Ramses
eine hethitische Prinzessin geheiratet, und wirklich entsprach dies

Götterausleihen alter Sitte der Höfe und des internationalen
Verkehrs. Auf einer Nilinsel bei Elephantine berichtet eine
Felseninschrift aus der griechischen Zeit,3) dass dem König Zoser (um
2800 v. Chr.)"nach einer siebenjährigen Hungersnot der Gott Chnum

von Elephantine am Ursprung des Nils erschienen sei, mit dem

Versprechen, den Nil wieder zu schwellen und für regelmäßige
Überschwemmung Jahr für Jahr zu sorgen. Dafür schenkte dann
der König dem Chnum alles Land beim ersten Katarakt und
befahl, diese Schenkung und die Ursache derselben inschriftlich
aufzuzeichnen. Auch hier handelt es sich um Zurückdatierung über
viele Jahrhunderte zugunsten des Tempelbesitzes, die aber auch

in gutem Glauben geschehen sein mag.
Mehrfach finden sich in den Papyris fingierte Weissagungen4),

die in alten Tagen große Trübsale, Niederlage, Verwüstung,
Verwirrung in der Moral wie in der Natur und darnach das Erscheinen
eines rettenden Königs verkündigen, zu dessen Zeit alles wieder
in rechte Ordnung kommen wird. Solches habe ein Vorleser aus
Bubastis oder ein Töpfer, einmal sogar ein redendes Lamm vor-

0 S. Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religiongeschichte.2 I.
S. 129—140. Die Religion in Geschichte u. Gegenwart. Bd. I. 1909, S. 199 f.

2) Altorient. Texte und Bilder. Herausgeg. von II. Gressmann 1909 I,
S. 230-233.

8) ebenda S. 233.
4) ebenda S. 204—209.

827



ausgesagt. Diese Orakel sind entweder zum Ruhm des zur Zeit
regierenden Königs oder zum Trost in schwerer Bedrängnis und als

Warnung gegenüber Ungerechtigkeit und Unsittlichkeit erdichtet.
Gerne legt man auch Sprüche voll Lebensklugheit und Tugend

bekannten Weisen der Vorzeit in den Mund, so dem weisen Vezier

Ptah-hotep,der seine Weisheit vor seinem Tode der Nachwelt
überliefern wollte und darum vor seine Majestät den König Esse

(um 2600) trat. Schließlich wird solche Einkleidung zur literarischen

Form; ursprünglich aber ist sie ernst gemeint gewesen ; man
wollte wirklich die Autorität des alten Weisen benutzen, um den
Eindruck der Lehrsprüche zu erhöhen. So wollen einzelne
Abschnitte im Totenbuch2) unter bestimmten Königen der ersten Dynastien

gefunden oder von ihnen verfasst sein; wahrscheinlich sind
diese Angaben erfunden, um den Texten eine größere Autorität
beizulegen; vielleicht sind sie wirklich älterer Herkunft, aber die
uralten Namen sind darum doch erraten.

B. Griechisches.

Das griechische Schrifttum ist nicht so stark von religiösen
Gesichtspunkten aus beherrscht, wie das ägyptische. Es regt sich
dort auch ein kräftiger Sinn für Kritik und geschichtliche
Wirklichkeit. Aus beiden Gründen kann sich religiöse Fiktion bei den
Griechen nicht so ungestört entfalten und behaupten, wie anderwärts.

Aber an Fiktion und literarischer Fälschung fehlt es auch
da nicht, auch nicht auf dem Gebiete der profanen Literatur —
wir müssen uns aber auf die religiöse beschränken ; allerdings sind
beide Gattungen nicht überall scharf zu scheiden. Auch die
griechische Geschichtserzählung geht zunächst im religiös-poetischen
Gewände einher, wenn sie von Herakles, Kekrops, Kadmos, Jason,

Oedipus, dem trojanischen Krieg berichtet — Sänger vor und nach
Homer gestalten die Überlieferung aus, die Historiker sichten und

kombinieren; noch lange hinaus pflegen Dynastien, Städte und
Völker die alte geheiligte Überlieferung; Priester hegen und
umhegen die fromme Ortssage mit alten und neuen Wundererzählungen.

Zu Epidauros in Argolis verkündeten Inschriften3) aus dem

b ebenda S. 201-203.
2) bei Chantepie .de la S. a. a. 0. S. 97.
3) S. Antike Wundergeschichten (P. Fiebig), Kleine Texte 1911. Nr. 79.

S. 3-11.

828



4. Jahrh. v. Chr. zahlreiche wunderbare Heilungen, die Apollon und
Asklepios an denen ausgerichtet haben, die im Tempel schliefen
und die Weisungen befolgten, welche sie in Traumgesichten erhielten;
mögliches und unmögliches wechselt miteinander; entweder die
Geheilten oder die Berichterstatter haben übertrieben oder auch
erfunden — obwohl Name, Herkunft und Alter der Geheilten sowie
die Einzelheiten des Traums und der Heilung meist genau
angegeben sind. Wie sich daran alsbald religiöse Schriftstellerei
anschließt, zeigt eine Mitteilung Strabos, die uns zugleich wieder nach

Ägypten führt, zu dem Serapistempel in Kanopos an der Nilmündung:
gewerbsmäßig wurden dort solche Träume und Heilungen
aufgezeichnet und verbreitet.4) Von da gingen derartige Geschichten
dann in die Literatur über, wurden Gemeingut und wurden
nachgeahmt.

Eine wichtige Art der Literatur, die gewiss nicht Roman, sondern
wahre Geschichte sein will, sind die Aretologien :2) Erzählungen von
den Großtaten der Götter, von den Wanderungen der Propheten,
Heiligen und Wundertäter, — alles das vereinigt in der Gestalt eines

Philosophen wie etwa Pythagoras ; auch Niederfahrten in die Unterwelt,

Auffahrten zum Monde gehören dazu. Selbst ernste Männer haben
sich an dieser Literatur beteiligt oder isie für Wahrheit genommen ;

feinere Geister haben das Wunderhafte zurückgedrängt, den strengen
Lebenswandel, die weisen Sprüche des Helden zur Hauptsache
gemacht, ihm ihre Philosophie in den Mund gelegt. Ein berühmtes
Muster dieser Art ist das Leben des Apollonius von Tyana.3) Moira-

genes schreibt zunächst Memoiren über ihn nieder, ein Pythagoräer
nimmt die Gestalt des ungebildeten Barbaren Damis an, der des

Apollonius Begleiter gewesen sein soll; auf Befehl der Kaiserin
Julia Domna muss Philostratus daraus ein ernstes Philosophenleben
schmieden. Gegen diese ganze Literatur richtet sich der Spott
Lukians:4) aber aus seinen spöttischen Nachahmungen kann man
auf die Art der angegriffenen Erzähler zurückschließen, denen es

mit ihren Berichten heiliger Ernst war. In Werken dieser Art haben

J) Strabo, XVII, 801. Vergl. R. Reitzenstein, Hellenistische
Wundererzählungen 1906. S. 10.

2) S. darüber Reitzenstein a. a. 0. S. 7 ff.
8) S. a. a. 0. S. 39 ff. E. Rohde: Kleine Schriften, II, 102.

4) Lukians Wahre Geschichte, Lügenfreund. Peregrinus Proteus, Alexander

von Abonoteichos u. a., s. Reitzenstein S. 37 f.

829



wir die unmittelbaren Vorbilder der vorhin geschilderten christlichen
Apostelakten vor uns.

Ebenso sahen wir schon, dass jüdische und christliche Sibyllen
auf heidnische Vorbilder zurückgehen,1) ja diese ausnützen und
umgestalten. Schriftliche Aufzeichnungen von Weissagungen der
verschiedenen Sibyllen gingen in Griechenland als Geheimbesitz

von Hand zu Hand; in Rom hat man sie staatlich erworben,
gesammelt und bei wichtigen Anlässen befragt, sie auch nach Bedarf
vermehrt.2) In Sonderkirchen las man mit Inbrunst Hymnen,
Weltschöpfungsgedichte, Jenseitsschilderungen des geheimnisvollen
Thraziers Orpheus; ums 6. Jahrhundert ist diese Literatur von Athen

ausgegangen, Aristophanes verspottet diese Lehre, aber auf Pythagoras

und Plato hat sie tiefen Eindruck gemacht.3) In spätgriechischer

Zeit hat sich an den ägyptischen Hermes, den Mondgott
Thot, eine eigenartige Schriftengruppe angeknüpft, in der dieser
Hermes als Vermittler von Offenbarungen erscheint, die der
Weltschöpfer, die göttliche Vernunft, den Auserwählten mitteilt.4) Als
der Kultus des persischen Lichtgotts Mithras nach Westen vordrang,
hat man, mit Benutzung der Riten und Gebete dieses Kults, eine

Geheimanweisung für Eingeweihte verfasst, wie sich die Seele

noch bei Leibesleben zu ihm in den Himmel aufschwingen könne;
der Eingang dieses Textes zeigt alle Eigentümlichkeiten der
religiösen Fiktion: Feierlichkeit, Hinweis auf alte Überlieferung und
himmlische Offenbarung, Geheimtun: „Gnade sei mit mir von dir,
Vorsehung und Schicksal, wenn ich schreibe diese ersten
überlieferten Mysterien, allein aber für mein Kind Unsterblichkeit, einem
Eingeweihten, würdig dieser großen Kraft, die der große Gott
Helios Mithras mir hat geben lassen von seinem Erzengel, auf dass

ich allein, ein Adler, den Himmel beschreite und schaue alles."5)
Die mystischen Stimmungen und Stimmen, die wir bei Pythagoras

und Plato vernehmen, haben sich bei ihren Schülern noch
verstärkt. Orphisches wird von den Pythagoräern6) übernommen
und fortgepflanzt; es gibt nun auch eine Hadesfahrt des Pythagoras,

») S. 0. S. 15.

2) S. Schärer a. a. 0. S. 430—482.
8) Vergl. A. Dieterich, Nekyia, 1893. S. 74 ff.
4) R. Reitzenstein, Poimandres, 1904.
6) A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, 1903.
6) A. Dieterich, Nekyia, S. 129—131.

830



darin er die Bestrafung Homers und Hesiods für ihre Götterfabeln
erschaut; unter dem Namen der Pythagoräer Zalmoxis und Abaris
werden Zaubersprüche, Orakel, eine Götterentstehung, Sühnriten
angeführt. Für uns ist auch wichtig, zu bemerken, wie man gerade
in diesen Kreisen den Schriften solcher Art ältere Namen vorschrieb,
auch den Namen des Pythagoras selbst — ja es galt hier als
frommer Brauch, dass man seinen eigenen Namen bescheiden
zurückhielt und seine Weisheit unter dem Namen des Lehrers
ausgehen ließ — denn alles Gute hatte man ja von ihm ; es war sein

Eigentum.1)
Von Piatos Schülern hat namentlich Xenokrates seine Mystik

und den Hang zum Jenseitigen gepflegt, ihm folgten Posidonius
und Plutarch. Bei Plutarch lesen wir wieder ausführliche
Hadeserzählungen, u.a. wie der Cilicier Aridäos drei Tage tot war und,
wieder zum Leben erwacht, erzählt, was alles er drüben in Himmel
und Hölle gesehen hat.2) Eine ganz ähnliche Jenseitsschilderung
hat man gar auf den Namen Piatos selber gestellt und in die Form
eines platonischen Gesprächs gebracht, den Axiochos. Hiernach
sollen die Hyperboreer, die Nordleute Opis und Hekaergos die
Jenseitskunde auf ehernen Tafeln nach Delos gebracht und ein
persischer Magier Gobryes soll sie dort gelesen haben — so weiß
man auch die kühnsten Angaben über das Jenseits mit Ort, Zeit
und Namen zu belegen.3)

Solche Berufung auf uralte, heilige Offenbarung und
Offenbarungsurkunden finden wir nicht nur in mystisch gerichteten
Kreisen ; selbst die nüchterne Aufklärung bedient sich ihrer. Euhe-
meros (um 300 v. Chr.) will seine Erkenntnis,1 dass die Götter
nichts anderes als hervorragende Männer der Vergangenheit
gewesen seien, einer „heiligen Urkunde" entnommen haben, die von
Gott selbst geschrieben und auf einer Insel des Südmeers
aufbewahrt sei.4)

0 So ist das Goldne Gedicht des Pythagoras, sind die Schriften des
Okellos, des Archytas von Tarent u. a. wirklich fromme Fälschungen.

2) Plutarch, de sera numinum vindicta, t. 22, p. 563 ff. Dieterich a. a. Ort,
S. 144—118.

8) Plato, III, S. 364 ff. S. 371, c. XII.
4) Müller, fragmenta historic, graecorum, 1853, II. S. Reitzenstein, Hellen.

Wundererzählungen S. 17.

831



IV. Das Neue Testament.
In dieser Umwelt also sind die Schriften des Neuen Testaments

entstanden. Wir haben gesehen, wie mancherlei
Schriftgattungen aus jüdischer und heidnischer Literatur unmittelbar ins
Christentum hinüberwirkten. So ist es auch nicht verwunderlich,
wenn die literarische Fiktion auch dort frühzeitig einbog, nachdem
die unmittelbare Frische der ursprünglichen, reinen Begeisterung
nachdenkendem Überlegen, apologetischem und polemischem Eifer
wich. Jesus und seine Jünger haben ans Schreiben nicht gedacht;
sie predigten unmittelbar in ihre Umgebung hinein, was ihnen ihr
Herz und der Geist eingab. Paulus schrieb keine Literaturbriefe,
sondern zu bestimmten Gelegenheiten an bestimmte Gemeinden;
der Berufung auf irgendeinen menschlichen Namen bedurfte er

nicht;1) die einzige Schrift, die er benutzte, war das Alte Testament.

Aber bald nach dem Tode des Apostels haben seine Schüler,
um sein Erbe zu schützen, seinen Namen und seine Autorität
aufgeboten. Schwärmern gegenüber, die, in Erwartung des nahen Endes,
sich auf seinen Brief an die Thessaloniker beriefen, hat man einen
andern Thessalonikerbrief verfasst, in dem derselbe Paulus zur Ruhe
und Ordnung verwies und das Ende noch für einige Zeit
hinausschob.2)

Als in Phrygien die Gnosis das Heil von Engelgesichten und
Engeloffenbarungen erwartete, hat man, gewiss im Sinne des Paulus,
den Apostel in einem Brief nach Colossae in Phrygien beteuern

lassen, dass Christus auch der Engel Erlöser sei und alle Fülle
göttlichen Heils und göttlicher Weisheit in sich fasse.3) Der Gnosis

gegenüber galt es, die Kirche, Heidenchristen und Judenchristen,
in eine Einheit zusammenzufassen, sie zu feiern als den Leib dieses

Christus, als die Fülle dessen, der alles in allem erfüllt. So hat

im sog. Epheserbrief ein anderer Paulusschüler, den Colosserbrief
ins Kirchliche übertragen und den Apostel wesentlich als Begründer
der Kirche hingestellt.4) Der Gnosis gegenüber sollte sich die Kirche
auch äußerlich festigen durch das Amt des Bischofs, des Presbyters

*) Gal. 11—12.
2) II. Tbessal. 2i f. 3i7. Hier muss Paulus geradezu die Echtheit des Briefes

durch eigene Unterschrfit bezeugen.
3) Col. Iis—20.
4) Eph. I23, 2n—22, 38—19.

832



und Diakonen, wie innerlich durch gesunde, nüchterne Lehre und
Sittlichkeit; dies ließ man Paulus durch seine Schüler Timotheus
und Titus verordnen. In alledem drückt sich die Erinnerung aus,
dass Paulus, der Vorkämpfer des Heidenchristentums gegenüber
den Judenchristen, zugleich Hüter kirchlicher Ordnung gewesen
ist — nachweislich haben sich auch die Gnostiker gerade auf Paulus
berufen. So sollte er ihnen auch antworten!

Diese Briefe sind in Kleinasien für den Orient geschrieben;
in Rom hat jman nur einem Lehrvortrag über den Vorzug des
-Christentums [vor dem jüdischen Kultus einen Schluss gegeben,
der an einenjPaulusbrief denken ließ]) — so ist der sog. Hebräerbrief

entstanden. Es war auch wohl in Rom, dass ein Christ eine
jüdische Schrift, die vom Erzvater Jakob und seinen zwölf Söhnen
handelte, in einen Brief des Christen Jakobus an die zwölf Stämme
umwandelte.2) Als in Rom zugleich und in Kleinasien eine große
Verfolgung auszubrechen drohte, hat man eine dort gehaltene
Taufpredigt, [die diesen Jakobusbrief benutzte, zu einem Trost- und
Mahnschreiben des Apostel Petrus an die Glaubensbrüder in Kleinasien

umgestaltet3) — sollte doch Petrus gerade in Rom den Märtyrertod

erlitten haben.4) Später hat man gegen unsittliche Gnosis noch
Judas, den Bruder jenes Jakobus5) — beide sind wohl als Brüder
Jesu gemeint — und noch einmal Petrus in einem zweiten Brief
sich wenden lassen.6)

In Rom hat auch wohl Lukas nach dem Vorbild jener Wunderund

Reiseberichte, wie sie griechischen und orientalischen Propheten
zu Ehren verfasst waren, die Wunder und Reisen der ersten Apostel,
namentlich des Petrus und Paulus beschrieben, unter Benutzung
guter Überlieferung, der er aber manch romantischen und legendenhaften

Zug hinzufügte, wie er auch in andern Erzählungen jener
Zeit vorkommt : Entrückung vom Platze, wunderbare Befreiung aus
dem Gefängnis,^Wurmfraß als Gottesgericht, Göttererscheinung unter
den Menschen, plötzliches Erdbeben zur Errettung, Heilung nach

b Hebr. 13xs f. 2s.

2) Jac. Ii. Den Nachweis hoffe ich demnächst zu veröffentlichen.
8) I. Petrusbrief. Hierin treffe ich mit v. Perdelwitz zusammen.
4) I. Petr. 5i. Babylon 5i3 soll wohl Rom sein.
5) Judas V. 1.

6) II. Petr. 3i.

833



Berührung mit Tüchern, ja durch den Schatten des Apostels, die
unschädliche Schlange auf der Insel.])

Die drei ersten Evangelien erheben nicht den Anspruch, von
Aposteln und Augenzeugen des Lebens Jesu verfasst zu sein, wohl
aber trauen sie sich, wie wir sahen, zu, die überkommene Kunde
durch Erwägung und Phantasie richtiger und lebensvoller zu
gestalten. In dieser Richtung geht nun das vierte, das sog.
Johannesevangelium noch etliche Schritte weiter; es will ein höheres Christusbild,

Christus als die Fleischwerdung des ewigen Wortes anschaulich
machen ; um aber diese kühne Neuschöpfung als wirklich geschieht-*
liehe Wahrheit hinzustellen, will es von einem nächsten

Augenzeugen, dem Lieblingsjünger, der an Jesu Busen lag,2) verfasst

sein. Und dies wird wieder von etlichen Zeugen bestätigt, deren
Namen wir freilich nicht erfahren.3) Im 1. Johannesbrief kämpft
derselbe Verfasser, als Vertreter eines älteren Geschlechts, das noch
selbst sah und hörte, gegen die Gnosis, die die Fleischwerdung des

Gottessohnes leugnete;4) im 2. und 3. Brief sehen wir, welche
Mühe er hatte, mit seiner Anschauung und Schrift durchzudringen.6)
In der Tat handelt es sich hier — damit kehren wir zum
Ausgangspunkt unserer Untersuchung zurück, um die eingreifendste
und folgenschwerste Fiktion, die auf religiösem Gebiet gewagt ist.
Der Erweis für die Unechtheit ist von der kritischen Theologie in
gründlicher Forschung überzeugend geführt worden:6) der Verfasser

war vielleicht ein antiochenischer Presbyter, der das heilige Land
bereist oder sonst Kenntnis des Schauplatzes hatte, der im übrigen
Jesu die Gedanken in den Mund legte, die er in seinen Gemeindepredigten

vorzutragen pflegte, und der die Juden so disputieren lässt,
wie er es von ihnen täglich gewohnt war — wir kennen den Namen
seines Gegners, des „Bischofs" Diotrephes, seines Gastfreundes
Gajus, sogar- den seines Briefboten Demetrios — bloß sein eigener
bleibt hinter der allgemeinen Bezeichnung des Presbyters7) verborgen.

') Apostelgesch. 5i6, 839 f.; 12t—11, 1223, 14n f., IG26 f., 19i2, 283—6.
2) Joh. Il4, 1323, 21t, 20.

8) Joh. 2124.

4) I. Joh. Ii—3, 222, 42 f. 14.

6) II. Joh. 4, III. Joh. 9 f.
6) S. z. B. P. W. Schmiedel, Das vierte Evangelium, Relig. geschichtl.

Völksbücher, Is—10, 1906 und Ev., Briefe und Offenbarung Joh.-, ebenda
I12, 1906.

7) III. Joh. 9, 12, 1.

834



Damals, ums Jahr 120, fand er bei einflussreichen Kirchenleitern

Widerspruch, Anhang nur bei einzelnen;1) um 150 aber
schreibt ein kleinasiatischer Bischof sein Evangelium schon dem
Johannes zu und hält es für das einzig zuverlässige;2) in Rom war
es damals, wie es scheint, noch nicht anerkannt, wohl aber um
180.3) Gesiegt hat seine Schrift, weil sie in der Richtung voranging,

die der kirchliche Christusglauben nehmen sollte. Auch wir
spüren in seinen Worten die ganze Kraft der kirchlichen
Grundüberzeugung: „Gott ward Mensch aus Liebe zur verlorenen Menschheit"

;4) er war durchaus getragen von der Wahrheit seiner Christusgestalt.

So und nicht anders — das war seine Überzeugung — war
Christus; so und nicht anders hat er geredet Er war gewiss, Jesus
ins Herz geschaut zu haben und im Grunde selbst sein rechter
Lieblingsjünger zu sein.

V. Ergebnis.
Das psychologische Problem, wie solche bewusste Fiktion bei

wahrhaft religiösen Menschen möglich sei, haben wir uns durch
möglichst umfassende Betrachtung der entsprechenden Urkunden
näherzubringen versucht. Fälschungen, die nur um des Gewinnes
und der Sensation willen unternommen sind, scheiden wir aus.

Häufig begegnet uns der Eifer für den eigenen Orden, Tempel
oder Stand, für die eigene Richtung, Kirche und Religionsgemeinschaft

; aber an diesen haftet eben dieser Männer wirkliche, religiöse
Überzeugung. Oft aber will man nur die Sache selbst, die eigene
Art, die Innerlichkeit und Mystik gegen die äußere Kirche, die
Gnosis gegen die herrschende Lehre, das Neue gegen das Alte,
die Ordnung gegen verwirrende Neuerungen, die Ruhe gegenüber
dem Enthusiasmus durchsetzen. Man will die Helden der Vorzeit
aufbieten zu Trost und Hilfe in gegenwärtiger Not, Verfolgung und
Verzagtheit ; sie sollen mit ihrer Autorität, besser als man es selbst
kann, die Sünden der Jetztzeit strafen und bessern. Für allzu wunderbare

Kunde über Weltschöpfung und Vorzeit, das Jenseits, die

4) Ebenda y. 9 f. 3; II. Joh. 4.

2) Papias Von Hierapolis: Evangelium Johannis manifestatum et datum
est ecclesiis ab Johanne adhuc in corpore constituto.

3) Marcion in Rom hielt es um 150 nicht für apostolisch ; anerkannt ist
es im Canon Muratori (um 180).

4) Vergl. Joh. 3ie.

835



Zukunft, braucht man starke Geister, die Solchen Gesichten und
Schrecken gewachsen sind; nur solche können auch Wunder erlebt
und getan haben, wie man sie gern erzählen und hören möchte.
Nur uralte Könige und Helden, nur rechte Apostel können dauernde

Satzungen einführen und gültige Wahrheit aussprechen. Deutlich
tritt oft die Bescheidenheit hervor, die selber so Großes nicht im
eigenen Namen zu sagen wagt: „uns würde man ja doch nicht
glauben" ; man will die dahingegangenen Meister ehren, ihren Ruhm
vermehren — hat man ja doch alles von ihnen empfangen
Zugleich aber spürt man auch den Stolz, im Namen der Großen
reden zu können. Und man hat sich so in sie vertieft, dass man
überzeugt ist, mit divinatorischer Sicherheit ihren Sinn und ihre
Sprache zu treffen.

Uralt und weitverbreitet ist der Trieb, eine fremde Persönlichkeit

darzustellen, sich in fremde Zeit und Gedanken zu versetzen.
Es hängt schließlich mit der poetischen Gestaltungskraft zusammen,
wie Kinder Geschichten erfinden, nicht um zu täuschen, sondern
aus schöpferischer Phantasie. Es ist die Freude des Dramatikers,
geschichtliche und gedachte Personen handeln und reden zu lassen,
wie sie gehandelt und geredet haben würden. Ursprünglich dichten
ja Völker und Menschen unbewusst, wenn sie von fernen Zeiten
und alten Helden erzählen ; später wird die Dichtung bewusst und
behauptet nicht mehr, wirkliches zu berichten — aber, eigentlich will
sie doch immer noch der Dichtung Schleier aus der Hand der Wahrheit

nehmen, die höhere Wirklichkeit verkünden. Plato idealisiert
den Sokrates und lässt ihn Dinge über Himmel und Erde vortragen,
daran er nie gedacht — weder Plato noch andere sind darüber im
Unklaren; doch glaubt er bestimmt, höchste Wahrheit zu verkünden,
die eben kein Würdigerer als Sokrates vortragen darf.

Einen andern Weg geht die absichtliche Fiktion, die sich den
Anschein gibt, Wirklichkeit vorzutragen, die Kunstmittel braucht,
den Schein der Echtheit zu erzeugen, Name, Ort und Zeit nennt,
Zeugen anführt und eignen Augenschein behauptet. Man war dazu

gekommen, indem man von der poetischen Fiktion zur prosaischen
hinüberglitt; man war gewöhnt, überliefertes bona fide zu
überarbeiten und umzugestalten. So ward man sich des Unrechts nicht
bewusst, weil man in-alter Übung stand. Freilich musste man inne
werden, dass man die Harmlosen täuschte; aber diesen wollte man

836



ja nützen, wie man glaubt, die Kinder zu ihrem Heil täuschen zu
dürfen. Wer die Fälschung allenfalls aufdeckte, das waren die
Gegner; gegen sie irreführende Mittel zu brauchen, schien erst recht
erlaubt zu sein ; es waren ja Feinde — da galt Kriegslist Der Sinn für
volle Wahrhaftigkeit gegenüber der Geschichte ist nicht so alt wie wir
glauben ; er hat sich entwickelt — ebenso wie das wissenschaftliche
Denken in der Geschichte, die wissenschaftliche Exaktheit gegen,
über der Natur und der menschlichen Psyche. Es war ja auch
eine solche Objektivität gar nicht möglich gegenüber Fragen des

Weltanfangs, der wunderbaren Volks- und Religionsgründung,
gegenüber dem Jenseits. All das gehörte in eine Welt, in der
sich nur die ahnungsvolle Phantasie zu Hause fühlte und frei
bewegen konnte.

Unsere Wahrhaftigkeit in geschichtlichen Dingen ist gewiss ein
hohes Gut, das wir nicht mehr preisgeben dürfen; wir brauchen

uns aber vor den uns so bedenklichen Zeugen einer Wahrheit nicht
zu überheben, für welche diese oft mehr Opfer gebracht haben, als

wir heutzutage zu leisten pflegen. Haben wir es doch auch in
Politik, Handel und Gesellschaft in der Wahrhaftigkeit noch nicht
weit gebracht!

Natürlich war auch im Altertum literarische Fälschung nicht
etwas normales; sonst hätte sie ja nie Hoffnung auf Wirksamkeit
gehabt. Aber es hat Nöte" und Schwierigkeiten gegeben, wo
einzelne Männer, um der Wahrheit zu dienen, auch dies Wagnis
unternahmen, nach unserer Meinung nicht mit Recht, aber doch nach

ihrer Meinung in gutem Glauben.
Ob man auch die biblischen Schriftsteller dazu rechnen will,

ist schließlich eine Glaubensfrage. Nur muss man auf jeden Fall,
gerade wenn man bei jenen Zeugen der Wahrheit nach geschichtlicher

Wahrhaftigkeit fragt, auch selbst Wahrhaftigkeit üben und sich

nicht scheuen, selbst bedenkliche Folgerungen, die sich einem
aufdrängen, zu vollziehen und sie, bei aller Pietät und religiöser
Ehrfurcht vor den klassischen Denkmälern unseres Glaubens, auch offen

auszusprechen.
ZÜRICH ARNOLD MEYER

837


	Religiöse literarische "Fälschungen"

