Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Religiose literarische "Falschungen”
Autor: Meyer, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RELIGIOSE
LITERARISCHE ,,FALSCHUNGEN*

II. Jiidische Filschungen.

Wir waren durch die Nachahmung und Ausniitzung heidnischer
und jiidischer Vorbilder von Seiten der Christen angewiesen, der
religiosen Fiktion zun#chst bei den Juden nachzugehen, und finden
auch dort ein weites, viel angebautes Feld. Gewiss gibt es im Alten
Testament!?) zuverldBige, geschichtliche Erzdhlung, da wo die Verfasser
aus eigner Zeit, aus guter Uberlieferung und auf Grund von guten
Quellen wie z. B. Kdnigsannalen berichten. Aber wo sie von der
Schopfung der Welt, dem Paradies, den Anfingen ihres Volkes,
von der Wander- und Heldenzeit reden, von der es keine histo-
rische Kunde geben konnte, da mussten sie der Volkssage, alten
Liedern und ihrer ausmalenden Phantasie folgen. Und was die
altern aufgezeichnet hatten, haben die spatern zusammengearbeitet,
iiberarbeitet, im Geiste der prophetischen oder priesterlichen Aui-
fassung der ausgehenden Konigszeit; die israelitische Geschichte
sollte nun zeigen: alles Ungliick kommt vom Goétzendienst und
Frevel des Volkes und der Konige, alles Heil nur vom Halten der
gottlichen Gebote. Nach der babylonischen Verbannung haben die
Biicher der Chronika die ganze heilige Geschichte in diesem Sinne
neu erzdhlt; zur Zeit Christi%) hat man sie ganz in den Rahmen
des jiidischen Festkalenders eingespannt. Den Heiden hat man sie
immer aufs neue so vorgetragen, dass Moses als Urheber aller
Weisheit, auch der griechischen Philosophie, die Utrviter als sto-
ische Tugendhelden erschienen. Den .freundlichen und feindlichen
Verkehr mit den Heidenvolkern spiegeln mancherlei novellenartige
Erzdhlungen ab; so lassen die Geschichte vom Propheten Jonas und
die der Moabitin Ruth die Heiden in gfinstigem Licht erscheinen;
die Danielsagen, die beiden Tobias, das Ill. Buch der Makkabaer

1) Fir das Alte Testament siehe die vortreffiiche Ubersetzung von
Kautzsch 1894 und die Literaturgeschichte am Schluss des Bandes S. 137
des Anhangs oder die Einleitung ins A. T. von G. H. Cornill 1891.

2) Die judischen Schriften aufierhalb des A. T. sind tibersetzt und er-
klirt in Kautzsch: Die Apokryphen in Pseudepigraphen des A. T.1900. 2 Bande.
Eine treffliche Aufziblung und Besprechung bei E. Schirer: Gesch. d. jiid.
Volkes im Zeitalter J. Chr. 1II8. 1898, S. 135 ff.

823



zeigen, wie man sich in heidnischer Umgebung klug und fromm
zugleich benehmen soll. Die Biicher Esther und Judith zeugen
von jiidischem Fanatismus und Blutdurst. Auf den Namen des
Verfassers kommt es hierbei keineswegs an.

Anders steht es bei den stets sich erneuernden Aufzeichnungen
des geistlichen und biirgerlichen Rechts. Man lebt der Uber-
zeugung, dass alles giiltige Recht im Grunde auf Moses und auf
die Gesetzgebung am Sinai zurfickgehe. So werden die in der Kénigs-
zeit auftauchenden kleinen Rechtsordnungen: ,die 10 Gebote*, das
Bundesbuch, das unter Josias 621 im Tempel aufgefundene Gesetz, das
Priestergesetz, das nach der Riickkehr aus der Verbannung von Esra
und Nehemia promulgiert wurde, endlich alle 5 Biicher Mosis eben auf
Moses zuriickgefiihrt. Von der Auffindung des Gesetzes unter Josias
haben wir 2. Konige 22 f. eine sehr anschauliche Schilderung —
weder der Priester, der es findet, noch der Konig und seine Leute,
noch das Volk zweifeln daran, dass man das uralte Gottesgesetz
gefunden nat; nur fragt man bei einer Prophetin wegen des Buches
an, was nun zu tun sei, und alsbald werden die im Buche gefor-
derten Satzungen durchgefiihrt. Und doch lisst sich zeigen, dass
dies als uralt betrachtete Gesetz erst damals geschaffen sein kann
und eine kithne Neuerung bedeutet, so gewiss man der Meinung
war, den rechten, urspriinglichen Gotteswillen zu treffen.

Weil man David als Dichter kannte, hat man ihm erst einige,
dann alle Psalmen zugeschrieben; Salomo, der beriihmt war wegen
seiner weisen Spriiche, wurde zum Verfasser des Spruchbuches;
spater hat man ein hebrdisches Buch pessimistischer Lebensklugheit,
den Prediger und ein griechisches Buch mit halb spekulativen, halb
historischen Betrachtungen, die Weisheif, geradezu auf seinen Namen
verfasst, ,zu Ehren Salomos“, wie man sich in Rom um 180 nach Chr.
ausdriickte. ) Auch Moses ist im Alten Testament zum Verfasser
spaterer Lieder 2) geworden; ja eine der friihsten israelitischen natio-
nalen Dichtungen ist von vorneherein als Segen des Erzvaters Jakob ?)
gedichtet worden — dergleichen fingierte Verfassernamen gehoren

I Im sog. Canon Muratori, einem Verzeichnis der in der christlichen
Gemeinde Rom zu lesenden h. Schriften, herausgeg. von H. Lietzmann,
Kleine Texte 12

) 5. Mos. 32 u. 33; Psalm 90.

3) 1. Mos. 49.

824



offenbar schon zum Brauch und zum guten Recht dltester religiGser
Poesie. L g ' ‘

Als mit dem babylonischen Exil die plastische Gestaltungs-
kraft der Propheten nachzulassen begann, halfen sich die Schépfer und
Fiihrer des Judentums, das sich nunmehr zu bilden begann, mit
einer Nachahmung der prophetischen Visionen, indem sie ihre Zu-
kunftserwartungen und Gegenwartsforderungen in Bilder kleideten, die
sie nie geschaut hatten und doch geschaut haben wollten. So kon-
struierte Ezechiel den Tempel und das heilige Land der Zukunit in
einem kiinstlich entworfenen Schema,!) das alles andre ist als die
Vision eines Gottbegeisterten. Diese Darstellungsweise wird von
da ab zur stehenden schriitstellerischen Form fiir die Jahrhunderte;
sie ist das Kennzeichen der sog. Offenbarungsliteratur, der Apo-
kalyptik, die sich, wie wir sahen, vom Judentum her "unmittel-
bar ins Christentum fortgepilanzt hat. Die dltern Vertreter dieser
recht eigentlich in der Fiktion sich gefallenden Kunstform schreiben
noch unter eignem Namen, wie Ezechiel und Sacharja, oder bleiben
namenlos;?) in der Zeit heidnischer Vorherrschait fliichtet man sich
hinter die ehrwiirdigen Namen der Vergangenheit, wie es spéter
auch die Christen taten. ‘

Das erste Buch dieser Art ist das biblische Buch Daniel, das im
Jahre 164 v. Chr. entstanden ist, zur Zeit, als der Kénig von Syrien,
Antiorius Epiphanes, den Tempel zu Jerusalem entweihte und die
Makkabier die Juden zum Aufstand entflammten; es will aber von
Daniel verfasst sein, der im 6. Jahrh. v. Chr. am Hofe Nebukadnezars
von Babylon gelebt haben soll. Spiterhin wurden Henoch aus der
Zeit vor der Sinflut, ja Adam und sein Sohn Seth, Abraham, Jakob
und seine 12 Séhne, Moses, Hiob, Baruch (der Sekretir des Pro-
pheten Jeremias) oder Esra, der zweite Begriinder des Judentums,
aufgeboten, um die Zukunft oder das Jenseits zu schildern.?®) Man
hatte dabei den Vorteil, dass diese Leute den Verlauf der Dinge
bis zu der Zeit, da man schrieb, jedenfalls richtig weissagen konnten.
Wir erkennen da, wo diese Richtigkeit versagt, den Punkt, an dem
der wahre Verfasser steht und wo er nun die wirkliche Zukunit nach
eigner Divination ausmalen muss.

1) Ezech. 40—48.

%) Jes. 40—66; Sach. 9—14; Maleachi (ein erst spiter erschlossner Name).
3) S. bei Kautzsch. Die Pseudepigraphen des A.T., vergl. S. 13, Anm. 2.

825



Wir horten schon, dass man sich nicht scheute, auch die heid-
nische Sibylle Weissagungen und Strafreden zu Ehren des Einen
Gottes und des jiidischen Volkes in Versen ausstromen zu lassen.
Auch griechische Weise, wie Heraklit und Phokylides, der Histo-
riker Hekataeus, der dgyptische Hofbeamte Aristeas miissen fiir die
wahre Religion und das Judentum Zeugnis ablegen. Man weifl
selbst frei erfundene Verse griechischer Dichter zu zitieren, mit denen
man die echten, scheinbar fiir den Monotheismus und das Gesetz
zeugenden, verstirkt und ergdnzt. ) So wusste man unter Griechen
in griechischer Verkleidung zu werben und, wie die zahlreichen Pro-
selyten in aller Welt beweisen, mit gutem Erfolg. Kritisch gestimmte
griechische Gelehrte haben natiirlich Verdacht geschopit; aber es
gab unter Griechen und Orientalen so viele, die nur zu gern ur-
alter Offenbarung lauschten!

Ill. Heidnische Filschungen.

Denn auch auf dem Boden heidnischer Religion ist je und
je fromme und unfromme Fiktion tidtig und erfolgreich gewesen;
weder die Eigensucht der Priester und die Staatsraison noch auch
religiose Mystik und Aufkldrung haben dies Miitel verschmaiht;
und in aller Religion gab es von Anfang an ein Gebiet — es hat
sich immer behauptet — wo Dichtung und Wahrheit ineinander-
flieBen; ja auch Historie und Rechtsbildung hiillen sich in ein
religids-poetisches Gewand.

An dieser Stelle konnen wir unmoglich das ganze groBe Ge-
biet der Religionen, die einen literarischen Niederschlag gefunden
haben, iiberschauen; als zwei naheliegende Beispiele mogen die
dgyptische und die griechische Religion und auch diese nur in
einigen, fiir uns wichtigen Proben zu Wort kommen.

A. Agyptisches.

Was uns Plutarch vom uralten Konig Osiris2) erzdhlt, von
seinem Tod und seiner Zerstiickelung durch Seth, von seiner Wie-
derauferweckung durch Isis und von seinem Sohn und Nachiolger
Horus ist gewiss das Ergebnis sowohl unbewusster als bewusster
Kombination zerstreuter Gottergestalten und Mythen. - Was das

1) Bei Schiurer a. a. Ort. S. 453—476.
2) Plutarch, de Iside et Osiride.

826



Totenbuch und andere Texte!) vom Jenseits, von seinen Schrecken
und Freuden, vom Gericht und der Herzenswage, von der Sonnen-
barke und der Fahrt der Seelen auf ihr zu berichten wissen, ist
vielfach bis ins Einzelne durchdacht und also bewusste Fiktion,
die aber ebenso gewiss aus voller Uberzeugung herausgeschaifen ist.

Auf einer Siule am Tempel des Gottes Chons in Theben
erzdhlen Hieroglyphen, die etwa aus dem 4. Jahrhundert vor Christus
stammen, aber in der Zeit Ramses II. (um 1260 v. Chr.) eingezeichnet
sein wollen, wie dieser Gott nach Bechtem (Baktrien?) gebracht
sei und dort die Bentresch, die Schwigerin des Konigs Ramses,
von einem Didmon geheilt habe, dann sei er reich beschenkt zu-
riickgekehrt.2) Hier haben wir eine urkundliche Félschung in
majorem Dei gloriam vor uns; aber die Priester waren gewiss tiber-
zeugt, dass sie die Wahrheit berichteten; in der Tat hatte Ramses
eine hethitische Prinzessin geheiratet, und wirklich entsprach dies
Gotterausleihen alter Sitte der Hofe und des internationalen Ver-
kehrs. Auf einer Nilinsel bei Elephantine berichtet eine Felsen-
inschrift aus der griechischen Zeit,%) dass dem Konig Zoser (um
2800 v. Chr.) nach einer siebenjihrigen Hungersnot der Gott Chnum
von Elephantine am Ursprung des Nils erschienen sei, mit dem
Versprechen, den Nil wieder zu schwellen und fiir regelmifliige
Uberschwemmung Jahr fiir Jahr zu sorgen. Dafiir schenkte dann
der Konig dem Chnum alles Land beim ersten Katarakt und be-
fahl, diese Schenkung und die Ursache derselben inschriftlich auf-
zuzeichnen. Auch hier handelt es sich um Zuriickdatierung iiber
viele Jahrhunderte zugunsten des Tempelbesitzes, die aber auch
in gutem Glauben geschehen sein mag.
_ Mehrfach finden sich in den Papyris fingierte Weissagungen ¢),
die in alten Tagen grofie Triibsale, Niederlage, Verwiistung, Ver-
wirrung in der Moral wie in der Natur und darnach das Erscheinen
eines rettenden Konigs verkiindigen, zu dessen Zeit alles wieder
in rechte Ordnung kommen wird. Solches habe ein Vorleser aus
Bubastis oder ein Topfer, einmal sogar ein redendes Lamm vor-

1) S. Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religiongeschichte.? 1.
S. 129—140. Die Religion in Geschichte u. Gegenwart. Bd. 1. 1909. S. 199 f.

2) Altorient. Texte und Bilder. Herausgeg. von H. Gressmann 1909 I,
S. 230—233.

3) ebenda S. 233.

%) ebenda S. 204—209.

827



ausgesagt. Diese Orakel sind entweder zum Ruhm des zur Zeit
regierenden Konigs oder zum Trost in schwerer Bedridngnis und als
Warnung gegeniiber Ungerechtigkeit und Unsittlichkeit erdichtet.

Gerne legt man auch Spriiche voll Lebensklugheit und Tugend
bekannten Weisen der Vorzeit in den Mund, so dem weisen Vezier
Ptah-hotep, !) der seine Weisheit vor seinem Tode der Nachwelt
iiberliefern wollte und darum vor seine Majestit den Konig Esse
(um 2600) trat., Schliefilich wird solche Einkleidung zur literari-
schen Form; urspriinglich aber ist sie ernst gemeint gewesen; man
wollte wirklich die Autoritit des alten Weisen benutzen, um den
Eindruck der Lehrspriiche zu erhéhen. So wollen einzelne Ab-
schnitte im Totenbuch 2) unter bestimmten Kénigen der ersten- Dyna-
stien gefunden oder von ihnen verfasst sein; wahrscheinlich sind
diese Angaben erfunden, um den Texten eine grofiere Autoritat
beizulegen; vielleicht sind sie wirklich alterer Herkunft, aber die
uralten Namen sind darum doch erraten.

B. Griechisches.

Das griechische Schrifttum ist nicht so stark von religitsen
Gesichtspunkten aus beherrscht, wie das dgyptische. Es regt sich
dort auch ein kriftiger Sinn fiir Kritik und geschichtliche Wirk-
lichkeit. Aus beiden Griinden kann sich religiose Fiktion bei den
Griechen nicht so ungestort entfalten und behaupten, wie ander-
wirts. Aber an Fiktion und literarischer Filschung fehlt es auch
da nicht, auch nicht auf dem Gebiete der profanen Literatur —
wir miissen uns aber auf die religiose beschranken; allerdings sind
beide Gattungen nicht tiberall scharf zu scheiden. Auch die grie-
chische Geschichtserzahlung geht zundchst im religios - poetischen
Gewande einher, wenn sie von Herakles, Kekrops, Kadmos, Jason,
Oedipus, dem trojanischen Krieg berichtet — Sanger vor und nach
Homer gestalten die Uberlieferung aus, die Historiker sichten und
kombinieren; noch lange hinaus pflegen Dynastien, Stidte und
Volker die alte geheiligte Uberlieferung; Priester hegen und um-
hegen die fromme Ortssage mit alten und neuen Wundererzahlungen.

Zu Epidauros in Argolis verkiindeten Inschriften®) aus dem

1) ebenda S. 201—203.

2) bei Chantepie de la S. a. a. 0. S. 97.

3) S. Antike Wundergeschichten (P. Fiebig), Kleine Texte 1911. Nr. 79.
S. 3—=11.

828



4, Jahrh. v. Chr. zahlreiche wunderbare Heilungen, die Apollon und
Asklepios an denen ausgerichtet haben, die. im Tempel schliefen
und die Weisungen befolgten, welche sie in Traumgesichten erhielten;
mogliches und unmogliches wechselt miteinander; entweder die
Geheilten oder die Berichterstatter haben {ibertrieben oder auch
erfunden — obwohl Name, Herkunit und Alter der Geheilten sowie
die Einzelheiten des Traums und der Heilung meist genau ange-
geben sind. Wie sich daran alsbald religise Schriftstellerei an-
schliefit, zeigt eine Mitteilung Strabos, die uns zugleich wieder nach
Agypten fiihrt, zu dem Serapistempel in Kanopos an der Nilmiindung:
gewerbsmifliig wurden dort solche Trdume und Heilungen aufge-
zeichnet und verbreitet.!) Von da gingen derartige Geschichten
dann in die Literatur iiber, wurden Gemeingut und wurden nach-
geahmt.

Eine wichtige Art der Literatur, die gewiss nicht Roman, sondern
wahre Geschichte sein will, sind die Arefologien :*) Erzdhlungen von
den Grofitaten der Gotter, von den Wanderungen der Propheten,
Heiligen und Wundertiter, — alles das vereinigt in der Gestalt eines
Philosophen wie etwa Pythagoras; auch Niederfahrten in die Unter-
welt, Auffahrten zum Monde gehoéren dazu. Selbst ernste Mdnner haben
sich an dieser Literatur beteiligt oder sie fiir Wahrheit genommen;
feinere Geister haben das Wunderhafte zuriickgedringt, den strengen
Lebenswandel, die weisen Spriiche des Helden zur Hauptsache
gemacht, ihm ihre Philosophie in den Mund gelegt. Ein beriihmtes
Muster dieser Art ist das Leben des Apollonius von Tyana.3) Moira-
genes schreibt zunichst Memoiren iiber ihn nieder, ein Pythagorder
nimmt die Gestalt des ungebildeten Barbaren Damis an, der des
Apollonius Begleiter gewesen sein soll; auf Befehl der Kaiserin
Julia Domna muss Philostratus daraus ein ernstes Philosophenleben
schmieden. Gegen diese ganze Literatur richtet sich der Spott
Lukians:4) aber aus seinen spéttischen Nachahmungen kann man
auf die Art der angegriffenen Erzdhler zuriickschlieflen, denen es
mit ihren Berichten heiliger Ernst war. In Werken dieser Art haben

) Strabo, XVII, 801. Vergl. R. Reitzenstein, Hellenistische Wunder-
erzithlungen 1906. S. 10.

2) 8. daruber Reitzenstein a. a. 0. S. 7 ff.

3) S. a. a. 0. S. 39 ff. . Rohde: Kleine Sciriften, 11, 102.

%) Lukians Wahre Gesdhichte, Liigenfreund. Peregrinus Proteus, Alexan-
der von Abonoteichos u. a., s. Reitzenstein S. 37 f.

829



wir die unmittelbaren Vorblider der vorhin geschilderten christlichen
Apostelakten vOor uns.

Ebenso sahen wir schon, dass jiidische und christliche Sibyllen
auf heidnische Vorbilder zuriickgehen,!) ja diese ausniitzen und
umgestalten. Schriftliche Aufzeichnungen von Weissagungen der
verschiedenen Sibyllen gingen in Griechenland als Geheimbesitz
von Hand zu Hand; in Rom hat man sie staatlich erworben, ge-
sammelt und bei wichtigen Anldssen befragt, sie auch nach Bedarf
vermehrt.?) In Sonderkirchen las man mit Inbrunst Hymnen, Welt-
schopfungsgedichte, Jenseitsschilderungen des geheimnisvollen
Thraziers Orpheus; ums 6. Jahrhundert ist diese Literatur von Athen
ausgegangen, Aristophanes verspottet diese Lehre, aber auf Pytha-
goras und Plato hat sie tiefen Eindruck gemacht.?) In spétgrie-
chischer Zeit hat sich an den 4gyptischen Hermes, den Mondgott
Thot, eine eigenartige Schriftengruppe angekniipft, in der dieser
Hermes als Vermittler von Offenbarungen erscheint, die der Welt-
schopfer, die gottliche Vernunft, den Auserwidhlten mitteilt.4) Als
der Kultus des persischen Lichtgolts Mithras nach Westen vordrang,
hat man, mit Benutzung der Riten und Gebete dieses Kults, eine
Geheimanweisung fiir Eingeweihte verfasst, wie sich die Seele
noch bei Leibesleben zu ihm in den Himmel aufschwingen kdnne;
der Eingang dieses Textes zeigt alle Eigentiimlichkeiten der reli-
giosen Fiktion: Feierlichkeit, .Hinweis auf alte Uberlieferung und
himmlische Offenbarung, Geheimtun: ,Gnade sei mit mir von dir,
Vorsehung und Schicksal, wenn ich schreibe diese ersten iiber-
lieferten Mysterien, allein aber fiir mein Kind Unsterblichkeit, einem
Eingeweihten, wiirdig dieser grofen Krait, die der grofie Gott
Helios Mithras mir hat geben lassen von seinem Erzengel, auf dass
ich allein, ein Adler, den Himmel beschreite und schaue alles.“?)

Die mystischen Stimmungen und Stimmen, die wir bei Pytha-
goras und Plato vernehmen, haben sich bei ihren Schiilern noch
verstarkt. Orphisches wird von den Pythagordern®) iibernommen
und fortgepflanzt; es gibt nun auch eine Hadesfahrt des Pythagoras,
TTHS.o.8 1

2) 8. Schiirer a. a. 0. S. 430—432.

%) Vergl. A. Dieterich, Nekyia, 1893. S. 74 ff.

4) R. Reitzenstein, Poimandres, 1904.

5 A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, 1903. .
6) A. Dieterich, Nekyia, S. 129—131.

830



darin er die Bestraiung Homers und Hesiods fiir ihre Gétterfabeln
erschaut; unter dem Namen der Pythagorder Zalmoxis und Abaris
werden Zauberspriiche, Orakel, eine Gotterentstehung, Siihnriten
angefiihrt. Fiir uns ist auch wichtig, zu bemerken, wie man gerade
in diesen Kreisen den Schriften solcher Art dltere Namen vorschrieb,
auch den Namen des Pythagoras selbst — ja es galt hier als
frommer Brauch, dass man seinen eigenen Namen bescheiden zu-
riickhielt und seine Weisheit unter dem Namen des Lehrers aus-
gehen lie — denn alles Gute hatte man ja von ihm; es war sein
Eigentum.?) :

Von Platos Schiilern hat namentlich Xenokrates seine Mystik
und den Hang zum Jenseitigen gepflegt, ihm folgten Posidonius
und Plutarch. Bei Plutarch lesen wir wieder ausfiihrliche Hades-
erzdhlungen, u.a. wie der Cilicier Arid4dos drei Tage tot war und,
wieder zum Leben erwacht, erzihlt, was alles er driiben in Himmel
und Holle gesehen hat.?) Eine ganz #hnliche Jenseitsschilderung
hat man gar auf den Namen Platos selber gestellt und in die Form
eines platonischen Gesprichs gebracht, den Axiochos. Hiernach
sollen die Hyperboreer, die Nordleute Opis und Hekaergos die
Jenseitskunde auf ehernen Tafeln nach Delos gebracht und ein
persischer Magier Gobryes soll sie dort gelesen haben — so weif3
man auch die kiihnsten Angaben iiber das Jenseits mit Ort, Zeit
und Namen zu belegen.?)

Solche Berufung auf uralte, heilige Offenbarung und Offen-
barungsurkunden finden wir nicht nur in mystisch gerichteten
Kreisen; selbst die niichterne Aufkldrung bedient sich ihrer. Euhe-
meros (um 300 v. Chr.) will seine Erkenntnis, dass die Goiter
nichts anderes als hervorragende Minner der Vergangenheit ge-
wesen seien, einer ,keiligen Urkunde* entnommen haben, die von
Gott selbst geschrieben und auf einer Insel des Siidmeers auf-
bewahrt sei.4) |

1) So ist das Goldne Gedicht des Pythagoras, sind die Schriften des
Okellos, des Archytas von Tarent u. a. wirklich fromme Filschungen.

2) -Plutarch, de sera numinum vindicta, t. 22, p. 563 ff. Dieterich a. a. Ort,
S. 144—118.

3) Plato, IIL; S,:364 ff. ‘8. 371, ¢ XII.

4) Miiller, fragmenta historic. graecorum, 1853, 11, S. Reltzenstem Hellen.
Wundererzdhlungen o

831



IV. Das Neue Testament.

In dieser Umwelt also sind die Schriften des Neuen Testa-
ments entstanden. Wir haben gesehen, wie mancherlei Schrift-
gattungen aus jiidischer und heidnischer Literatur unmittelbar ins
Christentum hintiberwirkten. So ist es auch nicht verwunderlich,
wenn die literarische Fiktion auch dort frithzeitig einzog, nachdem
die unmittelbare Frische der urspriinglichen, reinen Begeisterung
nachdenkendem Uberlegen, apologetischem und polemischem Eifer
wich. Jesus und seine Jiinger haben ans Schreiben nicht gedacht;
sie predigten unmittelbar in ihre Umgebung hinein, was ihnen ihr
Herz und der Geist eingab. Paulus schrieb keine Literaturbriefe,
sondern zu bestimmten Gelegenheiten an bestimmte Gemeinden;
der Berufung auf irgendeinen menschlichen Namen bedurite er
nicht; 1) die einzige Schrift, die er benutzte, war das Alte Testa-
ment. Aber bald nach dem Tode des Apostels haben seine Schiiler,
um sein Erbe zu schiitzen, seinen Namen und seine Autoritdt auf-
geboten. Schwirmern gegeniiber, die, in Erwartung des nahen Endes,
sich auf seinen Brief an die Thessaloniker beriefen, hat man einen
andern Thessalonikerbrief verfasst, in dem derselbe Paulus zur Ruhe
und Ordnung verwies und das Ende noch fiir einige Zeit hinaus-
schob.2?)

Als in Phrygien die Gnosis das Heil von Engelgesichten und
Engeloffenbarungen erwartete, hat man, gewiss im Sinne des Paulus,
den Apostel in einem Brief- nach Colossae in Phrygien beteuern
lassen, dass Christus auch der Engel Erléser sei und alle Fiille
gottlichen Heils und gottlicher Weisheit in sich fasse.?) Der Gnosis
gegeniiber galt es, die Kirche, Heidenchristen und Judenchristen,
in eine Einheit zusammenzufassen, sie zu feiern als den Leib dieses
Christus, als die Fiille dessen, der alles in allem erfiillt. So hat
im sog. Epheserbrief ein anderer Paulusschiiler, den Colosserbrief
ins Kirchliche tibertragen und den Apostel wesentlich als Begriinder
der Kirche hingestellt.#) Der Gnosis gegeniiber sollte sich die Kirche
auch duflerlich festigen durch das Amt des Bischofs, des Presbyters

5 Gal. 11—12.

2) 1I. Thessal. 21 f. 317. Hler muss Paulus geradezu die Echtheit des Briefes
durch eigene Unterschrfit bezeugen.

3) Col. 115—20.

4) Eph. 128, 211—22, 38—10.

832



und Diakonen, wie innerlich durch gesunde, niichterne Lehre und
Sittlichkeit; dies lieB man Paulus durch seine Schiiler Timotheus
und Titus verordnen. In alledem driickt sich die Erinnerung aus,
dass Paulus, der Vorkdmpfer des Heidenchristentums gegeniiber
den Judenchristen, zugleich Hiiter kirchlicher Ordnung gewesen
ist — nachweislich haben sich auch die Gnostiker gerade auf Paulus
berufen. So sollte er ihnen auch antworten!

Diese Briefe sind in Kleinasien fiir den Orient geschrieben;
in Rom hat¥man nur einem Lehrvortrag iiber den Vorzug des
Christentums |[vor dem jiidischen Kultus einen Schluss gegeben,
der an eineniPaulusbrief denken lie1) — so ist der sog. Hebrier-
brief entstanden. Es war auch wohl in Rom, dass ein Christ eine
jidische Schrift, die vom Erzvater Jakob und seinen zw&lf Sohnen
handelte, in einen Brief des Christen Jakobus an die zwolf Stimme
umwandelte.?) Als in Rom zugleich und in Kleinasien eine grofie
Verfolgung auszubrechen drohte, hat man eine dort gehaltene Tauf-
predigt, /die diesen Jakobusbrief benutzte, zu einem Trost- und
Mahnschreiben des Apostel Petrus an die Glaubensbriider in Klein-
asien umgestaltet 3) — sollte doch Petrus gerade in Rom den Mértyrer-
tod erlitten haben.!) Spiter hat man gegen unsittliche Gnosis noch
Judas, den Bruder jenes Jakobus®) — beide sind wohl als Briider
Jesu gemeint — und noch einmal Petrus in einem zweiten Brief
sich wenden lassen.f)

In Rom hat auch wohl Lukas nach dem Vorbild jener Wunder-
und Reiseberichte, wie sie griechischen und orientalischen Propheten
zu. Ehren verfasst waren, die Wunder und Reisen der ersten Apostel,
namentlich des Petrus und Paulus beschrieben, unter Benutzung
guter Uberlieferung, der er aber manch romantischen und legenden-
haften Zug hinzufiigte, wie er auch in andern Erzdhlungen jener
Zeit vorkommt: Entriickung vom Platze, wanderbare Befreiung aus
dem Gefangnis,"Wurmfrafl als Gottesgericht, Gottererscheinung unter
den Menschen, plotzliches Erdbeben zur Errettung, Heilung nach

1) Hebr. 1318 f. 2s.

2) Jae. 11. Den Nachweis hoffe ich demnichst zu verdffentlichen.
3) 1. Petrusbrief. Hierin treffe ich mit v. Perdelwitz zusammen.
4) 1. Petr. b1. Babylon 513 soll wohl Rom sein.

5) Judas V. 1. :

6) II. Petr. 31.

833



Beriihrung mit Tiichern, ja durch den Schatten des Apostels, die
unschidliche Schlange auf der Insel. ?)

Die drei ersten Evangelien erheben nicht den Anspruch, von
Aposteln und Augenzeugen des Lebens Jesu verfasst zu sein, wohl
aber trauen sie sich, wie wir sahen, zu, die tiberkommene Kunde
durch Erwdgung und Phantasie richtiger und lebensvoller zu ge-
stalten. In dieser Richtung geht nun das vierte, das sog. Johannes-
evangelium noch etliche Schritte weiter; es will ein hoheres Christus-
bild, Christus als die Fleischwerdung des ewigen Wortes anschaulich
machen; um aber diese kithne Neuschdpfung als wirklich geschicht-
liche Wahrheit hinzustellen, will es von einem nichslien Augen-
zeugen, dem Lieblingsjiinger, der an Jesu Busen lag,?) verfasst
sein. Und dies wird wieder von etlichen Zeugen bestatigt, -deren
Namen wir freilich nicht erfahren.?) Im 1. Johannesbrief kdmpft
derselbe Verfasser, als Vertreter eines dlteren Geschlechts, das noch
selbst sah und horte, gegen die Gnosis, die die Fleischwerdung des
Gottessohnes leugnete;4) im 2. und 3. Brief sehen wir, welche
Miihe er hatte, mit seiner Anschauung und Schrift durchzudringen.?)
In der Tat handelt es sich hier — damit kehren wir zum Aus-
gangspunkt unserer Untersuchung zuriick, um die eingreifendste
und folgenschwerste Fiktion, die auf religivsem Gebiet gewagt ist.
Der Erweis fiir die Unechtheit ist von der kritischen Theologie in
griindlicher Forschung iiberzeugend gefiihrt worden:¢) der Verfasser
war vielleicht ein antiochenischer Presbyter, der das heilige Land
bereist oder sonst Kenntnis des Schauplatzes hatte, der im {ibrigen
Jesu die Gedanken in den Mund legte, die er in seinen Gemeinde-
predigten vorzutragen pflegte, und der die Juden so disputieren l4sst,
wie er es von ihnen tiaglich gewohnt war — wir kennen den Namen
seines Gegners, des ,Bischofs“ Diotrephes, seines Gastireundes
Gajus, sogar-den seines Briefboten Demetrios — blof sein eigener
bleibt hinter der allgemeinen Bezeichnung des Presbyters?) verborgen.

1) Apostelgesch. 51z, 839 f.; 127—11, 1223, 1411 £, 1626 f., 1912, 283—s.

%) Joh. 114, 1323, 217, 20.

8) Joh. 2124

4) 1. Joh. 11—s, 292, 42 f.14.

5 1. Joh. 4, IIL. Joh. s f. '

6) S. z. B. P. W. Schmiedel, Das vierte Evangelium, Relig. geschichtl.
Vélksbiicher, Is—10, 1906 und Ev., Briefe und Offenbarung Joh.; ebenda

l12, 1906,
") IIL. Joh. 9, 12, 1.

834



-Damals, ums Jahr 120, fand er bei einflussreichen Kirchen-
leitern Widerspruch, Anhang nur bei einzelnen;!) um 150 aber
schreibt ein kleinasiatischer Bischof sein Evangelium schon dem
Johannes zu und hélt es fiir das einzig zuverldssige;?) in Rom war
es damals, wie es scheint, noch nicht anerkannt, wohl aber um
180.%) Gesiegt hat seine Schrift, weil sie in der Richtung voran-
ging, die der kirchliche Christusglauben nehmen sollte. Auch wir
spiiren in seinen Worten die ganze Kraft der kirchlichen Grund-
iberzeugung: ,Gott ward Mensch aus Liebe zur verlorenen Mensch-
heit“ ;%) er war durchaus getragen von der Wahrheit seiner Christus-
gestalt. So und nicht anders - das war seine Uberzeugung — war
Christus; so und nicht anders hat er geredet! Er war gewiss, Jesus
ins Herz geschaut zu haben und im Grunde selbst sein rechter
Lieblingsjiinger zu sein.

V. Ergebnis.

Das psychologische Problem, wie solche bewusste Fiktion bei
wahrhaft religiosen Menschen mdglich sei, haben wir uns durch
moglichst umfassende Betrachtung der entsprechenden Urkunden
ndherzubringen versucht. Filschungen, die nur um des Gewinnes
und der Sensation willen unternommen sind, scheiden wir aus.
Héaufig begegnet uns der Eifer fiir den eigenen Orden, Tempel
oder Stand, fiir die eigene Richtung, Kirche und Religionsgemein-
schaft; aber an diesen haftet eben dieser Mdnner wirkliche, religitse
Uberzeugung. Oft aber will man nur die Sache selbst, die eigene
Art, die Innerlichkeit und Mystik gegen die dufilere Kirche, die
Gnosis gegen die. herrschende Lehre, das Neue gegen das Alte,
die Ordnung gegen verwirrende Neuerungen, die Ruhe gegeniiber
dem Enthusiasmus durchsetzen. Man will die Helden der Vorzeit
aufbieten zu Trost und Hilfe in gegenwirtiger Not, Verfolgung und
Verzagtheit; sie sollen mit ihrer Autoritit, besser als man es selbst
kann, die Siinden der Jetztzeit strafen und bessern. Fiir allzu wunder-
bare Kunde iiber Weltschopfung und Vorzeit, das Jenseits, die

1) Ebenda v. 9 f. 3; Il. Joh. 4.

2) Papias von Hierapolis: Evangelium Johannis manifestatum et datum
est ecclesiis ab Johanne adhuc in corpore constituto.

3) Marcion in Rom hielt es um 150 nicht fiir apostolisch; anerkannt ist

es im Canon Muratori (um 180).
4 Vergl. Joh. 3ie.

835



Zukunft, braucht man starke Geister, die solchen Gesichten und
Schrecken gewachsen sind; nur solche kénnen auch Wunder erlebt
und getan haben, wie man sie gern erzihlen und héren méchte.
Nur uralte Kénige und Helden, nur rechte Apostel kénnen dauernde
Satzungen einfithren und giiltige Wahrheit aussprechen. Deutlich
tritt oft die Bescheidenheit hervor, die selber so Grofles nicht im
eigenen Namen zu sagen wagt: ,uns wiirde man ja doch nicht
glauben* ; man will die dahingegangenen Meister ehren, ihren Ruhm
vermehren — hat man ja doch alles von ihnen empfangen! Zu-
gleich aber spiirt man auch den Stolz, im Namen der Grofien
reden zu konnen. Und man hat sich so in sie vertieft, dass man
fiberzeugt ist, mit divinatorischer Sicherheit ihren Sinn und ihre
Sprache zu treffen. _ _

Uralt und weitverbreitet ist der Trieb, eine fremde Personlich-
keit darzustellen, sich in fremde Zeit und Gedanken zu versetzen,
Es hédngt schliefflich mit der poetischen Gestaltungskraft zusammen,
wie Kinder Geschichten erfinden, nicht um zu tduschen, sondern
aus schopferischer Phantasie. Es ist die Freude des Dramatikers,
geschichtliche und gedachte Personen handeln und reden zu lassen,
wie sie gehandelt und geredet haben wiirden. Urspriinglich dichten
ja Volker und Menschen unbewusst, wenn sie von fernen Zeiten
und alten Helden erzidhlen; spiter wird die Dichtung bewusst und
behauptet nicht mehr, wirkliches zu berichten — aber eigentlich will
sie doch immer noch der Dichtung Schleier aus der Hand der Wahr-
heit nehmen, die hohere Wirklichkeit verkiinden. Plato idealisiert
den Sokrates und ldsst ihn Dinge tiber Himmel und Erde vortragen,
daran er nie gedacht — weder Plato noch andere sind dariiber im Un-
klaren; doch glaubt er bestimmt, hochste Wahrheit zu verkiinden,
die eben kein Wiirdigerer als Sokrates vortragen darf.

Einen andern Weg geht die absichtliche Fiktion, die sich den
Anschein gibt, Wirklichkeit vorzutragen, die Kunstmittel braucht,
den Schein der Echtheit zu erzeugen, Name, Ort und Zeit nennt,
Zeugen anffihrt und eignen Augenschein behauptet. Man war dazu
gekommen, indem man von der poetischen Fiktion zur prosaischen
hiniiberglitt; man war gewoOhnt, iiberliefertes bona fide zu iiber-
arbeiten und umzugestalten. So ward man sich des Unrechts nicht
bewusst, weil man in-alter Ubung stand. Freilich musste man inne
werden, dass man die Harmlosen tduschte; aber diesen wollte man

836



ja niitzen, wie man glaubt, die Kinder zu ihrem Heil tduschen zu
diirfen. Wer die Filschung allenfalls aufdeckte, das waren die
Gegner; gegen sie irrefiihrende Mittel zu brauchen, schien erst recht
erlaubt zu sein; es waren ja Feinde — da galt Kriegslist! Der Sinn fiir
volle Wahrhaftigkeit gegeniiber der Geschichte ist nicht so alt wie wir
glauben; er hat sich entwickelt — ebenso wie das wissenschaftliche
Denken in der Geschichte, die wissenschaitliche Exaktheit gegen.
iiber der Natur und der menschlichen Psyche. Es war ja auch
eine solche Objektivitdt gar nicht moglich gegeniiber Fragen des
Weltanfangs, der wunderbaren Volks- und Religionsgriindung,
gegeniiber dem Jenseits. * All das gehdrte in eine Welt, in der
sich nur die ahnungsvolle Phantasie zu Hause fiihlte und frei be-
wegen konnte.

Unsere Wahrhaftigkeit in geschichtlichen Dingen ist gewiss ein
hohes Gut, das wir nicht mehr preisgeben diirfen; wir brauchen
uns aber vor den'uns so bedenklichen Zeugen einer Wahrheit nicht
zu iiberheben, fiir welche diese oift mehr Opfer gebracht haben, als
wir heutzutage zu leisten pflegen. Haben wir es doch auch in
Politik, Handel und Gesellschait in der Wahrhaftigkeit noch nicht
weit gebracht!

Natiirlich war auch im Altertum literarische Félschung nicht
etwas normales; sonst hitte sie ja nie Hofinung auf Wirksamkeit
gehabt. Aber es hat Note'und Schwierigkeiten gegeben, wo ein-
zelne Manner, um der Wahrheit zu dienen, auch dies Wagnis unter-
nahmen, nach unserer Meinung nicht mit Recht, aber doch nach
ihrer Meinung in gutem Glauben.

Ob man auch die biblischen Schriftsteller dazu rechnen will,
ist schliefilich eine Glaubensfrage. Nur muss man auf jeden Fall,
gerade wenn man bei jenen Zeugen der Wahrheit nach geschicht-
licher Wahrhaftigkeit fragt, auch selbst Wahrhaftigkeit fiben und sich
nicht scheuen, selbst bedenkliche Folgerungen, die sich einem auf-
driangen, zu vollziehen und sie, bei aller Pietdt und religioser Ehr-
furcht vor den klassischen Denkmélern unseres Glaubens, auch offen
auszusprechen. ' .

ZURICH ARNOLD MEYER

ooao

837



	Religiöse literarische "Fälschungen"

