
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Religiöse literarische "Fälschungen"

Autor: Meyer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGIÖSE
LITERARISCHE „FÄLSCHUNGEN"
Dass gefälschte Dokumente in der Politik, im Krieg und auch

im diplomatischen Feldzug eine wichtige und gefährliche Rolle
spielen, ist nur zu bekannt; man rechnet das mit Recht zu der
Verkehrung gesunder Moral, wie sie der Wille, andern Völkern zu
schaden oder auch das eigne Volk irrezuführen, mit sich bringt.
Um so peinlicher wirkt es, wenn wir auch auf einem Gebiete, wo
volle Ehrlichkeit herrschen sollte, Fälschungen begegnen; gewagt
erscheint es, sie auch da anzunehmen oder nachzuweisen, wo unsre
eigne kirchliche und religiöse Pietät gewohnt und geneigt ist,
reinste Wahrheit vorauszusetzen. Allerdings wissen wir ja auch,
dass gerade das wertvollste und geheimnisvollste Geistesgebiet, die
Religion, von allerhand Trübungen und Fälschungen nicht frei
geblieben ist; dass sich gerade hier, auf diesem subtilen Boden,
allerhand Unkraut gerne ansiedelt, und dass andrerseits gerade die

Religion zu allerhand äußern guten und schlechten Zwecken ge-
missbraucht wird, und wundern uns daher auch nicht, wenn
Fälschung der Religion und literarische Fälschung Hand in Hand gehn.

Aber die Frage ist, ob es nicht wirklich fromme Schriftsteller
und Bearbeiter heiliger Schriften gegeben hat, die in guten Treuen
Niegeschehenes erzählt, Niegesehenes bezeugt, unter fremdem Namen
Bücher und Briefe verfasst, Vorhandenes nach ihrer Meinung
ergänzt, überarbeitet, umgestaltet haben. Diese Frage ist von
eindringlicher Wichtigkeit gegenüber den Schriften des Alten und Neuen
Testaments. Die Bibel gilt der ganzen Christenheit von jeher, ins-

Wissen und Leben• XIV. Jahrg. Heft 16 (1. Juli 1921)

741



besondere aber dem Protestantismus, als das heilige Buch von
unverfälschter Wahrheit, als Gottes untrügliches Wort; auf sie

beriefen sich die Reformatoren Rom und ihrer eignen Gewissensnot

gegenüber, auf sie verließen und verlassen sich ungezählte
Christen im Leben und im Sterben. Gewinnt hier der Zweifel an
die Zuverlässigkeit Raum, so will der feste Grund des Glaubens
ins Wanken geraten. Zum Schutz der angegriffenen Schriften wird
nun häufig das Argument geltend gemacht: Männer, die so den
Eindruck der Wahrhaftigkeit machen, die ganz erfüllt sind von
Zeugenmut und innerlich so ergriffen und getragen sind von dem,
was sie uns darlegen, deren Gewissen vor dem Angesicht ihres
Gottes steht, und die bereit sind, ihr Leben für seine und ihre Sache
einzusetzen — solche Männer können unmöglich gefälscht haben.
Sie reden nur, was sie selbst erlebt oder als gewiss und wahrhaftig
überkommen haben. In der Tat drücken sich die biblischen Schriftsteller

oft selbst so aus, und in der Tat haben manche unter ihnen
ihr Zeugnis für Gott und Christus mit dem Tode besiegelt.

Mit diesem Argument erreicht man allerdings weder den
Erweis göttlicher Inspiration, noch den unbedingter Zuverlässigkeit : die
biblischen Schriftsteller könnten sich über Tatsachen der Vergangenheit

und Gegenwart, über den psychologischen Ursprung ihrer
Erlebnisse geirrt haben — aber absichtliche Fälschung scheint bei
ihnen allerdings ausgeschlossen. Das vierte Evangelium will von
einem Lieblingsjünger Jesu geschrieben sein; es bezeugt: „wir
sahen seine Herrlichkeit", und am Schluss heißt es: „dies ist der

Jünger, der das geschrieben hat, und wir wissen, dass sein Zeugnis
wahr ist". Vom Apostel Johannes ist hier freilich nichts gesagt^
aber dass man es hier nicht wirklich mit einer Schrift des nächsten

Augenzeugen zu tun habe, scheint psychologisch ausgeschlossen.
Freilich die Konsequenzen sind weittragend: damit wäre dann die
Verwandlung von Wasser in Wein, Jesu Wandeln übers Meer, die

Auferweckung des Lazarus am vierten Tage, das leere Grab Jesu

und seine leibhaftige Auferstehung durch einen Augenzeugen
erhärtet. Unsre moderne, wunderleugnende Kritik will das nicht
anerkennen — aber erscheint das solchem Selbstzeugnis gegenüber
nicht als ungeheuerliches Wagnis Der erste Johannesbrief (wieder
ist der Name Johannes nicht genannt) hebt an: „Was von Anfang
war, was wir gehört haben, was wir mit unsern Augen gesehen.

742



haben, was wir geschaut haben und unsre Hände betastet haben —
das bezeugen wir euch". Ist es möglich, dass ein Fälscher so schreibt?
Wie sollen wir uns seine Seelenverfassung und Wirksamkeit
vorstellen?

Man kann sich nicht wundern, dass die moderne Denkweise
sich trotzdem nicht einfach gefangen gibt ; sie mag die Grundlagen
ihrer Forschung auch hier nicht ohne weiteres preisgeben. Auch
tiefer religiöser Ernst und innerlich gerichtete Frömmigkeit können
sich weigern, massive äußerliche Wunder so zur Grundlage des

Herzensglaubens zu machen, wie es hier geschieht. Aber von Seite
dieser wissenschaftlichen oder religiösen Kritik ist es bisher
unterlassen worden, sich die Seelenverfassung und Denkweise lebendig
vorzustellen, in der damals, in der überhaupt ein frommer und
wahrhaftiger Mensch etwa eigne Schöpfungen an Stelle geschichtlicher

Wahrheit darbieten und in der Person, schroffer
ausgedrückt: unter der Maske eines Augenzeugen schreiben konnte, den

er vielleicht nur fingiert hat.

Um festzustellen, ob und wie solch ein Verhalten möglich ist
und war, haben wir kein anderes Mittel als erweiterte Beobachtung.
Für eine psychanalytische Untersuchung derartiger Persönlichkeiten
fehlen uns heute die entsprechenden Objekte: es kommen freilich
auch heute noch Fälschungen auf religiösem Gebiet vor; aber die
Absicht, Sensation zu erregen, leuchtet für den Kenner nur
allzudeutlich hervor. Ein solcher Fälscher, Nicolas Notowitsch, tat den
Jesusknaben auf sechs Jahre bei buddhistischen Priestern in
die Lehre.1) Ganz neuerdings hat ein andrer, ein Edler von der
Planitz, das Schreiben eines ägyptischen Priesterarztes, Benan, an
den Geheimsekretär des Kaisers Tiberius, Straton, herausgegeben,
aus dem man erfährt, dass Jesus in seiner Jugend als Tempelschüler

in Ägypten studiert hat;2) in weitern Veröffentlichungen
hat er sein eignes Machwerk ausgelegt und zu einem zusammenfassenden

Zeitbild über Rom, das Urchristentum, über Jesus und
sein Werk verarbeitet. Mit sittlicher Entrüstung weist er die .ar¬
chaistisch verkalkten' Kritiker seiner neuen Offenbarung zurück;

v) Nie. Notowitsch, La vie inconnue de Jésus-Christ. Paris, 1894.
2) Ernst Edler von der.Planitz, Ein Jugendfreund Jesu. Brief des

ägyptischen Arztes Benan aus der Zeit Domitians. Aus dem griechischen Urtext
und der spätem koptischen Überarbeitung, 1910.

743



mit Stolz kann er auf zahlreiche Anhänger in Deutschland und in
der Schweiz hinblicken — und doch kann ihm der Kenner
ägyptischen Altertums und der Ägyptologie Fehler und Unmöglichkeiten,
sowie plumpe Entlehnungen nachweisen.1) Es hat auch wohl
gelehrte Lust am Fabulieren und Erfinden solche Fälschungen
hervorgetrieben, wie z. B. der gelehrte Oratorianer Jérôme Vignier (f 1661),
le grand, excellent et hardi menteur, eine ganze Reihe derartiger
„vérités du Père Vignier", angebliche Urkunden aus der alten Kirche
und dem frühen Mittelalter, auf Grund unzugänglicher „Quellen"
verfasste.2) Zur Unterstützung eigner lutherisch-pietistischer Ansicht
hat der spätere Kanzler der Universitäten Tübingen und Gießen,
Chr. M. Pfaff, Fragmente des hl. Irenäus (seit 178 Bischof von
Lyon), angeblich aus der herzoglichen Bibliothek von Turin,
herausgegeben, in Wirklichkeit, wie kaum mehr zu bezweifeln ist, selbst

angefertigt und damit die gelehrte Welt fast zwei Jahrhunderte
irregeführt.3)

Um aus diesem bedenklichen Milieu fortzukommen, müssen
wir auf das hohe Meer der gesamten Religionsgeschichte hinausfahren

und auf dem weiten Gebiet der religiösen Literatur überall
da Umschau halten, wo wirklich kräftig religiöses Leben pulsiert
und doch offenbare „Fälschungen" vorliegen ; auch außerkirchliche,
klassische und jüdische Schriften sind heranzuziehen, um den

psychologischen Vorgang als einen allgemein gültigen Typus zu
erkennen und zu würdigen.

I. Kirchliche Fälschungen.

Gehen wir zunächst in der Geschichte der christlichen Kirche
rückwärts, so finden wir katholische und protéstantische Fälschungen,
die dem. konfessionellen Hader entsprungen sind, zahlreiche
Urkunden von Kirchen, Stiftern und Klöstern, die uralte Gründung

1) Carl Schmidt, Der Benatibrief, eine moderne Leben-Jesu-Fälschung.
Texte und Untersuchungen zur altchristlichen Literaturgeschichte Bd. 44, Leipzig,
1921.

2) Aus seinem Nachlass'herausgegeben von d'Achery, Spicilegium, XIL
Paris, 1675. Zur Uneclitheit vergl. J. Havet, Questions mérovingiennes, II.
1885. A. Harnack, Texte und Untersuchungen, Bd. 24, Heft 3.

3) S. Irenaei ep. Lugdun. fragmenta anecdota, ed. Chr. M. Pfaff, Haag,
1715. — Die Fälschung entscheidend nachgewiesen durch Harnack, Texte
Und Untersuchungen, Bd. 20, Heft 3, 1900.

744



und ehrwürdige Gründer vortäuschen, eine große Fülle von
Heiligenlegenden, die fabelhafte Wunder und Martyrien munter, anschaulich,

oft mit Humor zu erzählen wissen — bald ist getrübte
Überlieferung, Verwechslung und Irrtum im Spiele, bald kindlich frommer
Glaube und naiver Aberglaube, Lust am Erdichten und Erzählen;
zuweilen liegt die bewusste Fälschung auf der Hand, sei es, dass

es galt, Kloster- und Kirchengut zu erwerben und zu behaupten,
sei es, dass, man den Ruhm des eignen Ordens, Klosters und
Patrons erhöhen wollte. Manchmal schimmert der Tatbestand
fröhlicher Fälschung noch durch den wunderhaften Bericht-des
Geschichtschreibers hindurch: Gregor von Tours erzählt1) von einem
kleinen Bethaus des hl. Patroclus, der beim Volke wenig bekannt
und beliebt war ; er hatte keine Legende Das bekümmerte den

guten Lektor, der daselbst Dienst tat. Eines Tages aber kam ein
fremder Wanderer, den er gastlich beherbergte — der zeigte ihm
die Passion des hl. Patroclus. Die ganze Nacht schrieb der eifrige
Lektor die erbauliche Leidensgeschichte seines Heiligen ab und
brachte sie bei Tage nach Troyes zu seinem Bischof. Der aber

will zuerst nicht recht an die Echtheit des Wanderers und der
Geschichte glauben — muss dann aber doch „der Wahrheit die Ehre

geben", wie es dann auch Gregor tut und vom Leser verlangt,
der heutzutage vielleicht wieder das Misstrauen jenes Bischofs teilt.
Unbedenklich schmückte man den eignen Heiligen mit Zügen, die
man schier wörtlich aus andern Legenden abschrieb2), oder dichtete

man dem überlieferten Bericht neue prächtige Züge hinzu,3)
schließlich erfindet man auch ganz frei.4)

Das großartigste Unternehmen bewusster Fälschung auf
kirchenrechtlichem Gebiet ist in der Karolingerzeit gewagt worden, planvoll,

mit umfassender Gelehrsamkeit und mit weithin wirkendem
Erfolg. In einer Zeit, da die Bischöfe in drückender Abhängigkeit

b Greg. Touron. in gloria martyrum, I, 63. Hauck, Kirckengesdiichte
Deutschlands, I, S. 191.

2) Die Nonne Baudonivia z. B. eignet sich für die Vita der hl.
Radegunde, II, 8, S. 383, ein Stück aus Gregor von Tours, Vita des Caesarius von
Arles, I, 45, S. 474, an. Haück, a. a. 0. I2 S. 197, A. 3.

s) Vergl. z. B. Hauck a. a. 0., S. 197, A. 4.

b Daran darf man wohl bei den Legenden des hl. Goar, des hl. Kilian,
der thebaischen Legion, der 10,000 Jungfrauen denken. Der Ansatzpunkt
in der geschichtlichen Wirklichkeit ist hier überall sehr dürftig.

745



von weltlicher Gewalt und Willkür der Laien standen, in der sie
auch die Macht der dem Staat ergebenen einheimischen Kirchen-
fürsten wie eines Hinkmar von Rheims peinlich empfanden, haben
westfränkische Kleriker, wahrscheinlich gerade im Sprengel von
Rheims, wohl unter Leitung des Bischofs Rothad von Soissons,
um 850, eine lange Reihe von päpstlichen Briefen und Dekreten,
sowie von Konzilsbeschlüssen zusammengestellt, echte und unechte
zwischen den echten versteckt, die echten geschickt überarbeitet
und mit überlieferten und gefälschten Vorreden und erläuternden

Beigaben' versehen, die gleichfalls ältern Autoritäten angehören
sollen; das Ganze will von einem Isidorus Mercator herstammen,
bei dem man wohl an den heiligen Isidor von Sevilla (f 636) denken
soll. Zur Vorbereitung und Unterstützung des Unternehmens hat

man eine ältere, ursprünglich spanische Sammlung von
Konzilsbeschlüssen überarbeitet und zwei neue Sammlungen von
weltlichen und geistlichen Verordnungen auf den Namen des geschichtlichen

Bischofs Angilram von Metz (f 791) und eines erdichteten
„Leviten" Benedictus von Mainz in gleicher Mischung von Echtem
und Falschem herausgegeben.!)

Der Zweck war überall der gleiche: die Bischöfe zu befreien
von weltlicher Gewalt und weltlicher Gerichtsbarkeit, sie den
nationalen Einflüssen zu entziehen und das Papsttum zu ihrer Stütze
zu machen, dessen Autorität hier aufs höchste gesteigert wurde.
Quis igiturhanc universam legem infernüs evomuit? Welcher Höllenrachen

hat dies ganze Gesetz ausgespieen? — fragte damals schon
Hinkmar von Rheims. Die Entlarvung der Fälschung ist damals
nicht gelungen ; erst die Magdeburger Centimen — das erste große
protestantische Kirchengeschichtswerk — haben die Unechtheit
erwiesen (1559); unterdessen hatte sie ihr kräftiges Teil zur Hebung
des päpstlichen Ansehens beigetragen. Man wird nicht zweifeln
dürfen, dass die Fälscher vom Recht ihrer Sache überzeugt waren
und der äußern Gewalt gegenüber kein besseres Mittel kannten,
als die Vergangenheit, so wie sie sich dachten, gegen die Lebenden
aufzuwerfen — aber harmlose Fälscher wie die naiven Legendenerzähler

waren sie sicher nicht.
Hundert Jahre vorher hat das Papsttum selbst zur Wahrung

') Hinschius, Decretales ps. Isidorianae et capitula Angilramni, 1863;
Hauck, a. a. 0. II2, S. 522—533; Seckel, Herzogs Real-Eric. 3,° 16, S. 265—307.

746



seiner Rechte, die es auf den Kirchenstaat, die respublica Romana,
zu haben glaubte, eine Urkunde von höchster Wichtigkeit geltend
gemacht, in der Kaiser Konstantin der Große seine Herrschaft
im Abendlande wie alle Zeichen seiner kaiserlichen Würde
daselbst dem Papst Sylvester 1. übergeben haben soll, die sog.
Konstantinische Schenkung, eine Fiktion, die alles geschichtlichen
Grundes entbehrt, die aber für die weltliche Herrschaft des Papsttums

von höchster Bedeutung geworden ist. Alle Anzeichen weisen
darauf hin, dass diese Urkunde in der Kanzlei des Papstes Stephan II.,
ehe er zur Begegnung mit Pippin über die Alpen zog (753),
angefertigt wurde und zur Stütze seiner Ansprüche ins Frankenland
wanderte.1) Ihre wichtigste Rolle hat diese Fälschung aber erst im
spätem Mittelalter gespielt, als die Kurie und ihre Anhänger sich
immer eifriger auf sie beriefen; auch die Gegner bezweifelten
zumeist nicht die Echtheit der Urkunde, bestritten aber ihre Gültigkeit

oder bedauerten das weltliche Gift, das dadurch der Kirche
versetzt sei. Doch haben schon die Anhänger Arnolds von Brescia
1151 die Unechtheit behauptet; gewiss erwiesen hat sie erst der
Humanist Laurentius Valla 1440. Die Herausgabe dieser Decla-
matio durch Ulrich von Hutten2) hat auf Luther einen erschütternden

Eindruck gemacht und ihn in seiner Meinung bestärkt, dass

der Papst der Antichrist sei.3) Auch hier hat die Kurie wohl an
ihr Recht geglaubt; von einer „frommen" Fälschung kann man
aber gewiss nicht reden.

Eine ganz andersartige Fiktion ist die Gestalt des „großen
Gottesfreundes aus dem Oberland", dessen Schriften sich im Nachlass
Rulman Merswins auf dem grünen Wörth zu Straßburg (f 1382)
fanden. Es sind Bekehrungsgeschichten, innere Erlebnisse und
göttliche Offenbarungen, die dieser verborgene, im Oberland (der
Schweiz) lebende Vertraute Gottes erzählt, breit, bei aller Demut
höchst selbstbewusst, geheimnisvoll, ängstlich um seine Verborgenheit

besorgt. Rulman Merswin, durch den er mit den Straßburger
Gottesfreunden verkehrt, soll diese Schriften in verständlicheres
Deutsch übertragen, abschreiben und erst nach Tilgung alles
Persönlichen bekannt geben. Die Ähnlichkeit mit Merswins eigener

1) Vergl. v. a. H. Böhmer, Herzogs R. E., 8, Bd. 11, S. 1 ff.
2) Mainz 1518.
8) Brief vom 24. Febr. 1520. Verdeutschung der Urkunde 1587.

747



Ausdrucks- und Denkweise ist so groß, dass wohl kein anderer
als Merswin selbst der Verfasser sein kann.1) Nur durch dessen

Hand sind auch alle Briefe des Gottesfreundes gegangen; nach

Merswins Tode hört man nichts mehr von ihm, alle Nachforschungen
nach ihm waren vergebens, damals wie heute. Hingegen ist es

gelungen, die Vorbilder, die der Gottesfreund ebenso wie Merswin
nachahmt, in großem Umfang aufzuweisen. Im übrigen heißt es

auch in Merswins eigenen Aufzeichnungen : er habe „etteliche ge-
schrift" anderen Gottesfreunden und Lehrern „zuogeleit" und in ihre
Bücher eingemischt, aus Demut, um unerkannt und ungelobt zu
bleiben. Damit ist geradezu das Prinzip der Überarbeitung älterer
Schriften ausgesprochen und verteidigt. Ebenso wird er dann wohl
auch seine Fiktion des Gottesfreundes, seines anderen Ich, vor sich
selbst gerechtfertigt haben. Umso leichter konnte er freilich unter
diesem Deckmantel gegen die Sünden des Papstes, des Klerus,
der Klöster und der Theologen eifern und die zerstreuten, stillen
und frommen Gottesfreunde als die wahren Säulen der Kirche
hinstellen. Es handelt sich hier um eine Frömmigkeit, die sich gern
reden hört, aber doch das öffentliche Hervortreten scheut; sie hat
auch nur in engen Kreisen gewirkt.

Ein anderer mystischer Schriftenkreis hat um so stärkeren Ein-
fluss über das ganze Mittelalter gehabt und geradezu die
mittelalterliche Stimmung und Denkweise beherrscht — ein Erbe aus dem
ausgehenden Altertum, hervorgegangen aus der Verbindung
griechisch-neuplatonischen Denkens und jüdisch-biblischer Gedankenwelt

— es sind die Schriften und Briefe Dionysius des Areopagiten.2)
Der Verfasser war wohl noch als Heide geboren und in
heidnischphilosophischem Geiste herangebildet; jedenfalls ist er ein
Anhänger der neuplatonischen Philosophen Jamblichus und Proklus.
Da er nun Christ geworden ist, wird ihm die Stufenfolge der
platonischen Ideen zu einer Stufenfolge der Engelmächte, die sich auf
Erden in den Bischöfen, Priestern, Diakonen, weiter in den Mönchen,

Laienchristen und den erst um Aufnahme Bittenden fortsetzt.
Eine heilige Weihe strömt aus der Gottheit durch diese Kanäle in

') Denifle, Der Gottesfreund im Oberland und Nikolaus von Basel, Hi-
- storisch-polit. Blätter, Bd. 75, 1875 und spätere kritische Studien desselben;

Philipp Strauch, Herzog R. E„ 3, 17, 203—227.
2) Herausgegeben von B. Corderius S. J., Antwerpen, 1634.

748



die Menschheit herab, erleuchtend, reinigend, erlösend. Diese
Schriften über himmlische und irdische Hierarchie und das unfass-

bare Wesen der Gottheit hat der Verfasser, der vor 500 in Syrien
gelebt haben wird,1) dem Dionysius von Areopag zugeschrieben,
der nach Apostelgeschichte 17, 34 einer der Wenigen war, die Paulus
selbst in Athen bekehrt hat. Die Wahl des Namens war
sachentsprechend; ein Mitglied des athenischen Gerichtshofs über religiöse
Dinge konnte gut in griechischer Philosophie und Mystik Bescheid

wissen, ein intimer Schüler des Paulus musste den echt christlichen
Geist besitzen und wird vom Apostel, der in den dritten Himmel
entzückt war, unaussprechliche Geheimnisse vernommen haben. Der

christgewordene Philosoph schreibt aus voller Überzeugung heraus ;

der Gewinn seiner Fälschung konnte nur die höhere, urchristliche
Autorität sein, die er anstrebte und die er auch wirklich bei der
Nachwelt erreicht hat. Man wird aber noch einfacher darauf
verweisen dürfen, dass solche Zurückdatierungen zur Gewohnheit der

spätem griechischen Philosophie, namentlich der neuplatonischen
gehörten.

Eine zweite viel naivere Personenvertauschung haben später
die Franken in nationaler Gutgläubigkeit vorgenommen, indem sie
den h. Dionysius von Paris, dem zu Ehren die Abtei St. Denis
bei Paris begründet wurde, mit dem Areopagiten in eins setzten.2)
Diesen Irrtum hat schon Abälard aufklären wollen ; durchgedrungen
sind erst die Humanisten Laurentius Valla und Erasmus, die auch
die Unechtheit der Dionysischen Schriften nachwiesen. Auf ihnen
fußten alsbald die Protestanten mit der Erklärung : Das Buch Dionysii
ist ein neu Gedicht unter falschem Titel.3)

Damit sind wir schon in das kirchliche Altertum eingetreten;
auch hier begegnet uns reger Eifer und gute Zuversicht zum Fälschen;

J) Über die Zeit und geistige Herkunft des Verfassers haben Licht
verbreitet Joseph Stiglmayr S. J., Hist. Jahrb. d. Görres-Ges., 1895 u. ö.,
H. Koch, Tabing. Theol. Quartalschr., 1895. Vergl. Bonwetsch, Herzog R. E„ 8,

4, 687—696.
2) Den Erweis versuchte Abt Hilduin von St. Denis 834 und zwar durch

gefälschte Märtyrerakten. Acta Sanctorum, Oct IV, p. 865 ff. In St. Denis
ist wohl auch ein Brief des Areopagiten an den Apostelschüler Timotheus
über den Tod des Apostels Paulus gefälscht worden ; Lipsius, Die apokryphen
Ap. Gesch. Iii, 1887, S. 231.

3) In den Schmalkalder Artikeln, Anhang: Tract, de Potest, et Prim.
Papae, Müller, S. 342.

749



auch hier wird eine spätere Entwicklung kirchlicher Anschauung
in die ältesten Tage zurückdatiert; freilich handelt es sich nicht
um so bestimmte Rechtsfragen, wie den Gerichtsstand der Bischöfe,
sondern um die Gesamtanschauung vom Priestertum und Kirche.
Aber von frühem Anfang an ist ein Bestreben bemerkbar, die
gerade geltende Kirchenordnung, sogar bis aufs einzelste, auf die

Apostel zurückzuführen. Schon vor der Mitte des zweiten
Jahrhunderts taucht eine einfache Anweisung über sittliche
Lebensführung, Taufe und Abendmahl, Gebete und Gastfreundschaft für
eine kleine orientalische Ortsgemeinde auf, die den Namen Lehre
der zwölf Apostel führt; daran schließen sich im Laufe des 3. bis
5. Jahrhunderts an : Unterweisung, Kirchenordnung, Konstitutionen,
Kanones der Apostel — immer weiter wird das Gebiet des Lebens,
der Ämter, des Gottesdienstes ausgebaut; aber immer sollen die
Apostel die Urheber von allem und jedem einzelnen sein. Haben
diese Ordnungen auch niemals volle Geltung in der Kirche gehabt,
sind sie auch meist nur für Dorfgemeinden, Lokalkirchen und
Nebenkirchen verfasst, so haben sie doch bis zur Reformationszeit
hin auch auf die kirchliche Rechtsentwicklung stetig gewirkt und
das Bewusstsein geweckt und gestärkt, dass schon den Aposteln
Christi derartige Satzungen am Herzen gelegen haben, dass das

Christentum von Anfang an Kirchenordnung gewesen sei. Immer
wieder hat man den römischen Presbyter Clemens, der wirklich
ums Jahr 95 einen Mahnbrief von Rom aus an die korinthische
Gemeinde schrieb, als Vermittler solcher apostolischen Verordnungen
angerufen; in denselben Kreisen hat man aber auch die echten
Briefe des Bischofs Ignatius von Antiochien (zwischen 110 und 130),
weil sie wirklich zuerst für die Bedeutung des Bischofs in der
Gemeinde kräftigst eintreten, in weitgehendster Weise überarbeitet und
ins spätkirchliche übersetzt.1)

Das ausgehende Altertum im 4. und 5. Jahrhundert hat noch
eine andere und kühnere Verwandlung vollzogen; man hat
heidnische Mythen und Romane zu christlichen Märtyrerakten und
Heiligenlegenden umgewandelt, unabsichtlich und wohl auch

absichtlich; weil das Volk seine heidnischen Heroen nicht fahren
lassen wollte, mussten sie in Heilige verwandelt werden. Die ketze-

') Vergl. Hennecke, Neutestamentlidie Apokryphen, 1904, S. 182—198;
Handbach dazu S. 256—284 (Drews).

750



rischen Arianer haben besonders ihre Bekenner mit solchen Wunderzügen

heidnischer Herkunft ausgestattet ; darnach hat auch die Kirche
diese so geschmückten Märtyrer rezipiert, wie den h. Lucian und
namentlich den h. Georg.1) In früherer Zeit, in der 2. Hälfte des
2. Jahrhunderts schuf man, einerseits in Nachahmung der neutesta-
mentlichen Apostelgeschichte, andrerseits im Wettbewerb mit dem

griechischen wundersamen Reiseroman, Apostelakten, phantasievolle,
mit Wundern und Reden erfüllten Schilderungen von Taten und
Schicksalen der einzelnen Hauptapostel, die mit ihrem Märtyrertod
enden.2) Die Erzähler- und Wunderfreude ist darin meist größer als

Geschmack und Geistesgehalt. In solchen Schriften wetteiferte die
Kirche mit den gnostischen Sekten, die nicht versäumten, die Apostel
über Askese, Ehelosigkeit, Scheinleib und Scheinleiden Jesu reden

zu lassen und gnostische Lieder und Symbole einzufügen. Aber
ähnliches war auch in weiten kirchlichen Kreisen beliebt; manches
davon konnte man mildern und ausmerzen. So entstanden Akten
des Paulus, Petrus, Johannes, Andreas, Thomas und andrer Apostel,
die niemals kirchliche Geltung erhielten, aber in der Kirche gern
gelesen und verbreitet wurden.

Bei den Paulusakten, die von Paulus und seiner Seelenfreundin,
der keuschen Thekla erzählen und einen gefälschten Briefwechsel
zwischen Paulus und den Korinthern mitteilen, kennen wir die
Herkunft. Ein kleinasiatischer Presbyter wurde der Abfassung überführt
und gestand, dass er sie aus Liebe zu Paulus vollbracht habe.
Deshalb wurde er abgesetzt; wohl kaum wegen der Erdichtung
von Tatsachen — wie viele hätte man dann absetzen müssen —

1) Usener, Sintfluthsagen (Relig.-gesch. Untersuchungen 3), 1899, S. 168

bis 178über die Leiche des h. Lukianus, die vom Delphin ans Land getragen
wird; S. 185 f. über Christopherus. Useners Annahme, die h. Pelagia, die
bekehrte antiochische Tänzerin, sei eine Verwandlung der Aphrodite
Pélagia (Legenden der Pelagia, 1879), hat sich als irrig erwiesen; die
Bekehrung ist wirklich durch Chrysostomus bewirkt worden. Die Forschung
über den h. Georg ist noch im Fluss. Zum Drachentöter wie Perseus wird
er erst zur Zeit der Kreuzzüge. P. Batiffol, Etude d'hagiographie arienne
(über Lucian), auf dem Pariser intern. Katholikenkongress 1891; über den
h. Georg z. B. J. Friedrich, Der geschiditlidie h. Georg. Sitz.-Ber. d. bayr. Ak.
d. W., 1899.

2) Deutsche Übersetzung, Einleitung und Kommentar in Hennecke,
Neutestamèntlidie Apokryphen, 1904, S. 346 ff Handbuch S. 351 ff. Dort auch

Literaturangaben.

751



sondern weil er dem Paulus Unkirchliches aufgebürdet hatte, nämlich,

dass eine Frau wie Thekla gelehrt und getauft habe1.) Aber
seine Schrift büßte dadurch nichts von ihrer Beliebtheit ein. Die
Petrusakten führen Petrus im Kampf mit dem Zauberer Simon nach

Rom und haben an ihrem Teil die Anschauung, dass Petrus nach

Rom kam und dort (mit dem Kopf nach unten) gekreuzigt wurde,
festigen und verbreiten helfen. Die Thomasakten führen den Apostel
Thomas gar nach Indien und haben uns etliche sinnvolle, gnostische
Lieder aufbewahrt.

Das wichtigste Unternehmen war freilich, von Jesus neue,
anschauliche Kunde zu geben und die Lücken in der Kenntnis seines

Lebens auszufüllen. Die Christenheit hatte sonst keine Zeile von
Jesu Hand ; aber im Archiv von Edessa in Syrien befand sich ein

Briefwechsel, den Abgar V., der Aussätzige (4—7 und 13—50)
nach Chr.), mit Jesus geführt und den Eusebius um 300 in seiner

Kirchengeschichte aus dem syrischen übersetzt hat.2) Abgar bittet
Jesus, sich zu ihm zu bemühen und ihn zu heilen; er werde ihn
dafür vor den Juden schützen. Jesus antwortet schriftlich durch den

Kurier des Fürsten, er müsse hier sein Werk vollenden; nach seinem

Hingang werde er ihm einen seiner Jünger senden, „damit er dein
Leiden heile und dir und den deinigen Leben gewähre". In der
Tat sei dann Thaddaeus nach Edessa gekommen, habe Abgar
geheilt und der Bürgerschaft gepredigt. Also sei es geschehen im
Jahre 340, d. h. im Jahre 29 unserer Zeitrechnung. Entstanden
wird dieser Briefwechsel und diese Legende sein, als Abgar IX.
(179—216) Christ wurde; man hat später diese Briefe als Schutzmittel

am Tore von Edessa angebracht.3)
Gar zu gern hätte man mehr von der Kindheit Jesu gewusst,

namentlich auch von seiner Mutter Maria, deren Herkunft und
jungfräulicher Art. Wohl noch im zweiten Jahrhundert hat man diesem
Verlangen Rechnung getragen und Jakobus, einen ältern Stiefbruder
Jesu, von der wunderbaren Geburt Jesu, ja auch schon von der
Geburt der Maria, ihren Eltern, Joachim und Anna, und ihrer Kindheit

erzählen lassen. Auf dies sog. Protevangelium Jacobi gehen die

0 Tertullian, de baptismo c. 17.

2) Eusebius Hist, eccles., I, 12,3.
3) Bei Henneke, Neutestamentlidie Apokryphen S. 76—79; Handbuch

S. 153—165 (A. Stülken).

752



ältesten Marienlegenden und all die zahllosen bildlichen Darstellungen
aus dem Marienleben letztlich zurück.1) So taktvoll diese Schrift
heilige Geburtsgeheimnisse behandelt, so taktlos hat man später
von Jugendstreichen des Wunderknaben Jesus erzählt, der Sperlinge
aus Lehm bildet und fliegen lässt, schon als Kind mehr weiß als
seine Lehrer und seine Spielkameraden tötet und wiedererweckt.
Derartige Schriften gingen unter dem Namen des Apostels oder
des israelitischen Philosophen Thomas.2) Ansehen in gehobenem
kirchlichen Kreisen haben sich diese Schriften nie erringen können,
aber im Volke muss man sie doch gern haben lesen hören.
Gnostiker haben dem Knaben Jesus darin die großen Geheimnisse

göttlicher Erkenntnis, die „Gnosis" in den Mund gelegt.
Noch lieber aber haben die Gnostiker ihre Weisheit vom

auferstandenen Christus vortragen lassen, der längere Zeit mit seinen

Jüngern verkehrt habe, so in einem Evangelium, der Maria, in
einer Schrift des Johannes, in der Weisheit Jesu Christi3) und in
einer ganzen Reihe ähnlicher Schriften. Oder man ließ sich Leben
und Lehren Jesu im gnostischen Sinne von Philippus oder gar
dem Verräter Judas erzählen.4) Der geistvolle Gnostiker Basilides
hat es gewagt, ein eigenes Evangelium zu schreiben;5) er wird
dabei ältere Evangelien benutzt haben; doch rühmte er sich auch,
besondere Kunde vom Apostel Matthias und durch Glaukias, den
Dolmetscher des Petrus, empfangen zu haben.5) Die Schule des

nicht minder bedeutenden Gnostikers Valentinus nannte ihr
Evangelium das Evangelium der Wahrheit-,6) gewiss war sie überzeugt,
darinnen die volle Wahrheit über Gott und Christus zu besitzen,
die ihr durch Theodas, einem Begleiter des Paulus, noch besonders

bezeugt sein sollte. — Marcion, der über Paulus hinausgehend,
nicht nur das jüdische Gesetz, sondern das ganze Alte Testament
verwarf — es stamme von niederm Judengott her — hat kein eigenes

b Aus dein Orient mitgebracht und Protevangelium benannt von dem
Orientalisten Guil. Poste!, f 1581, S. J. Übersetzt und erklärt Henneke S. 47

bis 63. Handbuch S. 106—130 (Arnold Meyer).
2) Bei Henneke S. 63—73. Handbuch S. 132—142 (Arnold Meyer).
3) In einer von C. Schmidt aufgefundenen koptischen Handschrift. Sitz.-

Ber. der preuss. Akad. d. W., 1896, S. 839 ff. Bei Henneke s. S. 42—44.
4) Henneke S. 40—41.
6) Origenes, Homil. in Lucam I.
G) Irenaeus, adv. haereses III, II,9.

753



Evangelium geschaffen, aber seiner Gemeinde außer den Briefen
des Paulus noch das Lukasevangelium übergeben, nachdem er
beiderlei Schriften sehr gewaltsam verändert und verkürzt hatte]) —
all das hat man um 150 im guten Glauben, der Wahrheit zu dienen,
in diesen Kreisen gewagt und auch zur Geltung gebracht.
Diejenigen Christen, die ein wirkliches Leiden des Gottessohnes nicht
zugeben mochten, lasen und verbreiteten ein Evangelium, in dem
Petrus in diesem Sinne das Leben und Leiden Jesu erzählte, auch
sehr Genaues über den Vorgang der Auterstehung berichtete —
alles in kühner Erweiterung und Überarbeitung der älteren
Evangelien.2) Als der Bischof Serapion von Antiochien um 200 nach

Rhossos kam, fand er die dortige Gemeinde in Misshelligkeit
darüber, ob man dies Evangelium vorlesen dürfe ; zunächst nahm er,
vertrauend auf den Namen des Petrus, keinen Anstoss daran; als

er es sich aber daheim zur Einsicht verschafft hatte, erkannte er
die Fälschung an der Irrlehre vom Scheinleiden Jesu3) — nach
dem Gesichtspunkt rechtgläubig oder irrgläubig wurde damals die
Frage nach Echtheit und Unechtheit entschieden!

Auf dem Stamm unseres Matthäusevangeliums sind mehrere
Nachtriebe erwachsen: kirchliche Judenchristen übersetzten es aus
dem Griechischen in ihre Muttersprache, ins Aramäische, das man
auch hebräisch nannte, doch nicht, ohne dass man dabei zahlreiche
Änderungen anbrachte, die der jüdischen Korrektheit nötig erschienen.
Bald kam die Meinung auf, Matthäus habe ursprünglich hebräisch

(oder aramäisch) geschrieben, da dies ja wirklich Jesu und der
Jünger Muttersprache war. So wollten dann auch bald allerhand
Sekten das hebräische Evangelium des Matthäus in griechischer
Wiedergabe besitzen: in Ägypten ließ man Jesus sagen: „Eben
trug mich meine Mutter, der heilige Geist, an einem meiner Haare
auf den hohen Berg Tabor". Im Land jenseits des Jordans, wohin
sich vegetarische und abstinente Judenchristen zurückgezogen hatten,
musste Jesus vor dem Abendmahl sagen: „Habe ich etwa verlangt,

') A. von Harnack, Marcion-. Das Ev. vom fremden Gott, 1921. Texte u.
Unters, Bd. 45.

2) Bruchstücke des Evangeliums sind 1886/7 im Grabe eines koptischen
Mönches in Ägypten aufgefunden und 1892 von U. Bouriant veröffentlicht
worden.

3) Eusebius, histor. eccles. VI, 12.

754



diese Ostern Fleisch mit euch zu essen?" 4) Nach alledem erscheint
die Annahme nicht gewagt, dass auch unsere vier Evangelien zum
Teil aus Überarbeitung älterer Schriften entstanden sind; in der
Tat ergibt eine genaue Prüfung der drei ersten Evangelien, dass
Matthäus und Lukas, beide einerseits unser Markusevangelium,
andererseits eine verlorene Sammlung von Reden und Worten Jesu
benutzt haben.2)

Sehr stark war allezeit im Christentum das Bedürfnis, Blicke
in die Zukunft und ins Jenseits zu tun ; solche Schauungen konnte
man aber nur auserwählten Gottesmännern zutrauen; darum ver-
fasste man sie auf solch hohe Namen, am liebsten aus ferner
Vergangenheit. Doch hatte man schon im 2. Jahrhundert der Christenheit
eine Apokalypse (Offenbarung) des Petrus, welche die himmlische
Herrlichkeit und die Strafen der Hölle zu schildern wusste ;3) später
schlössen sich daran an Apokalypsen des Paulus und der Maria,
oder des h. Gregorius;4) auch der Islam beteiligte sich an dieser

Literatur; am Ende dieser Entwicklung steht schließlich Dantes
Göttliche Komödie, die ihre Kenntnis des Jenseits und die ganze
Formgebung, die Jenseitsreise unter sachkundiger Führung, christlichen

und arabischen Vorbildern entnommen hat. An der Spitze der
christlichen Zukunftsschilderungen steht die Offenbarung Johannis,
die nach mancherlei Kämpfen ihren Platz im Neuen Testament
erstritten und behauptet hat;5) es ist die Frage, ob der Johannes, der hier
redet,6) eine Fiktion oder der wahre Name des Sehers ist ; ob es sich

um den Apostel oder um einen christlichen Presbyter oder Propheten
handelt. Später haben die Christen Zukunftsschilderungen lieber an

altjüdische Namen angelehnt; am liebsten haben sie jüdische
Zukunftsschilderungen einfach im christlichen Sinne überarbeitet und so
christlich gefärbte Weissagungsbücher des Esra, Jesaias, Sophonias,

') Bei Henneke S. 11—21, 24—27 (Arnold Meyer); Neuere Forschungen
von Schmidtke, Text u. Unters. Bd. 37, I, 1911; Waitz, Zeitschr, f. neutesta-
mentl. Wissenschaft, 1912/13.

z) S. z. B. P. Wernle, Die Quellen des Lebens Jesu, Rel.-gesch. Volksb.
1904.

3) Bei Henneke S. 211—217. Handbudi S. 285—290.
4) Genauere Nachweise hoffe ich anderwärts geben zu können.
5) S. z. B. P. W. Schmiedel, Evang., Briefe und Offenbarung des Johannes.

Rel.-gesch. Volksbuch, 1906.

6) Offenb. Joh. 14, 22s.

755



Elias erhalten.J) Oder man hat, wie es schon die Juden getan,
die Orakel der heidnischen Sibylle in schlechten Hexametern
nachgeahmt und jüdische Sibyllen mit christlichen Zusätzen versehen.2)

(Schluss folgt.)
ZÜRICH ARNOLD MEYER

DREI DINGE
Von WALTER UEBER WASSER

Schaue das Licht der Sonne, das schwebend
über den Sternen steht.

Bis in dein Herz leuchtet es,
bis in die fernsten Zeiten,

und wird dich durch alle Dunkelheiten
begleiten, das Sonnenlicht.

Fühle das gute Herz deiner Mutter,
das dich getragen hat.

Noch pocht es immer in dir,
und schlägt im Geist deiner Kinder

und liebt dich und blutet um alle
deine Schmerzen, das Mutterherz.

•

Wisse, dass Gottes Geist das Letzte ist
über Sonne, Monden und Sternen.

Nichts mehr besteht, keine Liebe, kein Hass,
auch du nicht, nur Gott,

der dir das müde Leben nimmt,
der alllebendige fröhliche Gott.

*) H. Weinet bei Henneke S. 199—210: Apokalypsen.
2) Bei Henneke S. 318—345, Handbuch 339 — 345 (J. Geffken).

756


	Religiöse literarische "Fälschungen"

