
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Fürsorgeerziehung als Lebensschulung

Autor: Becker, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FÜRSORGEERZIEHUNO
ALS LEBENSSCHULUNG

Im Herbst des vergangenen Jahres geschah etwas, was in dem
deutschen Erziehungswesen der letzten Jahre nichts gar so Seltenes

ist; es musste einer aus seinem Amte gehen, der jahrelang seine

Kraft daran gesetzt hatte, etwas Ganzes zu schaffen. Der Grund
war nicht ungewöhnlich: es hatte sich herausgestellt, dass dieses
Ganze doch recht „bedenkliche" Formen annahm, dass die Arbeit
dieses Menschen etwas schuf, das sich in den Rahmen der von
den Behörden ausgegebenen Reglemente nicht reibungslos einfügte.
Dieser Mann war Dr. Karl Wilker, die Behörde das Jugendamt
der Stadt Berlin und das Werk 'eine Berliner städtische Fürsorgeanstalt,

der Lindenhof. Als dieser Konflikt zwischen Wilker und
der Behörde sich zuspitzte, redete man eine Weile hin und her;
wohlwollende Dienststellen hatten Verständnis für den „jugendlichen

Idealismus", der sich in dem Werk ausprägte. Aber das

konnte nichts daran ändern, dass sich wie zwei Welten schroff
zwei Gesinnungen gegenübertraten. Dr. Wilker forderte für sich das

Recht, nach seiner Notwendigkeit zu erziehen, ungehemmt sein

ganzes Wesen in den Dienst seiner Jungen stellen zu dürfen ; er
forderte das Recht, den Jungen, die in dem Zusammenhang der
sozialen Verhältnisse und ihrer physisch-psychischen Bedingtheiten
auf die Bahn des Verbrechens geraten waren, als Mensch
rückhaltlos ohne moralische oder gesetzliche Überlegenheit gegenüberzutreten;

er forderte, dass man aufhöre, diese Jungen als minderwertig

und hoffnungslos einem System mehr oder weniger
verschleierter Verbrecherbehandlung auszusetzen.

Man hatte anfangs für Wilkers Art zu wirken Verständnis gehabt.
Er war nicht mit einem festen Programm vor die Stadtverordneten

getreten, als man ihm, der als Arzt im Felde v/ar, die Leitung der
Anstalt anbot. Er hatte gesagt, er wolle versuchen, Mensch mit
den Jungen zu sein, und er wolle sehen, auf welchen Weg das

Leben mit den Jungen ihn führen werde. Das hatte damals
eingeleuchtet, und man hatte ihn seine Arbeit beginnen lassen.

Man hatte ihn dann zuerst nicht viel behelligt; er lebte sich

ruhig mit seinen Jungen ein und fand, dass sich ihm allerlei Wege

676



zu neuen Zielen auftaten. Es dauerte auch nicht lange, so hatte er
sich einigen Überblick verschafft, und Manches veränderte sich in
der berüchtigten „Lichte", so hieß der Lindenhof bei den Berliner
Jungen.

Allmählich wurden Menschen aufmerksam. Zuerst die Jungen
selbst. Das war so anders, als sie es kannten. Man brauchte keine
Furcht mehr vor dem Direktor zu haben; es wurde nicht mehr
geprügelt; man riss auch nicht mehr so oft aus, obgleich die Gitter
vor den Fenstern bald abgerissen wurden. Zuerst staunten die

Jungen, dann kamen einige Erwachsene, Menschen, die Gefühl für
die Not der Berliner Proletarierjugend hatten. Sie atmeten auf,

wenn sie im Lindenhof sahen, wie diese Jungen sich entwickelten
unter der Hand ihres neuen Leiters. Hier erstand eine Stätte
inmitten allen Kriegslärms, wo eine neue Art der Erziehung gelebt
wurde. Und dann, als der Zusammenbruch kam und die Katastrophe
unseres Volkes, und Viele ehrlich ein neues, menschliches Deutschland

an die Stelle des zerbrochenen Militärstaates setzen wollten,
da richteten sich viele Augen auf Wilker mit seinen Jungen und
Viele erkannten: wenn wir ein Geschlecht neuer Menschen erziehen

wollen, das /^einander und nicht gegeneinander leben will, so

muss es auf dem Weg geschehen, den Wilker zu gehen versucht.
In dieser Zeit wurde Wilker immer sicherer in seiner Art. Der
Lindenhof unterschied sich immer schärfer von den übrigen
Fürsorgeanstalten ; die Jungen schufen sich eine Art Selbstverwaltung,
ein eigenes Gericht; überhaupt es wuchs allmählich das, was allein
Erziehung erst möglich macht und was nur unter der Hand eines

schöpferischen Erziehers wachsen kann: Gemeinschaft. In Arbeit
und Spiel zog allmählich ein Neues ein, zaghaft noch, und noch
nirgends sich voll auswirkend zu ganz neuer Gestaltung, aber
erneuernd in tausend Kleinigkeiten des äußeren, und neuen Mut
schaffend in den entscheidenden Dingen des inneren Lebens.

Dr. Wilker lebte ganz für seine Jungen. Aber die Anstalt war
viel zu groß, er konnte nicht Alles allein schaffen, er brauchte
Helfer. Viele waren schon da, als er kam; manche Neue zog er
herbei, und da entstanden Spannungen. Die Art, wie die
Verschiedenen die Dinge ansahen, war zu verschieden; nicht jeder
konnte Wilkers Stellung zu den Jungen einnehmen, zumal wessen
Herz nicht so erfüllt war für die Jungen wie sein's; nicht jeder

677



konnte sein Leben so ganz in den Dienst der Sache stellen, und
daraus ergaben sich Misshelligkeiten. Seine Art, mit den Jungen
zu leben, sei viel zu frei; er vergesse ganz, dass es doch
„gefallene" Menschen seien, die müssten doch fest angefasst werden usw.,
so bekam Wilker es oft zu hören, und noch öfter und in kräftigerer
Tonart hörte es die Behörde, der der Lindenhof unterstand. Wilker,
wie es seine Art war, polemisierte nicht, sondern arbeitete weiter,
und immer schöner blühte sein Werk auf, bis eines Tages der
Widerstand unter einem Teil der Helfer so stark wurde, dass er offen
ausbrach. Dr. Wilker, überrascht, versuchte eine Klärung
herbeizuführen. Das nutzte nichts, die ausschlaggebende Behörde stellte
sich zu deutlich auf Seiten der Unzufriedenen und verlangte von
Wilker Unterwerfung; das bedeutete Aufgabe seiner Art zu wirken.
Das lehnte er ohne Zögern ab, und so musste er von seinem Werk.
Still, um nicht das Herz seiner Jungen zu sehr zu quälen, ging er fort.

Als seine Freunde hörten, dass Wilkers Arbeit ein so
plötzliches Ende gefunden hatte, versuchten sie, die Entscheidung
rückgängig zu machen. Besonders die Jugend merkte, dass es hier
um ihre besten Rechte ging, dass Verständnislosigkeit und Feindschaft

der Behörde ihnen einen Mann genommen hatte, der für
Viele unter ihnen Führer zu ihrem eigentlichen Wesen hätte sein
können. Tausende erklärten in einer grossen Versammlung ihre
Entrüstung, und darin waren sich alle Gruppen, Hakenkreuzler
und Sowjetfreunde einig, dass die Jugend betrogen sei. Gefruchtet
hat dieser Protest gegen die Stellungnahme des Jugendamtes nichts.

Wilker wandert seitdem und bereitet sich vor auf ein neues
Werk, das reiner noch sein Werk werden soll, als der Lindenhof
es sein konnte, dessen Kern er unveränderbar übernehmen musste.
In dieser Zeit des Wanderns und der Vorbereitung hat er zwei
Bücher geschrieben, in denen er rückblickend und ausblickend
sagt, was Fürsorgeerziehung ihm zu sein scheint. Das eine, größere,
Der Lindenhof, enthält hauptsächlich die Geschichte seiner
bisherigen Arbeit, das andere, Fürsorgeerziehung als Lebensschulung
will als ein „Aufruf zur Tat" die Aufmerksamkeit auf dieses dunkelste

Kapitel in dem Erziehungswesen lenken.*) Dieses kleine Heft,

J) Der Lindenhof erscheint demnächst bei Hanns Altermann in
Heilbronn, Fürsorgeerziehung als Lebensschulung ist in Berlin (Schwetschke und
Sohn) erschienen.

678



das soeben erschienen ist, will kein System sein und kein
Programm. Es gibt sich darin ein Mensch mit seiner ganzen Liebe,
die ihn zu den jungen Menschen und zumal zu den Gefährdetsten
unter ihnen treibt. Er spricht aus seiner vollen Kenntnis der Dinge;
man spürt es an jeder Stelle, dass er Bescheid weiß mit seinen

Jungen, aber auch bitter Bescheid mit den Menschen, die diese

Jungen zu verurteilen pflegen. Er weiß, dass es keinen
furchtbareren Vorwurf gegen die Gesellschaft gibt, als dass so viele
Menschen zu Verbrechern gestempelt werden, ehe sie noch die
volle innere Verfügung über sich selbst gewonnen haben.

Dieser Schrei der Anklage klingt immer wieder durch die Zeilen
jenes Heftes : die Gesellschaft schickt ;in innerer Verstumpfung und
Bequemlichkeit, bisweilen auch Hilflosigkeit, jährlich so und so
viele junge Menschen in eine Anstaltserziehung, wo sie fast
regelmäßig erst unrettbar zu Verbrechern werden, anstatt so gefährdeten
Seelen eine besonders sorgfältige Erziehung zu verschaffen. Diese
Tatsache, wenn man sie nur ehrlich anzusehen wagt, reißt die

glänzenden Lappen von dem Leichnam unserer Zeit. Wo ist das,

was Leben trägt? Wo ist Vertrauen zum Menschen und Stille und
Gewähr für stetes Wachstum? Die Maschine unseres entseelten
Lebens verschlingt Tausende, und immer wieder neues „Material"
wächst ihr zu auf all den Wegen, die die Jugend, zumal in der

Großstadt, heute zu gehen lernt. Einfach und klar stellt Wilker
seinen Glauben an den Menschen und seinen Willen zur Tat dieser

Entwicklung entgegen. Es ist seltsam zu sehen, wie in dieser
kleinen Schrift sich ein ganzer Mensch ohne viel Worte offenbart;
wie er, ohne viel Einzelheiten zu erzählen, ein ganz konkretes Bild
seines Werkes und seiner inneren Entwicklung gibt, und wie, weit
darüber hinaus, die Grundmotive aller wahren Erziehung mit
einfachen Worten gesagt werden. Die innere Sinnlosigkeit aller
gewaltsamen Erziehung wird ohne viel Polemik offenbar, und auf das

schwere Problem der Strafe fällt ganz neues Licht. Gedanken
klingen an, die in ihrer Konsequenz eine völlige Umgestaltung der

jetzt üblichen Erziehung fordern.
Es ist eigenartig; meistens wird man bei der Lektüre

theoretischer Bücher über neue Erziehung das peinliche Gefühl nicht
los : ja, aber Das ist hier ganz anders. Man fühlt, dem, der
hier spricht, kommt es nicht auf die Worte an; er drängt zur

679



Arbeit an lebendigen Menschen; mit ihnen zu wachsen und neue
Wege zu finden zu dem einen Ziel, das uns allen vorschwebt, das

uns entschwunden ist in dem Tausenderlei unserer jetzigen
Zivilisation: Mensch zu sein.

So werden auch seine Vorschläge für eine neue Stätte der
Erziehung verstanden werden: nicht als Programm, sondern als ein
immer wieder angefangener Weg zu neuem schöpferischen Leben.

BERLIN HEINRICH BECKER

VIERHUNDERT JAHRE NACH RAFAEL
Ist es ein Zeichen unserer bewegten, dem Harmonischen nicht günstigen

Zeit, wenn anläßlich der vierhundertsten Wiederkehr von Rafaels Todesjahr,
des großen Meisters und Schöpfers vollendetster Harmonie kaum gedacht
wurde Es mag ja begreiflich erscheinen, dass der eherne Schritt der
Jahrhunderte längst die Klage um den Jähgeschiedenen, von seiner Zeit
Vergötterten, verstummen ließ. Sollte aber, was für uns ausschlaggebend ist,
auch das Lebenswerk des Urbinaten der Vergänglichkeit geweiht sein und
in keiner Beziehung zum künstlerischen Schaffen unserer Zeit mehr stehen,
dass sein Todesjahr — an einem Karfreitag geboren, schloss Rafael am
Karfreitag, 6. April 1520, die lichterfüllten Augen — nur flüchtige Beachtung
fand? Solche und ähnliche Fragen beschäftigten mich, als ich in einer der
SommernUmmern der Nouvelle Revue Française einem Aufsatz,1) „Le
quatrième centenaire de Raphaël", begegnete. Der Versuch, den André LHote
hier unternimmt, den Einfluss Rafaels über Cézanne hinweg für unsere Zeit
zu gewinnen, ist so interessant, dass er es verdient, erwähnt zu werden.

Wie gelingt es nun LHote, Rafael in lebensvolle Verbindung mit der
Gegenwart zu setzen? Er rückt ihn zunächst in die Nähe seines gewaltigen
Zeitgenossen Michelangelo: Neben dem Donner Michelangelo's dringt aus
Rafael ein Akkord, welcher, ohne einen Augenblick aufzuhören, klangvoll
zu sein, keinen überflüssigen Ton enthält und sich in gleichmäßiger
Harmonie ergießt. Es ginge nicht an, den Ruhm des Riesen der Sixtina
zugunsten seines Rivalen, des Verkünders der Anmut, zu vermindern. So oft
wir uns aber zwischen einem Romantiker und einem Klassiker befinden,
werden wir inne, dass der letztere alle Hilfsmittel des ersteren aufweist
und überdies noch mehr wie einen Vorzug dreingibt. Suchen wir bei Rafael
Kraft und Bewegung? Er bietet uns die ausdrucksvollen Muskulaturen des
„Borgobrandes", der „Schlacht von Ostia", der „Bekehrung des Apostels
Paulus" und anderer bewegten Fresken. Wünschen wir dagegen einen
zarteren Vorwurf, so erblicken wir, in immer wechselnden Stellungen, Gestalten
von einer unübertroffenen Anmut.

LHote weist sodann auf die zwei großen Strömungen in der Kunst
hin, die Natur entweder getreu nachzubilden oder zu idealisieren. Zu der
die Natur idealisierenden Kunstrichtung gehören unsere Vorbilder: die jetzt
neu zu Ehren gelangenden Ägypter, die Griechen, und unter den Malern
die Primitiven.

*) Yom 1. Juni 1920.

680


	Fürsorgeerziehung als Lebensschulung

