Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Metaphysische Streifziige : zweierlei Menschen
Autor: Spoerri, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METAPHYSISCHE STREIFZUGE

ZWEIERLEI MENSCHEN

Wir haben im letzten Streifzug festgestellt, dass es zwei Wirk-
lichkeiten gibt, und da wir von vornherein wissen, dass die Menschen
keine Gleichgewichtskiinstler sind, kénnen wir annehmen, dass sie
mehr der einen oder andern Wirklichkeit zuneigen und dadurch
in ihrem Charakter und ihren wechselseitigen Beziehungen be-
stimmt werden. :

Das wollen'wir nachweisen an einer Dichtung, in die ,der
menschlichste aller Menschen“ den ganzenReichtum seiner Menschen-
kenntnis hineingelegt hat.

Goethes Schauspiel Torquato Tasso eignet sich fiir unsre Unter-
suchung besonders gut, weil es ganz auf den Gegensatz Innenwelt-
Auflenwelt aufgebaut ist. Zwei einseitige Vertreter der beiden Welten,
der Dichter Tasso und der Diplomat Antonio, treten einander
gegeniiber. Die drei andern Personen bilden den Ubergang zwi-
schen den zwei Extremen: auf der Seite Tassos die Prinzessin,
auf der Seite Antonios die Grafin, in der Mitte der Herzog Alphons.
Das ganze Stiick bildet gleichsam einen Versuch, beide Welten
miteinander zu vers6hnen. Im ersten Akt treten die beiden Gegner
auf, jeder mit einer Leistung: Tasso mit seiner Dichtung, Antonio
mit seinem diplomatischen Erfolg in Rom. Der feindliche Gegen-
satz zeigt sich jetzt nur in Anspielungen. Im zweiten Akt sucht
die Prinzessin zum voraus zu versohnen. Tasso soll die Freund-
schaft Antonios gewinnen. Die beiden Minner stehen einander
wieder gegeniiber: Tasso voll schwiarmerischer Hingebung, Antonio
kalt, zuriickhaltend. Der Weltmann verletzt den Dichter mit Ab-
sicht. Tasso zieht den Degen. Der Herzog tritt hinzu. Tasso wird
wegen Ziehen des Degens im herzoglichen Palastgebiete mit Zimmer-
arrest bestraft. Damit sind nun ‘die Gegensitze in ihrer ganzen
Schirfe ans Licht getreten. Im dritten Akt werden Vermittlungs-
vorschldge gemacht. Verhdngnisvoll ist, dass die Grifin ihre eigen-
niitzigen Absichten vereinigen will mit der Heilung Tassos. Er soll
mit ihr nach Florenz kommen. Wie nun im vierten Akt die Ver-
mittlung ausgefiihrt werden soll, merkt Tasso nur das eine, dass
er die Prinzessin verlassen muss. Die Raserei in seiner Seele wird
dadurch so sehr gesteigert, dass eine gliickliche Losung nicht mehr

648



moglich ist. Im fiinften Akt tritt Tasso scheinbar gelassen auf, aber
in Gegenwart der Prinzessin bricht die Leidenschaft unaufhaltsam
hervor. Er will sie umarmen, und dadurch wird sein Verweilen in
diesem Kreise, der fiir ihn Lebensbedingung ist, zur Unmoglich-
keit. Alles verldsst ihn, er hort das Rollen der abziehenden Wagen.
Nur noch Antonio bleibt da, und so stehn sich die zwei Manner
ein letztes Mal gegeniiber. Tasso fiihlt, dass er im Untergang be-
griffen ist, und wie ein Ertrinkender hélt er sich noch an Antonio

fest ...
s0 klammert sich der Schiffer endlich noch
am Felsen fest, an dem er scheitern sollte.

Um die ganze Handlung und das einzelne Geschehen in ihrer
richtigen Bedeutung zu erfassen, geh6rt noch, dass man sich dem
Milieu anpasse, das der Dichter eingangs zeichnet. Naturmilieu :
stidlicher Frithling in kultivierter Parklandschaft. Etwas Heiteres,
Helles liegt auf dem Ganzen, das von vornherein den Schwer-
punkt auf die Seite der Aufienwelt verlegt. Das Gesellschaftsmilieu
wird gekennzeichnet durch das Wort ,Bildung“, das am Eingang
ausgiebig erortert wird. Es ist die etwas diinne Luft, in der sich
eine allzusehr verfeinerte Gesellschaft bewegt. Das Geschehen kann
sich darum nicht in gewaltigen, rohen Handlungen abspielen. Das
Ziehen eines Degens, ein Kuss sind hier schwere Verbrechen. Man
muss sie aber auch in ihrer Bedeutung erfassen: das erstere als
Vergehen gegen das Staatsgesetz, das zweite als Ubertretung des
Sittengesetzes. Auch an diesem fein abgeténten Hintergrund hebt
sich die Raserei Tassos besonders stdrend ab, so dass auch hier
die eine Welt im Nachteil ist. Wir haben aber nur die eine Seite
des Kunstwerks beachtet: die Anschauung, das Sichtbare, Erkenn-
bare. Ebenso wichtig ist die andere Hilfte: die Stimmung.') Am
besten fiihlen wir uns in das zauberische Spiel der Gefiihlstone
ein, indem wir das Drama in Musik verwandeln. Das heiter durch-
sichtige Naturmilieu gibt die Grundtonart an, etwa B-dur. Das ge-
dampfte, feine Gesellschaftsmilieu deutet weniger auf die zyklopische
Art Beethovens, als auf die durchgebildet klare Kunst Mozarts hin.

1) Wir mochten ausdriicklich feststellen, dass wir den 7asso hier nicht
als #sthetisches Kunstwerk, sondern als psychologische Fundgrube behan-
deln. Darum begniigen wir uns mit Andeutungen, wo wir ausfihrlich dar-
stellen sollten. Darum lassen wir Betrachtungen iber die dramatische Form,

den Vers, die Sprache einfach beiseite. Vielleicht lisst sich das in ,Asthe-
tischen Streifziigen“ spéter nachholen.

649



Mit pastoralen Friihlingsakkorden hebt die Symphonie an. Im
Gegensatz der zwei vornehmen Schiferinnen, im Gegensatz der
Krianze, die sie winden, werden -die beiden Hauptmotive leicht
angedeutet, und deren harmonisches Zusammenklingen kiindigt
gleichsam eine gliickliche Losung an. Nun wird das Tassomotiv
vorbereitet, kosend, zirtlich, voll Liebe in den Reden der beiden
Frauen — streng und herb, gleichsam als Unterstimme, in den
Worten des Herzogs. Das Motiv tritt jetzt in der Hauptstimme auf
— G-moll — zaghaft zuerst, dann gesteigert, bis plotzlich im Augen-
blick der hochsten Empfindung das Gegenmotiv in Dur ertdnt.
Im zweiten Akt beginnt die Durchfithrung, die das Hin- und Her-
wogen der beiden Motive bald in weiblich zarter, bald in mannlich
harter Variierung zeigt. Der fiinfte Akt bringt beide Hauptmotive
in duflerster Steigerung; dem musikalischen Effekt zulieb ldsst der
Kiinstler sein Stiick in oberflichlicher Harmonie ausklingen. Aber
zu krankhaft schwach verklingt die Seelenmelodie, das Weltmotiv
iibertdnt doch alles mit seinen glidsern hellen Klidngen.

Nachdem wir nun im Inhalt das Widerspiel der beiden Welten
sahen, wollen wir versuchen, mit unsren Kategorien die beiden
Charaktertypen zu beschreiben.

Zundchst - tritt uns der Grundgegensatz entgegen aus dem er-
greifenden Bild, in dem Tasso sich selber mit Antonio vergleicht:

ysDu stehest fest und still,
Ich scheine nur die sturmbewegte Welle.
Allein bedenk’ und tberhebe nicht
Dich deiner Kraft! Die méchtige Natur,
Die diesen Felsen grindete, hat auch
Der Welle die Beweglichkeit gegeben.
Sie sendet ihren Sturm, die Welle flieht -
Und schwankt und schwillt und beugt sich schiumend iiber.“

Tasso die bewegte Welle, Antonio der feste Fels: Strémung und
Starrheit!

So wird sich Tasso wohl der /nnenwelt und Antonio der
Auflenwelt zuwenden.

Antonio sagt von Tasso:

»Bald versinkt er in sich selbst, als wire ganz
Die Welt in seinem Busen, er sich ganz

In seiner Welt genug, und alles rings

Umbher verschwindet ibm....%

Und der Herzog warnt ihn dringlich:

650



»Dich fihret alles, was du sinnst und treibst,
Tief in dich selbst. Es liegt um uns herum
Gar mancher Abgrund, den das Schicksal grub,
Doch hier in unserm Herzen ist der tiefste,
Und reizend ist es, sich hinab zu stiirzen.

Ich bitte dich, entreifie dich dir selbst!®

Doch vergeblich tént der Ruf. Wie will man einen Menschen ver-
hindern, dem tiefsten Zuge seines Wesens zu gehorchen!
Tasso antwortet darum auch:

»Ich halte diesen Drang vergebens auf....
“ Verbiete du dem Seidenwurm zu spinnen,

Wenn er sich schon dem Tode niher spinnt.

Das kostliche Geweb’ entwickelt er

Aus seinem Innersteu und ldsst nicht ab,

Bis er in seinen Sarg sich eingeschlossen....“
Ein Psychanalytiker wiirde von Introversionstendenz sprechen, und
der- gleichbedeutende Ausdruck ,Narzissismus“ wird auch gleich
belegt durch das Bild, das Tasso in der Begeisterung der Dichter-
kronung braucht:

sLasst mich mein Glick im tiefen Hain verbergen,

Wie ich sonst meine Schmerzen dort verbarg.

(Der tiefe Hain ist das rdumliche Symbol der Innenwelt.)

Dort will ich einsam wandeln, dort erinnert
Kein Auge mich ans unverdiente Glick.

Und zeigt mir ungefihr ein klarer Brunnen

In seinem reinen Spiegel einen Mann,

Der, wunderbar bekrinzt, im Widerschein

Des Himmels zwischen Biumen, zwischen Felsen
Nachdenkend ruht: so scheint es mir, ich sehe
Elysium auf dieser Zauberfliche

Gebildet....“

In dem Mafle, wie er sich der Innenwelt zuwendet, entfremdet
er sich der Auflenwelt. Ein Sinnbild dieser Entfremdung ist sein
Hang zur Verstellung, zur Verkleidung. In seinem letzten Gesprich
mit der Prinzessin steigert er sich mit selbstzerstérender Wollust
in die Vorstellung, wie er als Bettler vor seine Schwester, als
Girtner vor der Prinzessin auftreten kénnte. Wie sich sein Auf-
fassungsvermogen einschrankt, sieht man an der Art, wie er die
Worte der Prinzessin versteht. Sie richtet an ihn den bedeutsamen

Warnungsruf:
»Dieser Pfad
Verleitet uns, durch einsames Gebiisch,
Durch stille Tédler fortzuwandern; mehr

651



Und mehr verwéhnt sich das Gemit und strebt,
Die goldne Zeit, die ihm von aufien mangelt,

In seinem Innern wieder herzustellen,

So wenig der Versuch gelingen will.“

Tasso hort aus allem nur ein einziges Wort, gerade das gefihr-

lichste:
»,0, welches Wort spricht meine Furstin aus!
Die goldne Zeit....“

~4Die Menschen farchtet nur, wer sie nicht kennt,

sagt der Menschenkenner Alphons,

Und wer sie meidet, wird sie bald verkennen.
Das ist sein Fall, und so wird nach und nach
Ein frei Gemut verworren und gefesselt.“

Verfolgungswahn ist das Gespenst, das den bedroht, der die Welt
verkennt. So triumt Tasso am hellen Tag, sieht {iberall erbrochne
Schlosser, aufgefangene Briefe und Gift und Dolch. ;

£ E3 -
#

Antonio weifl, dass er in einer andern Welt lebt als Tasso.
-Auf den bescheiden-freundlichen Gruff des Dichters at;twortet er

schroff: ,
»Du wirst mich wahrhaft finden, wenn du je
Aus deiner Welt in meine schauen magst.“

Auch vom Realpolitiker Antonio kann man sagen, was dieser sei-
nem Ideal, dem Papst, nachriihmt:

' »Bs liegt die Welt so klar vor seinem Blick.“
Von Tasso aber heifit es:

»oein Auge weilt auf dieser Erde kaum;
Sein Ohr vernimmt den Einklang der Natur.“

Tasso sieht nicht wie Antonio die klar umrissenen und deutlich
geschiedenen Dinge der Welt, die sich im plastischen Kunstwerk
am besten verkorpern, er hort die Natur als Einklang, als Harmonie,
als stromende, verschmelzende, befreiende Musik.

Und so konnen wir die psydiologische Grundlage der beiden
Charaktere bestimmen: Tasso lebt in der Stromung des Gefiinls,
Antonio in den festen Schranken des Versfandes. Wie leicht Tasso
von der innern Brandung hingerissen wird, kdnnen wir jeden Augen-
blick beobachten. Bald reifit's ihn hinauf zum Wellenkamm, bald
stiirzt er hinab ins Wellental. Wie ihm zur Belohnung fiir sein
Gedicht ein Kranz aufs Haupt gedriickt wird, verliert er alle Fassung,

652



er steigert sich in eine so fieberhafte Vision hinein, dass die Grifin
ihm zurufen muss: Erwache! Am besten sorgt aber Antonio durch
sein blofles Auftreten fiir eine griindliche Erniichterung. Im fol-
genden Akt wiederholt sich der gleiche Vorgang. Rasende Begei-
sterung ob dem halben Liebesgestindnis der Prinzessin, fassungs-
lose Wut ob dem rohen Entgegentreten Antonios. Die leichte
Bestrafung ldsst ihn in die schwérzesten Fluten der Weltverachtung
sinken, aber die Gegenwart der Prinzessin schnellt ihn mit einem
Ruck in die rosigsten Wolken. Der folgende Fall ist abgrundtief
und hoffnungslos. '_

Dieses Gefiihlsleben macht aber Tasso zum Dichter, ,ein Goit
gab ihm zu sagen, was er leide.... und sein Gefiihl belebt das
Unbelebte“.

Er lebt auch ganz bewusst in seinem Gefithl. Nach Wahrheit

verlangt er gar nicht,
»Und irr ich mich an ihm, so irr ich gern!
Téricht ist’s....
In allen Stiicken billig sein; es heifit
Sein eigen Selbst zerstoren. Sind die Menschen
Denn gegen uns so billig? Nein, o nein!
Der Mensch (— soll heiien Tasso —) bedarf in seinem engen Wesen
Der doppelten Empfindung, Lieb’ und Hass.
Bedarf er nicht der Nacht als wie des Tags?
Des Schlafens wie des Wachens ?“

Und in der Gegenwart der Prinzessin wird es ihm klar:

sJda, es ist das Gefihl, das mich allein

Auf dieser Erde glacklich machen kann,

Das mich allein so elend werden lieB,

Wenn ich ihm widerstand und aus dem Herzen
Iis bannen wollte. Diese Leidenschaft

Gedacht’ ich zu bekidmpfen, stritt und stritt
Mit meinem tiefsten Sinn, zerstorte frech

Mein eignes Selbst....“

Wie wenig das Gefiihl zum eignen Selbst Antonios gehort,
sieht man aus seiner fast komischen Hilflosigkeit dem Affekt
gegeniiber:

»Wenn ganz was Unerwartetes begegnet,
Wenn unser Blick was Ungeheures sieht,
Steht unser Geist auf eine Weile still,

Wir haben nichts, womit wir das vergleichen.“

Wo bei andern Leuten die Seele in Schwingung gerit, da steht
sie bei Antonio still. Kein Wunder: er sucht vor allem etwas, wo-
mit er das Erlebte vergleichen kann. -Mit Vergleichen arbeitet nicht

653



das Gefiihl, sondern der Verstand. Seine ,steife Klugheit wehrt
sich unwillkiirlich gegen das Uberhandnehmen der Gefithle. Wie
er beim Lobe Ariosts sich in so etwas wie Begeisterung hinein-
gesteigert hatte, merkt er plotzlich mit Beschdmung seinen Zustand

und sucht sich zu entschuldigen:

sVergebt, wenn ich mich selbst begeistert fiihle,
Wie ein Verziickter weder Zeit noch Ort

Noch, was ich sage, wohl bedenken kann;
Denn alle diese Dichter, diese Kriinze,

Das seltne festliche Gewand der Schonen
Versetzt mich aus mir selbst in fremdes Land.“

e

So haben wir unsre Hauptgegensitze gefunden: Fliefend —
fest, Innenwelt — Auflenwelt, Ohr — Auge, Gefiihl — Verstand.
Doch zu eigentlich fruchtbaren psychologischen Erkenntnissen
kommen wir erst, wenn wir mit Hilfe der Einzelkategorien die
gegensidtzlichen Menschen betrachten:

1. Unendlich — begrenzt.

Die Welt Antonios ist das Begrenzte, Bestimmte. Und so
wirkt er auch schon in seinem &duflern Auftreten wie etwas Ab-
geschlossenes, fest Umrissenes.

,Bei dir ist alles Ordnung, Sicherheit,*
sagt zu ihm die Gréfin, und fast scheint sie zu bedauern, dass an
ihm nichts zu helfen, zu flicken, zu ergénzen ist.

Wie Antonios Inneres aussieht, sehen wir an der Art, wie er
die Menschen beurteilt, was er an ihnen tadelt, an ihnen bewun-
dert. Tasso ist in seinen Augen ein Tagedieb. Vom Papste riihmt

er aber: _
»In seiner Nihe darf nichts misig sein:
Was gelten soll, muss wirken und muss dienen.“

Er schaut auf die Grofle der Leistung, auf das sichtbare Ergebnis,

den praktischen Nutzen:

4,Er ehrt die Wissenschaft, sofern sie nutzt....
Er schiitzt die Kunst, sofern sie ziert.“

Nach Geschiftsriicksichten behandelt man die Menschen:

»sMit fremden Menschen nimmt man sich zusammen,
Da merkt man auf, da sucht man seinen Zweck
In ihrer Gunst, damit sie niitzen sollen.*

Wenn Antonio Freude hat an der bestimmien Arbeit, so verlangt
er auch einen greifbaren Lohn. )

654



»Du wirst an ein Phantom
Von Gunst und Ehre keinen Anspruch machen,*

sagt zu ihm die Grdfin. Nein, wenn er ,vom Lorbeer und der
Gunst der Frauen“ spricht, als von zwei Schitzen, die er nie mit
einem Menschen teilen will, so meint er damit Realititen: Macht
und Liebesgenuss, Man achte ihn aber um dieser handgreiflichen
Art nicht gering; denn wenn er sich an Realititen im Genuss
hdlt, so kennt er auch die Realititen des sittlichen Lebens. Sein
Ideal ist
»in seiner Pflicht
Beschrinkten Grenzen wandeln.“

ES £
#

Wenn Antonio auf die Grofie der Leistung sieht, so schaut
Tasso auf die Intensitdt des Lebens. Das ist der ewige Kampf der
Qualitit gegen die Quantitit, der Intensitdt gegen die Extensitit,
der 7iefe gegen die Oberfliche. An diesem Gegensatz scheitern
Freundschaften, staut sich das gegenseitige Verstdndnis der Men-
schen. Die einen sehen den Gehalt in der vollbrachten Leistung,
das ist fiir sie das Kriterium, der Mafistab des Wertes. Die andern
sehen den Gehalt in der Lebendigkeit, in dem Zauber der Person-
lichkeit. Die einen besitzen eine sichere Tafel, an der sie den
Wert der Dinge und Menschen ablesen; die andern lauschen auf

,den reinen stillen Wink des Herzens*.
s,Ganz leise spricht ein Gott in unsrer Brust,
Ganz leise, ganz vernehmlich, zeigt uns an
Was zu ergreifen ist und was zu fliehn.*

Die einen sehen die Wahrheit in den logischen Gewissheiten der
Vernunit, die andern in der Macht des Gemiites. Tasso fragt sich

in der Erregung, in die ihn die Gegenwart der Geliebten versetzt hat:

4Ist’s Raserei? Ist’s ein erhohter Sinn,
Der erst die hochste, reinste Wahrheit fasst?¢

In allem sehen wir, dass Tassos Wesen Unbegrenztheit ist.

,Beschrinkt der Rand des Bechers einen Wein,
Der schiiumend wallt und brausend tiberschwillt? ....%

Sein Geist schweift ins Unendliche. Das Greifbare hilt ihn nicht
auf, das Tatsdchliche ist ihm nur ein Sprungbrett ins Unbegrenzte,

Wunderbare. .
»HBr scheint uns anzusehn (— sagt die Grifin —) und Geister mogen
An unsrer Stelle seltsam ihm erscheinen.”

Er wirkt im Unsichtbaren und unsichtbar ist auch sein Lohn. -

655



sDenn ein Verdienst, das auferirdisch ist,

Das in den Liiften schwebt, in Tonen nur,

In leichten Bildern unsern Geist umgaukelt,

Es wird denn auch mit einem schonen Bilde,
Mit einem holden Zeichen nur belohnt;

Und wenn er selbst die Erde kaum berthrt,
Bertahrt der hochste Lohn ihm kaum das Haupt.“

Aber auch dieser hochste Lohn, der Lorbeerkranz, ist ihm zu greif-
bar nah. Er ruft nach der Dichterkrénung die Goétter an:

,0, hebt ihn auf, ihr Gotter, und verklirt

IThn zwischen Wolken, dass er hoch und hoher
Und unerreichbar schwebe! dass mein Leben
Nach diesem Ziel ein ewig Wandeln sei!“

Wenn der Lorbeerkranz geniigt, um ihn in die rasendste Be-
geisterung zu versetzen, so braucht es nur eine leichte Strafe, um
ihn in die wildeste Verzweiflung zu stiirzen. Nicht das Korperliche,
das Sichtbare ist ihm ja wichtig, die Bedeutung ist’s, worauf er

schaut,
»Das, was geschehn ist, krinkt mich nicht so tief;
Allein das krinkt mich, was es mir bedeutet.”

Uberall sieht er Bedeutung, die ihn freut, Absicht, die ihn ver-
stimmt. Alles wird ihm zum Symbol, zum Sinnbild, zum bloflen
Bild, dessen Wert nicht in seinem materiellen Gehalt, sondern in
dem tiefern Sinn liegt, den ihm das Gefiihl gibt. Die Gegenwart
kann solch einem Menschen nicht die machtige Gottin sein, in die
Zukunft schaut ewig unbefriedigt seine Sekinsucht, seine Hoffnung.

» Wohl ist sie schon, die Welt! In ihrer Weite

Bewegt sich so viel Gutes hin und her.

‘Ach, dass es immer nur um einen Schritt

Von uns sich zu entfernen scheint

Und unsre bange Sehnsucht durch das Leben

Auch Schritt vor Schritt bis nach dem Grabe lockt!®
Solche geistige Losgelostheit hat etwas Begeisterndes; wenn.sich
aber das Nievollendetsein im Korperlichen zeigt, so entsteht eine
unangenehme Mischung. Tasso hat etwas ewig Jinglingsmdpiges,
endlos Schwankendes, Unsicheres, Unfertiges, Wesenloses, das uns
widerstrebt. Wir sehen diese Eigenheit schon an seinem Gang.

»Schon lange seh’ ich Tasso kommen (— sagt die Prinzessin —), langsam
Bewegt er seine Schritte, steht bisweilen

Auf einmal still, wie unentschlossen, geht

Dann wieder schuneller auf uns los und weilt

Schon wieder.“

Und Tasso spricht die Prinzessin an:

656



wUnsicher folgen meine Schritte dir,
O Farstin, und Gedanken ohne Maf
Und Ordnung regen sich in meiner Seele.“

Ordnung und Sicherheit diirfen wir bei ihm nicht suchen

wImmer fehlt es ihm
An Gela' an Sorgsamkeit. Bald lisst er da
Ein Stack, bald eines dort. Er kehret nie
Von einer Reise wieder, dass ihm nicht
Ein Dritteil seiner Sachen fehlte.“

Das unfertig Schwankende zeigt sich auch in seiner Arbeitsweise.

+Er kann nicht enden, kann nicht fertig werden,
Er dndert stets, ruckt langsam weiter vor,
Steht wieder still, er hintergeht die Hoffnung.*

Weil Tasso unbewusst den Mangel an Abgeschlossenheit als
Charakterfehler empfindet, verletzt ihn jede Kritik besonders schwer.
Er fiihlt zu sehr, wie sie berechtigt ist; denn seine duflere Fassungs-
losigkeit verhindert ihn, teilhaitig zu werden des Segens der inneren
Unbegrenztheit.

2. Einheit — Vielheit (Teilbarkeit, Scheidung).

Antonio ist nicht nur der ,Mann, der Minner unterscheidet¥,
sondern auch derjenige, der die Dinge wohl voneinander zu trennen

weifl.
oHBr sieht das Kleine klein, das Grofie grof.“

Darum ,liegt die Welt so klar vor seinem Blick“. Deutliche Schei-
dungen, klare Teilungen, bestimmie Abstdnde bei Menschen und
Dingen, das gibt den sichern Uberblick dem, der in der Welt
wirken muss.

Er nimmt’s darum nicht leicht mit gesellschaftlichen Schranken.

Wie gerlngschatzxg spricht er von Tasso:

,Bin armer IEdelmann hat schon das Ziel

Von seinem besten Wunsch erreicht, wenn ihn
Ein edler First zu seinem Hofgenossen
Erwéhlen will und ihn der Dirftigkeit

Mit milder Hand entzieht.“

Wie drgert er sich an der Ehrung, die Tasso erfahren:

»Wer angelangt am Ziel ist, wird gekront,
Und oft entbehrt ein Wird’ger eine Krone.
Doch gibt es leichte Kriinze, Krinze gibt es
Von sehr verschiedner Art: sie lassen sich
Oft im Spazierengehn bequem erreichen.®

Wir sahen schon, wie er sich wehrt, seine hochsten Schitze, Ehre
und Frauengunst, mit andern zu teilen. Er lebt eben in der Auflen-
welt, da gilt der Satz vom Widerspruch: Wo A ist, kann nicht B

657



sein. Seinen Platz an der Sonne muss man in riicksichtslosem
Kampfe erobern, und wer im Wege steht, der muss weichen.
Und vor allem in der Liebe gibt’s kein Teilen. Seine Liebe
ist gerade eine ,Liebe, — die sich des Gegenstands bemeistern
will, — ausschliefend ihn besitzen, eifersiichtig — den Anblick
jedem andern wehren md&chte“. Jedes Wort ist hier eisernen Klanges
voll: Gegenstand, bemeistern, ausschlieflend, besitzen, eifersiichtig,
Anblick wehren. Des Weltmenschen brennendste Leidenschaft ist

immer die Eifersucht.
* b

ES

Aber Tasso, von dem das alles verneinend gesagt wird, ver-
mag wohl Geschiedenes zu verschmelzen. Seine Liebe ist eine

andere. A
,Uns liebt er nicht (— sagt die Grifin —),

Aus allen Sphiren trigt er, was er liebt,

Auf einen Namen nieder, den wir fiihren,

Und sein Gefihl teilt er uns mit; wir scheinen

Den Mann zu lieben, und wir lieben nur

Mit ihm das Hochste, was wir lieben kénnen.*

Das ist platonische Liebe in ihrer trivialen und in ihrer erhabenen
Bedeutung. Liebe, die das hohe Ideal erstrebt, nicht nach ko&rper-
lichem Genuss diirstet. Liebe ist fiir Tasso der Sinn des Lebens.
Seelische Verschmelzung, nicht nur mit geliebten Menschen, son-
dern mit der ganzen Welt, ist ihm innerstes Bediirinis, Im Gefiihl
erfasst er alles als Zusammenklang, als Harmonie. ,Das weit Zer-
streute sammelt sein Gemiit.“ Was sonst Gegensatz ist, schmilzt
er sogar zur Einheit: ,reizend Leid, selge Schwermut“. Wie die
Dinge, schmelzen sich ihm alle Gefiihle in eins zusammen. So
kann er mit voller Seele in Pauli Jubelruf einstimmen: ,Uns aber
bleibet Glaube, Liebe, Hoffnung, aber die Liebe ist die Grofite
unter ihnen*.

Leider schmilzt er aber in seine religiose Anbetung etwas
hinein, das nicht damit verschmolzen werden darf: seine unbe-
wusste sinnliche Liebe. Auch auf diesem Gebiet mengt Tasso das
AuBere mit dem Inneren. Seine Liebe zur Prinzessin ist nicht eine
opferireudige Seelengemeinschaft. Im Rausche des Gefiihls reifit er
sie plotzlich an sich und will sie umarmen. Dieses Durdibrechen
der korperlichen Schranken ist ein verhidngnisvoller Fehler, der
seinen endgtiltigen Untergang besiegelt. Wir kénnen oft Ahnlichem

658



begegnen. Der einseitige Mystiker, der ganz in seinen seelischen
Kategorien lebt, verliert oft das Gefiihl fiir die Realitdten der korper-
lichen Scheidungen und glaubt, iiber alles hinweg seinen Einheits-
drang verwirklichen zu konnen. Das ist der geheime Fehler, an
dem alle Kommunismusversuche scheitern, und seien sie von noch
so reinen Menschen unternommen. Daran krankte auch Tolstoi,
der meinte, gleichzeitig Graf und Bauer sein zu konnen. ,In seiner
Pilicht beschrankten Grenzen wandeln®, . ... wie schwer ist es dem
Mystiker, dies einfache Antoniowort zu verwirklichen!

3. Freiheit — Gesetzmafigkeit (Normalitat).

Der Mensch, der die Welt beherrschen will, muss ihre Geselze
kennen, er muss sich selbst zuerst beherrschen. Ein Mann des Ge-
setzes und des Mafles ist Antonio. Auforitdt ist ihm ein heiliger
Begriif.

,108 ist kein schonrer Anblick in der Welt,
Als einen Fiirsten seh’n, der klug regiert;
Das Reich zu sehn, wo jeder stolz gehorcht.“
Wie wichtig ist fiir Antonio die geringe Verletzung des Gesetzes,

die Tasso durch das Ziehen des Degens im Palastgebiet beging!
oHier diese Mauern (— sagt er zum Herzog —) haben deine Viiter
Auf Sicherheit gegrundet, ihrer Wirde
Ein Heiligtum befestigt, diese Ruhe
Mit schweren Strafen ernst und klug erhalten;
Verbannung, Kerker, Tod ergriff den Schuldigen.
Da war kein Ansehn der Person, es hielt
Die Milde nicht den Arm des Rechts zuriick;
Und selbst der Frevler fuhlte sich geschreckt;
Nun sehen wir nach langem, schtonem Frieden
In das Gebiet der Sitten rohe Wut
Im Taumel wiederkehren.“

Das Gebiet der Sitten, die kultivierte Gesellschaft, das ist die
Welt, in der sich Antonio wohl fiihlt. Allein er will nicht nur aufien
Mafl und Gesetz sehen, sein Inneres ist auch gebidndigt. Er ent-

schuldigt sich bei der Grifin, dass er sich hat gehen lassen:

»d9a, mich verdriefit — und ich bekenn es gern —
Dass ich mich heut so ohne Mafi verlor.“

Was ihm an Ariost so sehr gefillt, ist, dass er ,im schonsten Takt
sich mafig halt®.

Und nichts riigt er an Tasso so hart als seine Unmdpigkeit,
seine Uesetzlosigkeit in allen Dingen. Mit klugen Worten warnt

er ihn:

659



»Bs ist wohl angenehm, sich mit sich selbst
Beschiéft’gen, wenn es nur so nitzlich wir.
Inwendig lernt kein Mensch sein Innerstes
Erkennen; denn er misst nach eignem Mafl
Sich bald zu klein und leider oft zu grof.

Der Mensch erkennt sich nur im Menschen, nur
Das Leben lehret jedem, was er sei.“

Einem Menschen wie Tasso von Maf reden, ist aber, wie einem

Blindgebornen von Farben sprechen.

JFrei will ich sein (— sagt Tasso —) im Denken und im Dichten,
Im Handeln schrinkt die Welt genug uns ein.“

Er bestrebt sich darum, loszukommen von den Banden der Ge-
sellschaft. Schwer tadelt der Fiirst:

»Es ist ein alter Fehler, dass er mehr
Die Einsamkeit als die Gesellschaft sucht.“

Aber eben in der Einsamkeit findet der Dichter jene innere Frei-
heit, die ihm erlaubt, ohne alle Niitzlichkeitsmafistibe und Gesell-
schaftszwecke eine neue Welt zu schaffen. Gerade das macht ihn

zum Dichter.
»,Oft adelt er, was uns gemein erschien,
Und das Geschiitzte wird vor ihm zu nichts.
In diesem eignen Zauberkreise wandelt
Der wunderbare Mann....“

Wo der Geist ist, da ist Freiheit.
Leider bewahrt auch hier der Dichter nicht die Reinheit seines

innern Lebens.

»Hr beherrscht i
So wenig seinen Mund als seine Brust.“

In allen #uBerlichen Dingen sehen wir die gleiche Schranken-

losigkeit.
»Die erste Pflicht des Menschen, Speis und Trank
Zu wihlen, da ihn die Natur so eng
Nicht wie das Tier beschrinkt, erfillt er die?
Und lédsst er nicht vielmehr sich wie ein Kind
Von allem reizen, was dem Gaumen schmeichelt ?
Wann mischt er Wasser unter seinen Wein?
Gewiirze, siufle Sachen, stark Getriinke,
Eins um das andre schlingt er hastig ein,
Und dann beklagt er seine triiben Sinne,
Sein feurig Blut, sein allzu heftig Wesen
Und schilt auf die Natur und das Geschick.“

Antonio sieht darin die Quelle aller Ubel:

»Hs ist gewiss, ein ungemiBigt Leben,
Wie es.uns schwere, wilde Triiume gibt,
Macht uns zuletzt am hellen Tage triumen.“

660



Mit diesem Mangel an duflerm MaB hangen zusammen seine Uber-
spanntheiten, sein Schwanken in Extremen, sein krankhafter Un-
abhidngigkeitstrieb, sein Mangel an Selbstbeherrschung.

»Erlaubt ist, was gefillt!“ Mit dieser gefahrlichen Losung wird
fiberhaupt jeder Neigung freien- Lauf gelassen. Jedes Hindernis
wird umgangen, jede Anstrengung vermieden. Und da nur in auBien-
weltlicher Betatigung der Willen geiibt wird, geht er solchen
Menschen iiberhaupt verloren und die ganze Kraft der Seele ver-
pufft in leerem Feuerwerk.

Doch die willenslosen Schwirmer glauben, dass es einen Er-
satz fiir Willenskraft gibt, sie glauben an Zauberei, sie sind be-

wusste oder unbewusste Magier.

oAuf einmal, wie ein unbemerkter Funke
Die Mine ziundet, sei es Freude, Leid,
Zorn oder Grille, heftig bricht er aus:
Dann will er alles fassen, alles halten,
Dann soll geschehn, was ér sich denken mag ;
In einem Augenblicke soll entstehn,

Was jahrelang bereitet werden sollte,

In einem Augenblick gehoben sein,

Was Mihe kaum in Jahren losen konnte.
Er fordert das Unmogliche von sich,
Damit er es von andern fordern durfe.
Die letzten Enden aller Dinge will

Sein Geist zusammenfassen; das gelingt
Kaum einem unter Millionen Menschen,
Und er ist nicht der Mann.©

Tasso ist hierin nur der Genosse anderer Mystiker, die meinen,
mit der selben Freiheit, die sie in ihrem Innern spiiren, auch in
der Aulenwelt mit Umgehung der Naturgesetze walten zu konnen.
So meint auch Faust wie sein Geistesgenosse Paracelsus mit Magie
die Natur iiberlisten zu kdnnen. Wohl gibt es Wunder, aber sie
spielen auf ihrem eigenen Boden, und nicht Leute wie Tasso sind
es, denen sie gelingen.

Eg ES
ES

Wenn wir auf diese Ausfiithrungen zuriickblicken, in denen wir
das Wesen der gegensitzlichen Charaktertypen festzustellen suchten,
so kénnen wir uns eines unangenehmen Eindrucks nicht erwehren.
Keiner dieser zwei Midnner erfreut uns; wenn Antonio durch seine
klapperdiirre Hartholzigkeit absto8t, so widerstrebt an Tasso das
ewig Unfertige, widersprechend Unklare, uniruchtbar Aufgeldste.

661



Ist es ein Zufall, dass bei den zwei Frauen, die ja die gleichen
Gegensatze darstellen — die Prinzessin ist ein weiblicher Tasso,
die Grifin ein weiblicher Antonio —, keine stérende Einseitigkeit
zutage tritt? Die weltfreudige Eigenniitzigkeit und Betriebsamkeit
der Grifin ist gemildert durch Liebenswiirdigkeit, Mitgefiihl und
tiefes Menschenverstdndnis; die zarte Seelenhaftigkeit der Prinzessin
wird gefasst durch absolute Anerkennung der gesellschaftlichen
und sittlichen Normen. Erlaubt ist, was gefillt, sagt Tasso; die
Prinzessin: Erlaubt ist, was sich ziemt. Unermiidlich mahnt sie
den Dichter zur Midfligung und Selbstzucht. Sie unterscheidet in
ihrer Liebe mit frauenhafter Feinheit zwischen sinnlichem und
seelischem Bereich. Dem Korperlichen gegeniiber ist in ihren Ver-
hiltnissen nur das eine moglich: Entsagung. Nichts ist erschiittern-
der als ihr Gespriach mit der Grifin, in dem sie die Gewalt ihrer
Liebe ahnen ldsst und den abgrundtiefen Schmerz {iber die Tren-
nung von Tasso. Wie grofl und einsam steht nach alledem die
Entsagende vor uns da! Hier sieht man jenes wunderbare Gleich-
gewicht von innerer Lebendigkeit und duflerem Mafe, jene Féhig-
keit, im Korperlichen die koérperlichen Wege zu erkennen, im
Seelischen die seelischen Krifte zu betitigen, die das Geheimnis
jeder tief gegriindeten und wahren Personlichkeit ist. Und selt-
samerweise kommt uns die Prinzessin gar nicht als seltner Einzel-
fall vor. Sind wir es nicht gewohnt, an den Frauen zu sehen, dass
jene zwei Teile des menschlichen Wesens — statt hin und her zu
schwanken wie bei dem heitig einseitigen Médnnergeschlecht — ,in
gleichen Schalen stille ruhn“?

- Und im Munde einer Frau finden wir das Wort, das mit plotz-
licher Helle das triibverworrene Wedhselspiel der menschlichen Be-

ziehungen beleuchtet. Die Grafin sagt von den zwei Widersachern:
»Zwei Minner sind’s, ich hab es lang gefihlt,
Die darum Feinde sind, weil die Natur
Nicht einen Mann aus ihnen beiden formte.“

Der Anstof§ zur tragischen Entwicklung in unsrem Schauspiel
ist das Auftreten Antonios. Solange Tasso umgeben war von ver-
stehenden, nachsichtigen Freunden, konnte er im ungetriibten Ge-
filhle des eigenen Wertes leben. Nun tritt Antonio auf und ent-
wirit ein gldnzendes Bild von der titigen Welt, die er in Rom
fand. Das ist’s, was Tasso aus allen Himmeln seiner Begeisterung
herunterreifit. Er sagt es kurz darauf der Prinzessin:

662



»lch will dir gern gestehn, es hat der Mann,
Der unerwartet zu uns trat, nicht sanft

Aus einem schonen Traum mich aufgeweckt;
Sein Wesen, seine Worte haben mich

So wunderbar getroffen, dass ich mehr

Als je mich doppelt fiihle, mit mir selbst

Aufs neu in streitender Verwirrung bin.*

Der Zwiespalt, in dem er lebt, wird ihm nun bewusst. Und alles,
was ihm sonst das Hochste war, zerfliefit ihm jetzt zu nichts:

wBegierig horcht’ ich auf, vernahm mit Lust

Die sichern Worte des erfahrnen Mannes;

Doch, ach! je mehr ich horchte, mehr und mehr
Versank ich vor mir selbst, ich fiirchtete,

Wie Echo an den Felsen zu verschwinden,

Ein Widerhall, ein Nichts, mich zu verlieren.”

Und nun wachen auch frithere Erlebnisse auf, in denen er sich
vor der Welt gedemiitigt fithlte. Die Erinnerung an das gldnzende
Turnier, das er bei seiner Ankunft in Ferrara erlebte, blendet ihn
derart, dass er ausruit:

»0, lass mich einen Vorhang vor das ganze
Mir allzu helle Schauspiel ziehen, dass

In diesem schénen Augenblicke mir

Mein Unwert nicht zu heftig fuhlbar werde.“

Der Prinzessin gelingt es, sein Selbstbewusstsein wieder zu wecken,
indem sie andeutet, wie wertvoll er ihr ist; aber Antonio tritt wieder
auf, Tasso wird direkt angegriffen, mit Spott {ibergossen: ,iiber-
eilter Knabe“, ,welch hoker Geist in einer engen Brust“; zuletzt
wird der Dichter wegen einer Geringfiigigkeit bestraft. Voll Ver-
zweiflung ruft er aus: ,Hat nicht die Ankunft dieses Manns allein
— Mein ganz Geschick zerstért in einer Stunde?

Aber auch Antonio wird durch Tasso aus der Fassung ge-
bracht. Wie jeder einseitige Mensch krankt auch er an einem innern
Zwiespalt. Der Zwiespalt in des Weltmenschen Seele ist allerdings
weniger leicht zu erkennen als beim Mystiker. Das Seelische ldsst
sich leichter verdrangen als das Korperliche. Und wahrend der
Mystiker den tiefempfundenen Zwiespalt durch seinen Einheitsdrang
zu iiberbriicken sucht, wirkt beim Weltmenschen die innere Sehn-
sucht nur im Verborgenen. Sie duflert sich in jener umgekehrten
Zauberei, jener Sucht, Inneres durch Aufleres, Freies durch Mecha-
nisches, Einheit durch Zusammensetzung, Schopfung durch Nach-
ahmung zu erreichen.

663



oEin solcher Mann verzeiht dem andern wohl
Vermdogen, Stand und Ehre; denn er denkt,

Das hast du selbst, das hast du, wenn du willst,
Wenn du beharrst, wenn dich das Glick begiinstigt.
Doch das, was die Natur allein verleiht,

Was jeglicher Bemiithung, jedem Streben

Stets unerreichbar bleibt, was weder Gold,

Noch Schwert, noch Klugheit, noch Beharrlichkeit
Erzwingen kann, das wird er nie verzeihn.

Er gonnt es mir? Er, der mit steifem Sinn

Die Gunst der Musen zu ertrotzen glaubt.

Der, wenn er die Gedanken mancher Dichter
Zusammenreiht, sich selbst ein Diditer scheint ?*

Der innere Zwiespalt ldsst sich aber auch erkennen an der Gereizt-
heit, mit der der Weltmann dem seelischeren Menschen begegnet.
Die ,Qual des engen Neids“: ist das nicht nur der Schmerz iiber
die eigne Einseitigkeit?

Wie viele Wege fiihren vom Park von Belriguardo in unser
eigenes Gebiet! Auch wir begegnen unter uns den gleichen Gegen-
sdtzen, und auch wir machen in unsern Beziehungen die gleichen
Erfahrungen, :

Alles was uns an unsre Unvollstindigkeit erinneit, erregt in
uns ein drgerliches Gefiihl, sei es, dass wir an gegensitzlichen
Menschen Eigenschaften sehn, die uns fehlen, oder an #hnlichen
Menschen Fehler, die wir an uns selber kennen. Und unsern Arger
werfen wir auch gern auf jene Menschen, die wir dann allgemein
als widerwdartig und unsympathisch bezeichnen. Wir sind uns nie
genug bewusst, wie sehr wir vom Zelte unsres Ichs umspannt sind.
Wir meinen drauflen in der freien Luft gegen einen fremden Gegner
zu kdmpfen, in Wahrheit sind wir in unserm eignen Kreise und
fechten mit unserm eignen Spiegelbild. Allerdings schlagen wir
auf den Feind los, der vor uns steht; wir meinen aber uns selber,
und unser eigner Fehler ist’s, der unseren Arger weckte. Wire
dieses ganze Gebaren uns bewusst, so wiirden wir uns manche
kummervolle Stunde ersparen koénnen, wir sdhen auch, was der
Grundzug der menschlichen Natur ist: der verzehrende Durst nach
Ganzheit. Vollkommen zu sein, lebendig nach Leib und Seele, ist
das heimliche Sehnen jedes Menschen, und in dieser Vollkommen-
heit, in dieser Harmonie, in diesem Gleichgewicht liegt das einzig
wahre Gliick des Menschendaseins.

Das alles tont so einfach, so selbstverstindlich, dass man sich

664



fragt: Warum sind denn so viele Menschen unbefriedigt, so un-
gliicklich? Warum erkennt nicht jeder, was ihm fehlt, und sucht
es zu erreichen? Selbsterkenntnis ist eben ein gar unmenschlich
schweres Ding. Uns hilft kein Dichter, in das Innere unsrer Seele
einen Blick zu tun, wie wir es konnten bei den Helden seiner
Dichtung. Was uns vor uns selber versteckt, ist die Wolke von
Worten, die um unsre Seele lagert. Unser eigentlicher Geisteskern
ist verhiillt durch abgestandene Begriffe, tote Erinnerungen, erstarrte
Erlebnisse, Denkgewohnheiten, iibernommene Lehren und Ideale,
die wir unbesehen als Wirklichkeiten hinnehmen. Von alledem wird
unser Erleben und Handeln bestimmt, ohne dass wir merken, wie
duflerlich es an uns klebt, wie wenig es dem tiefen Grunde unsres
Wesens entspricht. |

Seht jenen tiefen, stromenden Menschen, der in religioser und
kiinstlerischer Betdtigung seine mystische Kraft wirken l4sst, dessen
Anschauungen aber von eiserner Starrheit sind, dessen Reden bei-
nahe klirren vor strenger Gefasstheit und schroffer Gesetzméfgiigkeit.
Wohl ihm, dass er unbewusst in der Zweiheit lebt, weh denen
aber, die ihr Leben einfassen mit den harten Blécken seiner Lehren,
ohne den Strom zu haben, der durch sie hindurchflieBen kann!

Und jene bezaubernde Personlichkeit, deren lebendiger Unter-
grund gefestigt ist durch sittliche Kraft und Selbstzucht, die aber
von Freiheit spricht, von Uberwindung des Gesetzes, von der
Pilicht, sich selber zu entfesseln. Weh denen, die, geblendet durch
ihren geschlossenen Charakter, sich verleiten lassen, ihren Lehren
nachzuleben, ohne ihren sittlichen Halt zu besitzen!

Und jener Mensch, dessen tatsidchliches Leben in engen, dick-
biirgerlichen Bahnen und Geliisten wandelt, dessen Worte aber
gldnzen von poetischer Zigeunerherrlichkeit, von romantischem
Ubermenschentum !

Und jene Pharisderseelen, die in der Unsicherheit ihres Innen-
lebens nach einem Halt suchen und um so kraitiger von Dogmen
und Gesetzen sprechen, als ihre Seele hilfloser im Leeren umher-
flattert!

Und erst die Menschen, bei denen die Grundtonart ihres Wesens
gar nie durchklingt, weil ihre eigentliche Personlichkeit machtlos
im Hundehaus des Minderwertigkeitsgefithls verkrochen liegt, wéh-
rend ihre wortgepanzerte Scheinperson unruhvoll und vielbeschaftigt

665



sich in lauter Scheinaufgaben betitigt, sich séttigt an den Leistungen
andrer Leute und nur auf Scheingebieten strebt, Hervorragendes zu
leisten. |

Wie mannigfach sind die Tduschungen der leeren Worte, der
toten Begriffe, der schongefarbten Schein-Ideale!

Und wenn sich immer zeigt, dass die Worte eines Menschen
nicht zu verachten sind, weil sie oft die Sehnsucht nach harmoni-
scher Ergdnzung spiegeln, so miissen wir doch nicht die Gefahr
unterschidtzen, die darin liegt, dass die Worte weitergegeben werden
an Leute, die daran ersticken, dass man selber sich mit Worten
begniigt und nicht mit ganzer Seele trachtet, dass sie Fleisch
werden.

Wo finden wir den Ausgang aus dieser Selbstbetérung? Wie
lernen wir uns selber kennen? Der Weg, der aus dem Wirrwarr
fiihrt, kann nur ein zwiefacher sein: Selbstbegegnung, sei es in
der philosophischen oder religiosen Einkehr, in Gebet, in Beichte,
in Psychanalyse und Selbstbetitigung in der Welt durch Erfiillung
aller kleinen und groBen Pflichten, durch Uberwindung der korper-
lichen Schranken, die einem immer grofieren Wirken der Seele
sich entgegenstellen . ... in seiner Pflicht beschrinkten Grenzen
wandeln.

Nur fiir den 16st sich des eignen Wesens tiefes Ritsel, nur
dem entwirren sich des eignen Daseins vielverschlungene Fiden,
der festentschlossen und treu nach dem alten Worte lebt: ora et
labora. Noch deutlicher sagt es ein andres Wort: Nimm dein Kreuz
auf dich und folge mir nach.... Sein Kreuz auf sich nehmen:
das heifit, sich nicht mit kiinstlichen Mitteln oder Selbstbetrug der
Gebundenheiten seines Daseins zu entledigen suchen, sondern sich
beugen unter die driickende Last der Verhiltnisse, in die das Schick-
sal uns hineingeboren. Ihm nachfolgen: das heifit aber, sich nicht
zu Boden driicken lassen durch die Schwere der kérperlichen Dinge,
sondern es gleichzutun dem, der vom harten Kreuzholz aus die
Menschen aus dem Abgrund zog und den Weg voranging zur
sieghaften Herrlichkeit des freien Geisteslebens.

GUMLIGEN bei Bern , TH. SPOERRI

ooo

666



	Metaphysische Streifzüge : zweierlei Menschen

