
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Eine moderne Universalgeschichte

Autor: Lang, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE
MODERNE UNIVERSALGESCHICHTE

Die Geschichte ist, letzten Endes, der Versuch des Menschen,
die Vergangenheit nach seinem Bilde zu formen. Wohl ist offiziell
des Historikers Zweck und Ziel, zu erforschen, „wie es eigentlich
gewesen". Aber selbst der solches schrieb, Ranke, dürfte sich in
Zeiten aufrichtiger Eigenbetrachtung bewusst gewesen sein, dass

es nie und niemandem gelingen dürfte, dieses „Eigentliche" in
reiner Objektivität aufzufinden.

Wenn auch das letzte Jahrhundert den vermessenen Ehrgeiz
hatte, die Historie in eine Wissenschaft im vollsten Sinne des Wortes
zu verwandeln, und sich so mit unglaublichem Eifer dem Studium
der Quellen zukehrte, so fühlen wir doch heute wieder mehr denn

je, dass solches Bemühen niemals zu einem letzthinigen Ergebnis
führen kann. Wir wissen nun, dass aus todstarrenden
Quellenmosaiken das Bild der Vergangenheit nicht reiner aufzuleuchten
braucht, ahnen, dass die Historie in ihrem eigentlichen Wesen nie

zur naturwissenschaftlichen Exaktheit gelangen kann, sind uns
bewusst, dass viel mehr noch als der Bienenfleiß der Archivisten, die

Intuition, schöpferische, schauende, und gestaltende Kraft, für sie

wesentlich ist.
Alle lebendige historische Gewissheit gibt uns nur die schöpferische

Persönlichkeit, die sich um die Historie bemüht. Dies wissen
und fühlen wir heute. Damit aber zugleich ein anderes: Jede
historische Darstellung ist — im Lichte der strengsten, wissenschaftlichsten

Prüfung — gefärbt, weil sie bedingt ist durch die Mentalität
des Darstellers. Jede historische Schrift ist irgendwie Tendenz-

Wissen und Leben. XIV. Jahrg. Heft 13 (10. Mai 1921)

597



schrift, weil auf dem Grunde ihrer Entstehung der Wille ihres

Schöpfers liegt.
Ob eine historische Schrift ins Bewusstsein ihrer Zeit gelangt

und deren Bild von der Vergangenheit neu zu formen vermag,
dies hängt demnach nicht nur einzig von der ihr innewohnenden

Logik der Tatsachen ab, nicht nur von der Masse des Materials
und der Art seiner Untersuchung, sondern mindestens so sehr von
der Farbe der Schilderung, dem Stil der Darstellung, kurz den
künstlerischen Qualitäten ihres Verfassers. Die Frage nach der
Tendenz einer historischen Schrift zu stellen, ist darum nicht müßig,
wenn wir einmal zugeben, dass jede historische Schrift, ob bewusst
oder unbewusst, irgendeine Tendenz aufweist— ob auch noch so
sehr in anscheinender Objektivität versteckt und vergraben. Am
interessantesten dürfte die Untersuchung einer modernen Universalgeschichte

in dieser Hinsicht sein. Vom Bilde, das wir uns vom
Gang der Weltgeschichte machen, hängt doch zum guten Teil das

Bild ab, das sich in uns von der Zukunft gestaltet, der wir tätig und
hoffend zustreben und entgegenwirken.

In einem Buche von weit- und zeitumfassender Gebärde, als

was eine Universalgeschichte sich präsentiert, scheint es in dieser
Zeit eher denn jemals früher möglich, eine große Einheit der Idee

durchzuhalten. Nie noch war der Welt wie jetzt die Notwendigkeit der
Einheit so zum Bewusstsein gekommen. Das vergangene Jahrhundert
hatte die äußern technischen Möglichkeiten (Telegraph, Telephon,
Weltpost, allgemeine Schulbildung, allgemeines Fremdsprachenstudium,

Raddampfer) gegeben, von einem Lande zum andern die
Schranken der Nationalität als gering zu achten, den Mitmenschen als

wesensverwandt und ebenbürtig zu erkennen. Die Durchpflügung der

außereuropäischen Kontinente durch die Kaufleute-Pioniere leitete,
nachdem die erste Periode des schrankenlosen Auspressens
abgeklungen war, hinüber zum Verstehen und Begreifen. Asiatische
Literatur und Religion wurde studiert, afrikanische Völkerstämme
wurden erforscht. Die Ethnographie wurde die Wissenschaft des

liebevollen Versenkens in artfremde Kulturen. In Europa entstanden

zur Förderung des gegenseitigen Verstehens da und dort Stühle

vergleichender Literaturwissenschaft. Es ist wahr, dass auch eine

entgegengesetzte Entwicklungslinie aufzuzeichnen wäre. Der
Nationalismus erwuchs zum Gotte der Menschen, ein deutscher und —

598



mäßiger — ein britischer Imperialismus machten sich breit. Das
Resultat haben wir erlebt.

Der Fluch des Krieges hat uns auts deutlichste gezeigt, dass

es sich bei diesem nicht um vorwärtsweisende Triebe handeln
konnte, so sehr man sie zu sublimieren versuchte, dass es höchste
Zeit ist, dass diese Tendenzen dadurch, dass wir ihre Auswirkungen
rückhaltlos ins Bewusstsein heraufheben, überwunden werden,
wollen wir nicht das Todesurteil der westlichen Kultur eigenhändig
unterfertigen. Mehr denn je wird ersichtlich, dass wir der
Völkerverbrüderung und endlicher Verwischung der politischen Gräben
zuschreiten und entgegenstreben müssen. Die Weltsolidarität erhebt
sich klar am Horizont. Sie wird kommen, wenn auch unter
Rückschlägen und Krämpfen.

Es gibt schon heute unter uns Menschen, auf die man das

Nietzsche-Wort vom „Guten Europäer" anwenden könnte, es gibt
aber sogar schon solche, die nicht nur über ihr Volk, sondern
auch über die größere Einheit der europäischen Kulturgemeinschaft
hinaussehen, die ihre Objektivität so hoch entwickelt haben, dass

sie imstande sind, die richtigen und adäquaten Proportionen in der

Betrachtung des Weltgeschehens zu wahren. Dies ist ein Ding,
das sicherlich nicht leicht ist. Allzu viele Verfasser von
Weltgeschichten haben es nie vermocht, herrschenden Landesvorurteilen
oder gar Parteivorurteilen bei der Einschätzung fernliegender
geschichtlicher Tatsachen zu entraten. Noch viel weniger Historiker aber

hat es gegeben, die ihre Augen mit gleicher Liebe auf das

Kulturgeschehen sowohl Asiens als Europas zu heften wussten, die sich

über die durch ihre europäische Abstammung bedingten Vorurteile
zu erheben vermochten.

Dass die sogenannten Kulturnationen Summum Extractum der

Weltentwicklung seien, dass deren Maßstäbe ohne weiteres bei der

Betrachtung ferner Zeiten oder anders gearteter Kulturen maßgebend
sein müssten, ist ein Dogma des neunzehnten Jahrhunderts und
Ausfluss des zeitweilig darin grassierenden, dünkelhaften „Fort-
schritt"wahns. In diesem selben Jahrhundert war das liebevolle
Versenken in andersartige Kulturen und Geschichten noch nirgend-
wie verbreitet zu entdecken. Alle Weltgeschichte begann gemeiniglich

bei der Nationalgeschichte und führte dorthin zurück.
Erst in unseren Tagen, nachdem eine Unzahl von Vorstudien

599



getrieben worden waren, konnte eine bescheidene Synthese gewagt
werden. Erst jetzt durfte der Historiker aufstehen und die
Geschichte der Menschheit schreiben. Wir haben in Keyserling den
Menschen gefunden, der imstande war, mit Unvoreingenommenheit
die ganze Welt auf ihre Religionen und Bekenntnisse hin zu
durchforschen und — was mehr ist —, diese Erfahrungen in einem

einzigartigen Buche darzustellen.
Der Schriftsteller H. G. Wells hat nun einen ähnlichen

Versuch für die Historie unternommen. Seine Outline of Historyist
nicht nur eine glänzende volkstümliche Kompilation, sie ist ein

plastisches Dokument unserer Zeit, ist die Weltgeschichte, der wir
in diesen Dekaden die weiteste Verbreitung wünschen möchten.
Deutsche Leser wird es beiläufig interessieren, dass eine
Übersetzung in Angriff genommen worden ist.

Doch es scheint an der Zeit, diese hohe Wertung zu belegen.
Wells ist nicht Berufshistoriker, man weiß es; er ist aber ebensowenig

reiner Romanschriftsteller, als welchen ihn der Kontinent
vielfach einschätzt. Er ist vielmehr einer jener raren Menschen,
die Sein und Wesen unseres Erdenwallens in ungeheuren Aspekten
begreifen wollen, in deren seelischer Konstitution sich Erkenntnisdrang,

Fortschrittsbedürfnis und Gestaltungsvermögen in seltenem
Verein die Wage halten. Man mag ihn deshalb Weltverbesserer,
Sozialreformer, soziologischen Essayisten, Utopisten nennen, er ist
eine singulare Erscheinung, die nicht wohl in eine Formel zu

spannen ist. Aber man sei sich bewusst, dass religiöses Gefühl
so gut in ihm wohnt als naturwissenschaftliches Interesse, soziologischer

so gut als politischer Instinkt, vor allem aber dass in seinem

geistigen Wesen stets der Gedanke an die Zukunft an erster Stelle
steht — man denke an seine utopischen Romane — dass er seine
Phantasie am liebsten mit den ungeheuersten, fernabliegendsten
Zusammenhängen spielen lässt. Ein fanatischer Drang zur Synthese
und Brückenspannung ist vielleicht das, was ihn am stärksten
kennzeichnet — Drang zur Synthese, der letzten Endes nichts als

Projizierung der ihn bewegenden Konflikte in die weitesten Fernen ist.
Er steht abseits der Sphäre der reinen Künstler, die sich als Spiegel
der Welt empfinden, weil die ihn bewegenden Sensationen von

i) The Outline of History. By H. G. Wells. Cassel and Company Ltd.,
London 1920.

600



der Art sind, dass sie der Gestaltung sozusagen unter den Händen
zerrinnen, Aber ebenso weit entfernt ist er von den Nur-Utopisten
und durchschnittlichen Sozialreformern, weil ein innerer Zwang ihn
immer und überall doch zur Gestaltung treibt, weil alle Theorien
sich unter seinen Händen zu Bildern wandeln.

Ist man sich dieser Dinge einmal bewusst, so wird man
begreifen, dass eine Weltgeschichte von den Händen dieses Mannes
anderes Ausmaß haben musste, als die eines beliebigen Historikers.
Sie zu schreiben konnte er freilich keine wesentlich andere als die
für solche Werke allgemein gangbare Methode anwenden : anhand
der einschlägigen besten Spezialliteratur zu kompilieren. Es mag
hier Erwähnung finden, dass vier in Amt und Würde stehende
Gelehrte das Buch vor der Publizierung durchgeprüft haben und
überall dort, wo sie glaubten, eine andere Auffassung vertreten zu

müssen, den Text angemerkt haben. Dies zur Beruhigung all
derer, die ob diesem Unterfangen eines „Dilettanten" sonst zittern
würden.

Der Grundriss des Werkes ist jedoch wesentlich verschieden

von den sonst für Weltgeschichten üblichen. Wells fängt nämlich
nicht etwa bei den alten Assyrern und Babyloniern an, auch

nicht bei den Ägyptern oder Chinesen, — sondern bei der
Entstehung der Erde. Das erste Buch handelt vom Leben unseres
Planeten bis zum Auftreten des ersten Menschen, das zweite von
den Anfängen des Menschenwesens, erst das dritte kommt zu den

sogenannten frühesten historischen Denkmälern. Hier hatte Wells
vor andern Welthistorikern den Vorteil voraus, dass er sich auf
seine naturgeschichtlichen Kenntnisse stützen konnte, die er seinerzeit

auf dem ordentlich-schulmäßigen Wege erworben hat. (Er ist
Bachelor of Science). Dafür hat er nun aber auch eine glänzende
Aufrollung der Entwicklung des frühesten Lebens geben können,
wie sie einem weitgefühlten Bedürfnis Labsal sein mag. Was sonst

nur mühsam in den zerstreuten Einzelpublikationen einer ganzen
Menge von Spezialwissenschaften zu finden wäre — wie Geologie,
Anthropologie, Astronomie, Paläontologie, Biologie — hier ist es

in wunderbarster Plastik zu einem wohlproportionierten Ganzen
verschmolzen. Es mag dem einen oder andern erscheinen, dass

solche Verbindung von Naturwissenschaft und Historie anmaßend
sei ; viele Andere werden dies eher als Zeichen einer neuen, er-

601



strebenswerten Lebenseinstellung deuten. Einstmals, als die Kirche
die Pacht der Weltanschauung besaß, begannen die Chroniken ebenfalls

mit der Erschaffung der Welt und fügten so Göttliches zu
Menschlichem und gewannen die eine große Linie der Entwicklung.
Nun hat der Geist sich aus dem Zwange der Priesterschaft befreit.
England hat mit Darwin den Weg zu der naturwissenschaftlichen
Weltauffassung gebahnt. England nun ist es wiederum, das durch
dieses Buch die naturwissenschaftliche Betrachtung auch in das

Reich der Geschichtsschreibung Einlass finden lässt, so den ersten
Versuch einer großartigen Zusammenfassung alles Weltgeschehens
unter einem Gesichtspunkt erzeugend.

Wenn wir den rein historischen Teil betrachten, so werden
sich uns, je näher wir der Neuzeit zuschreiten, desto mehr
Widersprüche und wohl auch Bedenken aufdrängen. Es muss schier so

sein, denn Wells, eine ausgeprägte Persönlichkeit, lässt keine seiner
Einsichten und Ansichten durch farblosen Kompromiss verwässern
und entsalzen. Er ist, um vom Prinzipiellen anzufangen, im Grunde,
(so sehr, oder eben weil er so viel mit der Zukunft operiert und
sein geistiges Auge in kommenden Jahrtausenden schweifen lässt)
skeptisch-pessimistisch zur Gegenwart eingestellt. Er glaubt, dass

die Menschheit — und dieser Begriff ist für ihn lebendige Wirklichkeit

— erst am Anfang einer Entwicklung steht, dass sie aber sich

zu ihrer endlichen Einheit durchringen wird, wenn auch unter den

riesigsten Erschütterungen. Weil er die große Linie ständig gegenwärtig

hat, verliert er selten die Relativität von Ereignissen aus
dem Auge, die wir gemeiniglich zu überschätzen gewohnt sind,
weil sie sich in unserer Nähe befinden. Immer versucht er die
Bedeutung eines Geschehnisses für den Gesamtverlauf der Geschichte

richtig zu erfassen. Dass er hiebei z. B. der Rolle der Schweiz nur sehr
schwach gerecht wird, und, berüchtigten Beispielen folgend, Rousseau

als Franzosen bezeichnet, mag uns persönlich schmerzen,
darf uns aber darum nicht vergessen lassen, dass unser Volk
vielleicht für die Menschheitsgeschichte doch nicht gar so viel zu bedeuten
hat, als wir es uns oft schmeicheln möchten.

Wenn von höchster Warte gewertet wird, wie hier, steht ja
überhaupt das moderne Europa lange nicht so glanzvoll da, wie man es

sich landläufig gewöhnt war. Wells scheute sich auch nicht — um ein
anderes Beispiel zu geben —, vom Liebling so vieler Generationen,

602



Alexander dem Grossen, zu schreiben, er habe einen unausgeglichenen
Geist besessen, sei ganz in persönlichen Dingen verfangen gewesen,
sein Reich sei ihm nicht mehr gewesen als Gelegenheit für
egoistisches Spiel. Alexanders Vater Philipp steht in Well's Wertung
turmhoch über dem Liebling der Jahrhunderte. Doch auch sonst
geht die Umwertung des öfteren über das gewohnte Maß hinaus.
Wer hat schon von Yeliu Kutsai gêhôrt, dem Verwalter des Kin-
Reiches, dem Jengis Khan die Wege geebnet hatte? Wells schätzt
ihn, der das Mongolenreich lange nach dem Tode jenes leuchtenden
Herrschers zusammenhalten konnte, als einen der „großen
politischen Heroen der Geschichte" ein. Überhaupt, wo wäre eine
auf Popularität Anspruch machende Weltgeschichte jemals vorher
dermaßen den Verstrickungen der asiatischen Geschichte
nachgegangen, hätte uns die Verhältnisse der Hunnenreiche, die Geschichte
Chinas, das Wesen der immer wieder Europa überflutenden
Mongolenschwärme so verdeutlicht und in den einen großen Zusammenhang

eingespannt? Wenn Alexander die staatsmännische Größe

abgesprochen wird, so in noch stärkerem Maße Napoleon, einem

„blanken und restlosen Hallunken". Das psychologische Geheimnis
seiner Magie aber wird rücksichtslos erkannt und enthüllt: „Was
wir alle im Geheimen zu tun wünschen, er tat es im hellen Tageslicht

Wir leben in einer Welt, die voller Napoleönchen steckt.

Napoleönchen der Finanz, der Presse, der Rennbahn. Die Hälfte der
Zellen in unseren Gefängnissen und viele in unseren Irrenanstalten
sind St. Helenas."

Napoleon, der Verkörperung der skrupellosesten Dämonie,
die die Welt je gesehen hat, wird ein anderer Monarch gegenübergestellt,

von dem wohl nicht manche von uns je vernommen
haben: Asoka, der von 264 v. Chr. bis 227 in Indien als ein
weiser Herrscher regierte und die Liebe seiner Völker gewann.
„Der richtige Ehrgeiz, die richtige Anstrengung und die richtige
Lebensführung zeichneten seine Laufbahn aus", sagt Wells, und so
fasst er sein Wirken und seinen Ruhm zusammen, wieder zugleich
die Bedingtheit unserer bisherigen westlichen Maßstäbe dartuend:
„Durch achtundzwanzig Jahre hindurch arbeitete Asoka tapfer für
die wahren Nöte der Menschen. Unter den Zehntausenden von
Fürsten, die sich auf den Blättern der Geschichte aneinander drängen,
unter all diesen Majestäten und Serenissimi und Durchlauchts und

603



königlichen Hoheiten strahlt der Name Asokas, und strahlt gewissermaßen

als einziger, wie ein heller Stern. Von der Wolga bis nach

Japan erfreut sich sein Name heute noch der Verehrung. China,
Tibet, und sogar Indien, obgleich es seine Lehre wieder verlassen
hat, hält die Oberlieferung seiner Größe lebendig. Mehr Menschen
ehren sein Gedächtnis noch heute als je die Namen von Konstantin
oder Karl dem Großen vernommen haben."

Es ist im ganzen nicht so sehr das große Individuum, das
Wells als bedeutungsvoll und wesentlich erachtet — vorausgesetzt,
dass es nicht hochstehende ethische Qualitäten oder ein tiefes
staatsmännisches Urteil besaß — als vielmehr die großen Richtungslinien

der Menschengeist-Entwicklung. Wo aber von starken
Individualitäten die Rede ist, da finden vielfach überraschende
Umwertungen statt. Schon aus Raumgründen erhalten überdies nur
recht spärliche, auf jeden Fall nur ausnahmsweise Heerführer, eine
ausführlichere Würdigung; der letzteren Wirken empfindet Wells
als ein zu oft überragend zufälliges. So ist es auch bezeichnend,
dass als Repräsentanten des Weltkrieges wohl des längeren von
Wilhelm II, Wilson, Clemenceau und Lloyd George gesprochen
wird, dass aber Hindenburgs und Fochs Namen nicht einmal
erwähnt werden. Dafür wird Owen und Marx eine eingehendere
Würdigung zuteil: Man spürt die Tendenz, nur Trägern von Ideen,
diè für die Geschichte bedeutsam wurden, Platz einzuräumen, nicht
aber Technikern und Werkzeugen Anderer, sei deren äußerliche
Rolle im Weltgeschehen zeitweise noch so — quantitativ —
bedeutend erschienen.

Man darf sich aber nicht vorstellen, dass die fortschrittliche
Tendenz des Verfassers und seine Neigung zu geschichtsphilo-
sophischer Betrachtung allzuoft zu abstrakter und unplastischer
Schreibart verführe. Im Gegenteil : an spannender Darstellung fehlt
es keineswegs, nur ist es so, dass durch die einzigartige Vielseitigkeit

der Persönlichkeit Wells nicht bloß vorwiegend die politischen
oder militärischen oder kulturellen Ereignisse betrachtet werden,
sondern dass die Betrachtung abwechselnd da und dort verweilt,
je nachdem ihr das eine oder andere Element in einer gegebenen
Zeit repräsentativer erscheint. Auch das religionspsychologische
Moment kommt in außerordentlich anschaulicher Weise zur Geltung,
und die Darstellung der Entstehung und der Ausbreitung des

604



Mohammedanismus z. B. scheint mir eine höchst beachtenswerte
Synthese dieser verschiedenartigen Elemente zu bilden. Es ist wahr,
dass die kunsthistorische und rassenpsychologische Betrachtungsweise,

die im Oswald Spengler'schen Versuch z. B. einen so breiten
Raum einnimmt, hier weniger stark ausgeprägt erscheint; auch die
staatsrechtlichen Abschweifungen des Verfassers wären zu zählen.
Dafür bietet das Buch einen andern außergewöhnlichen Vorzug.
Es ist mit ganz trefflichen Kartenskizzen und Tafeln versehen, die
zum großen Teil direkt auf des Verfassers Initiative hin gezeichnet
wurden. Sie bringen dem Sinn noch näher, für was die Lettern
schon warben: die richtigen Proportionen. Immer sollen wir uns
mit ihrer Hilfe bewusst werden, wie wenig gewisse unserer
europäischen Entwicklungs-Mäander für das Weltgeschehen, von höherem
Aspekt aus betrachtet, zu bedeuten haben, wie kurz erst recht die

sogenannte historische Zeit ist, sollen daran denken, dass wir
eigentlich erst ganz am Anfang der zivilisatorischen Möglichkeiten
stehen und ungeheure Perspektiven sich uns noch eröffnen.

Soll man aber nun ein zusammenfassendes Urteil über das

Buch abgeben, so drängt sich einem unwillkürlich der Vergleich
mit dem gleichzeitig entstandenen Werk Oswald Spenglers auf.

Hier wie dort besteht der Versuch, Gesamtlinien im geschichtlichen
Verlaufe aufzuziehen. Hier wie dort antworten dem heftige Repliken
derer, die in der Geschichte nichts als ein Chaos sehen wollen,
in dem man zu persönlichem Nutz und Frommen spazieren mag
wie etwa in einem Kuriositätenkabinett, das aber keinerlei
pragmatischen Wert haben soll. Spengler kommt dazu, Perioden
aufzustellen, die streng geschieden wären; jede blühend, reifend,
zerfallend ; von Kultur zu Zivilisation schreitend. Er sieht ein Ende
in der gegenwärtigen und ahnt die nächste. Aus dem zerfallen
sich fühlenden Deutschland ist ihm hiefür tosender Beifall geworden.
Wells hingegen sieht eine riesige Entwicklungslinie, die sich in
ungeheurer Kurve durch die Milliarden Jahre des Lebens dieser
Erde hinzieht. Auf den Schultern der rationalistischen, aber auch

der puritanischen Väter stehend, will er nichts von streng
geschiedenen Kulturkreisen wissen. Sein Buch bedeutet im Gegenteil
den ungeheuren Versuch, in einen Bogen die ganze Entwicklung
zu spannen. Und nicht die Geschichte braucht er hiezu einzig, bis
in die Anfänge des Lebens überhaupt steigt er herab. Als letztes

605



Ziel leuchtet ihm die Einheit aller Menschennatur, der wir nach
seiner Meinung, wenn auch unter ständigen Erschütterungen und
Rückfällen doch letztlich sicherlich zustreben. Wenn er darum fast
die ganze Zeitspanne seit dem Zusammenbruch der christlichen
Einheit unter den großen Päpsten gewissermaßen als einen Rückfall
betrachtet, so berührt er sich, wenn auch gar nicht mit dem Preußen

Spengler, so doch mit dem Süddeutschen Müller-Lyer, der ebenfalls
mit solch riesigen rückfälligen Etappen rechnet, die er als

„soziologische Intervalle" bezeichnet, und ebenso hoffnungsgläubig unsere
Zeit neuer Synthese zustrebend empfindet. Dass Wells so oft den

religiösen Charakter dieser Synthese betont, wird man vielleicht
mit Recht als den typisch nationalbedingten Einschlag seines Werkes
betrachten dürfen, das ja auch sonst nicht durchweg von den
Einflüssen seines Milieus sich so befreien kann, wie es sich darum
bemüht.

Dennoch : Die Wells'sche positive Geschichtsphilosophie wird
Vielen als Gegenstück zu der negativen Spenglers der Bekanntschaft
wert dünken. Wenn doch dies Buch in allen Ländern in die Hände
der Jugend gelegt würde, wenn solche hohe, vornehme und
idealistisch-aktivistische Geschichtsbetrachtung den Sinn und die

Meinung der kommenden Generationen bilden dürfte! Man würde
wieder Grund haben, auf eine Wendung zum Bessern zu hoffen.

LONDON PAUL LANG
* *

*

Nachfolgend seien drei bezeichnende Stellen des Buches übersetzt, in
denen Wells auf die Problematik unserer Zivilisation, auf den Nationalitätenkult

und die schlechte Organisation der Gesellschaft zu sprechen kommt.
Sie mögen die Art des Buches vielleicht deutlicher belegen, als es der
indirekten Charakterisierung gelingen konnte.

* *
*

In vielen Ländern, in Frankreich, Deutschland und in Russland zum
Beispiel, war die Arbeiterbewegung zu Zeiten feindlich gegen das Christentum

eingestellt, aber es kann nur geringer Zweifel darüber bestehen, dass
der regelmäßige und, im Ganzen genommen, wachsende Druck des gemeinen
Mannes westlicher Länder gegen ein Leben voll Mühsal und Untertänigkeit
sehr enge mit der christlichen Lehre zusammenhängt. Die Kirche und die
Prediger des Christentums mögen nicht bestrebt gewesen sein, die Lehren
der Allgleichheit zu verbreittn — hinter der Kirche erhob sich aber die
unlöschbare Figur Jesu von Nazareth, und so musste der christliche
Prediger, sozusagen wider seinen eigenen Willen, den Samen der Freiheit

606



und der Verantwortlichkeit ausstreuen, und früher oder später schössen dort
Früchte auf, wo er gesät hatte.

Die stetig wachsende Emanzipation der Arbeiter, ihre Schöpfung eines
Klassenbewusstseins und einer endgültigen Forderung auf die Güter dieser
Welt, scheidet unsere gegenwärtige Zivilisation, die „moderne Zivilisation",
mindestens so sehr wie das Bestehen von Schulen und Universitäten,
mindestens so sehr wie die Überfülle gedruckter Bücher und die Entwicklung
und die Ausdehnung der wissenschaftlichen Forscherarbeit, von jedem früher
gekannten Zustand der menschlichen Gesellschaft und verleihen ihr, trotz
all ihren zufälligen Erfolgen, den Charakter einer Epoche des Übergangs,
die noch nicht abgeschlossen ist. Sie ist entweder ein Embryo, oder aber
sie ist zur Vernichtung verdammt. Sie mag imstande sein, das komplexe
Problem der Verknüpfung von Mühsal und Glückseligkeit zu lösen, und so
sich den Nöten der Menschenseele gemäß erzeigen, oder sie mag daran
scheitern und in einer Katastrophe enden, wie sie der römischen Zivilisation
zustieß. Sie mag die erste Phase einer harmonischeren und befriedigenderen
Gesellschaftsordnung bedeuten, oder aber zur Auflösung bestimmt sein, auf
welche ein durchaus anders ausgedachtes System der menschlichen
Gesellschaftsordnung folgen würde. Gleich ihren Vorgängern mag auch unsere
gegenwärtige Zivilisation im Grunde jenen Pflanzen ähneln, welche die
Bauern wachsen lassen, damit sie Nitrogen aus der Luft einsaugen und den
Boden fruchtbarer gestalten; sie mag einzig erwachsen sein, um, nach der
Schaffung gewisser Überlieferungen, von der Pflugschar in den Boden
gerissen zu werden und besseren Dingen das Wachstum zu bereiten. Solche
Erwägungen sind die wirklich in Betracht kommenden der Historie, und
in allem Folgenden werden wir sie klarer noch und bedeutender aufleuchten
sehen, bis wir zuletzt in unserem letzten Kapitel endigen werden, wie wir
alle unsere Tage und Jahre abzuschließen pflegen : mit einer Zusammenfassung

unserer Hoffnungen und Befürchtungen — und einem
Fragezeichen

* •*
-*

Der durchschnittliche Mensch pflegt sich, falls er nicht sonderlich
aufgescheucht ist, mit allen Gesellschaftszuständen abzufinden, in die hinein
er geboren wurde, mit jeder Form und jedem Symbol, das seinem unklaren
Bedürfnis nach etwas Höherem entgegenkommt, in dem er seine persönlichen

Angelegenheiten, seinen kleinen individuellen Kreis, verankern
könnte.

Wenn wir diese ersichtlichen Beschränkungen unserer Natur bedenken,
so erscheint es nicht länger ein Wunder, "dass, als die Idee des Christentums

als einer weltumspannenden Brüderschaft wegen ihrer verhängnisvollen

Verquickung mit Priestertum und Papsttum auf der einen Seite und
der Autorität der Fürsten auf der andern Seite in Misskredit gesunken war,
und das Zeitalter des Glaubens unserem gegenwärtigen Zeitalter des Zweifels

und des Unglaubens Platz machen musste, die Menschen ihre Ehrfurcht
Gottes Königreich und der menschlichen Brüdergemeinschaft entzogen und
auf die anscheinend lebendigeren Wesenheiten Frankreich und England,
das heilige Russland, Spanien und Preußen übertrugen, die doch wenigstens
in aktiven Höfen verkörpert waren, welche Ordnung hielten, durch Heer
und Flotte ihre Macht kund taten, Banner mit zwingender Feierlichkeit

607



wehen ließen, und in einer durchaus menschlichen und erfassbaren Art
anmaßend und gierig auftraten. Gewiss glaubten solche Männer wie
Kardinal Richelieu und Kardinal Mazarin, sie dienten höheren Zwecken als
sich selber oder ihren Herren, sie dienten dem gewissermaßen göttlichen
Frankreich ihrer Träume. Ebenso gewisslich färbten diese Denkgewohnheiten
auf ihre Untergebenen ab, sickerten durch bis in die großen Massen
herunter. Im dreizehnten und im vierzehnten Jahrhundert war die Bevölkerung
Europas im allgemeinen religiös und nur schwach patriotisch; im
neunzehnten war sie vollkommen patriotisch geworden. In einem überfüllten
englischen, französischen oder deutschen Eisenbahnwagen des ausgehenden
neunzehnten Jahrhunderts würde es sehr viel weniger anstößig gewirkt
haben, sich über Gott lustig gemacht zu haben als über eine dieser
merkwürdigen Persönlichkeiten England, Frankreich oder Deutschland. Diesen
Dingen war das Sinnen der Menschen zugetan, war zugetan, weil auf der
hellichten Welt nichts anderes ihnen so der Zuneigung wert erschien. Sie
waren die wirklichen und lebendigen Götter Europas.

(Und doch herrscht in den Hintergründen des Weltbewusstseins, das
warten kann, wie die Stille und das Mondlicht warten hoch ob dem Flitter
und dem Lärm, dem Geleier und dem Geschrei eines Dorfjahrmarktes, die
Gewissheit, dass alle Menschen Brüder sind, dass Gott der allgemeine und
gerechte Vater des Menschengeschlechtes ist, und dass einzig in seinem
Dienste die Menschheit Frieden finden kann, gequälte Seelen Frieden finden
können

Diese Idealisierung von Regierungen und Auswärtigen Ämtern, diese
Mythologie von „Mächten" mit Sympathien und Antipathien und Konflikten,
hat die Vorstellungswelt von Westeuropa und Westasien derart gefangen
genommen, dass sie deren Gedanken ihre Form aufgedrückt hat. Schier alle
Geschichtsdarstellungen, fast die gesamte politische Literatur Europas der
vergangeneu zwei Jahrhunderte, ist in dieser Phraseologie geschrieben worden.

Aber eine Zeit erhebt sich, wo eine klarer denkende Generation mit
Bestürzung lesen wird, wie in der westeuropäischen Völkergemeinschaft,
die überall aus einer sehr gering nüancierten gemeinsamen Rassenmischung
von nordischen und iberischen Völkern und eingewanderten semitischen
und mongolischen Elementen besteht, die nahezu durchwegs Tochteridiome
einer gemeinsamen arischen Sprache spricht, die im römischen Reich eine
gemeinsame Vergangenheit, gemeinsame religiöse Formen und gemeinsame
gesellschaftliche Gebräuche hat, und die so häufig unter sich heiratet, dass
niemand mit Sicherheit die "Nationalität" irgendeines seinerürgroßkinder
voraussagen könnte, Männer durch die Frage der Überlegenheit von „Frankreich",

das Emporsteigen und die Einheit von „Deutschland", und die sich
entgegenstehenden Ansprüche von „Russland" und „Griechenland" auf den
Besitz Konstantinopels zum wildesten Aufruhr hingerissen werden konnten.
Diese Konflikte werden dann so sinnlos und hirnverrückt erscheinen, wie
uns die nun toten, unverständlichen Kämpfe der „Grünen" und der „Blauen",
welche einst die Straßen Byzanz' mit Geschrei und Blutvergießen erfüllten.

In so ungeheurem Maße auch diese Phantome, die Mächte, unser Sinnen
und Leben heute beherrschen mögen, so sind sie doch, wie diese Geschichte
klar erweist, Schöpfungen nur der letzten Jahrhunderte, einer Stunde kaum,
einer vorübergehenden Phase in der unendlichen Geschichte unseres
Geschlechtes vergleichbar. Sie sind der Ausdruck einer rückfälligen Epoche,

608



eines Zuriickflusses, wie der Sieg der Machiavelli-Monarchie einen Zurück-
fluss bedeutete. Sie sind ein Teil derselben Strömung des unsichern Glaubens
— innerhalb einer Entwicklungslinie von weit größerem Kaliber und von
durchaus verschiedener Tendenz: der Entwicklung in der Richtung der
moralischen und geistigen Einheit der Menschheit. Für eine gewisse Zeit
sind die Menschen auf diese ihre nationalen oder imperialen Götter
zurückgefallen. Nur für eine gewisse Zeit! Die Idee des Weltstaates, des allgemeinen
Reiches der Gerechtigkeit, von dem jedes lebende Wesen ein Bürger sein
soll, hat schon vor zweitausend Jahren in der Welt bestanden, um nie mehr
daraus zu verschwinden. Die Menschen wissen, dass sie besteht, selbst
wenn sie sie nicht anerkennen. In den Schriften und Reden der Menschen
der heutigen Tage über internationale Beziehungen, in den landläufigen
Diskussionen der Historiker und politischen Publizisten, spürt man ein
Gefühl, wie wenn trunkene Männer nüchtern würden und wie wenn sie
schrecklich Angst vor dieser Nüchternheit hätten. Sie schwatzen immer noch
von ihrer „Liebe" zu Frankreich, von ihrem „Hass" auf Deutschland, von
der „traditionellen Vorherrschaft Großbritanniens auf dem Meere" und so
weiter und so weiter, wie die, welche von ihren Bechern zu singen nicht
müde werden, trotz dem Anwachsen ihrer Besonnenheit und beginnenden
Kopfwehs. Tote Götter sind es, denen sie dienen. Weder zur See noch zu
Lande wünschen die Menschen, dass Mächte herrschen — nur dass Recht
bestehe und Dienstwille. Diese stumme, unausweichliche Forderung ist in
all unsern Sinnen wie eine Dämmerung, die langsam anbricht und durch
die Fensterläden in ein unordentliches Zimmer blickt...

* *
*

Und hier kommen wir auf eines der hauptsächlichsten Probleme, die
unser Leben zur gegenwärtigen Zeit bedrängen — das Problem der
Verbreitung der Fortschritt - Errungenschaften.. Während zweihundert Jahren
hat, hauptsächlich unter dem Einfluss des wissenschaftlichen und forschenden
Geistes, eine ständige Verbesserung der Produktionsmethoden sozusagen von
allem und jedem, wessen der Mensch bedarf, stattgefunden. Wenn unser sozialer
Sinn und unsere soziologischen Kenntnisse den Anforderungen, die nun an
sie gestellt werden, gewachsen wären, so hätte diese große Steigerung der
Produktion ohne Frage der ganzen Gemeinschaft zugute kommen müssen,
hätte für jedermann ein Maß der Bildung, Erholung und Freiheit bewirken
müssen, wie es die Menschheit nie zuvor kannte. Aber, obgleich die
durchschnittliche Lebenshaltung besser geworden ist, so ist doch diese Steigerung
unverhältnismäßig gering geblieben. Die Reichen haben sich eine Freiheit
und einen Luxus gestatten können, wie er nie zuvor erhört worden war,
und die Zahl der wohlhabenden, nichtstuend-glücklichen und unproduktiven
Leute in der Gemeinschaft hat unverhältnismäßig zugenommen; dies aber
ist wiederum nicht ausschlaggebend für den Gesamtwohlstand. Sehr viel
reine Vergeudung wäre zu erwähnen. Riesenhafte Güteranstapelungen und
Energie-Akkumulationen sind für kriegerische Vorbereitungen und aktive
Kriegführung daraufgegangen. Viel ist für die ephemeren Anstrengungen
eines unrentablen Konkurrenzsystems verbraucht worden. Vielversprechende
Möglichkeiten sind nicht ausgenützt worden, da Besitzer, Zwischenhändler
und Spekulanten deren ökonomischer Fruktifizierung Widerstand entgegensetzten.

Die nützlichen Dinge, welche Wissenschaft und Organisation in den

609



Bereich der Menschheit gebracht haben, sind nicht methodischerweise
entwickelt und rationell verwertet worden: spekulierende Abenteurer haben
sich darum gerissen, danach geschnappt und sich ihrer für selbstige und
eitle Zwecke bemächtigt. Das achtzehnte Jahrhundert war in Europa,
besonders in Großbritannien und Polen, das Zeitalter der Privatwirtschaft. Die
„private Initiative", was in Wirklichkeit bedeutete, dass jedermann berechtigt
war, sich soviel als möglich auf Kosten der Gesamtheit zu bereichern,
herrschte unumschränkt. In den durchschnittlichen Novellen, Theaterstücken
und solcherlei repräsentativer Literatur dieser Zeit ist nirgends ein Gefühl
von Verpflichtung gegenüber dem Staate in geschäftlichen Dingen zu finden.
Jedermann zielt nur darauf hin, „sein Vermögen zu machen", kein Gefühl
besteht dafür, dass es unrecht ist, als unproduktiver Schmarotzer der Gesellschaft

zu leben und noch weniger dafür, dass ein Finanzier oder Kaufmann
für die Dienste, die er der Menschheit leistet, jemals zu hoch bezahlt werden
könne. Dies war die moralische Atmosphäre der Zeit und jene Lords und
Herren, die sich das gemeine Gut aneigneten, die Mineralgruben auf ihrem
Boden mit Beschlag belegten und die freien Bauern auf das Niveau von
armseligen Landarbeitern herabdrückten, zweifelten nie im geringsten daran,
dass' sie ein höchst verdienstliches Leben führten.

O

NIEDERWÄRTS...
Von MAX GEILINGER

Erde, wehendes Blatt im All,
Schwebst gelind um den Sonnenbaum,
Der noch blüht, und du ahnst es kaum,
Dass du leise im Niederfall;

Denn du führst eine seltene Fracht,
Die von der Sonne noch nie gespürt,
Lust und Leid und Morgen und Nacht,
Menschentränen und Frühlingswind,
Was dich mählich zur Tiefe führt,

Wo die erhaltenden Kräfte sind.

o

610


	Eine moderne Universalgeschichte

