Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Uber das Leiden

Autor: Widmer, Martha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DAS LEIDEN

Zu allen Zeiten haben die Menschen eine Sehnsucht in sich
getragen nach einem gliickseligen Zustand ohne Miihe und Arbeit,
ohne Leiden und ohne Not. Die Juden schufen aus dieset Sehn-
sucht heraus die Paradieslegende, die Griechen die Sage vom
goldenen Zeitalter, aus ihr entsprang auch die wonnige Mir vom
Schlaraffenland.

Natiirlich, der moderne Mensch glaubt an derlei Geschichten
nicht mehr! Wie aber, wenn man ihm das Gegenteil bewiese?
Wenn man ihm bewiese, dass er im innersten Schrein seines Her-
zens diese Sehnsucht noch ebenso hegt wie Adam und Eva, als
sie auf dem dornigen Ackerfelde ihrer friiheren Gliickseligkeit ge-
dachten? Wir sehen, wie der Eine das Paradies in die lingst ent-
schwundene Jugendzeit verlegt, der Andere auf ein sorgenireies,
gliickliches Alter hofit; iiber das Einzeldasein hinausblickend, er-
hoffen Viele eine Zukunft der Volker in eilel Frieden und gegen-
seitiger Forderung. Jeder, dem es heute schlecht geht, hoift, wenn
er kein Pessimist ist, auf ein besseres Morgen — und der Pessimist
selbst beweist es: er ist gekrdnkt und enttduscht, weil die Welt
schlechter ist, als er sie sich gewiinscht hat. So empfindet jeder
den Zustand der vollkommenen Zufriedenheit als den einzig ange-
messenen und den Schmerz und das Leiden als etwas zu Unrecht
Vorhandenes, das eigentlich aus der Welt geschafft werden miisste.

Es ist eine durchaus gesunde Tendenz im Menschen, dass er
mit allen Krdften aus dem Leiden herausstrebt. Dadurch, dass die
Besten aller Zeiten von dem Wunsche beseelt waren, das Leiden
aus der Welt zu schaifen, erstanden der Menschheit die héchsten see-
lischen und kulturellen Werte. Und lediglich der fortwidhrenden
Unzufriedenheit mit den herrschenden Zustinden und der Sehn-
sucht nach Verbesserung verdanken wir Fortschritt und Entwick-
lung auf allen Gebieten. Doch dieses Streben zur Leidenslosig-
keit hin ist nur dann berechtigt, wenn es sich duflert als ein Kampf
gegen unhaltbare Zustinde, dessen Endziel eine Verbesserung, das
Erklimmen einer hoheren Stufe ist. AuBert es sich aber als Auf-
lehnung gegen das Leiden iiberhaupt oder als Angst oder Flucht
davor, so ist es verwerflich. Diejenigen, die glauben, dass die
Welt dann vollkommen wire, wenn sie vom Leiden befreit werden

497



konnte, geben sich einer Illusion hin. So lange es Leben gibt,
wird es Schmerz und Leiden geben miissen; denn Leben heifit:
Sich wandeln; Wandlung bringt Schmerzen; das Leiden ist unaui-
l6slich mit dem Lebensprozess verkniipit.

ES #*
*

Wenn wir dem mannigfachen Leiden auf den Grund gehen,
so finden wir als letzte Ursache immer diese: Etwas, das uns lieb
ist, wird uns genommen, etwas, das wir uns wiinschen, wird uns
nicht gegeben. Sei es nun ein wertvoller Gegenstand oder sonst
ein greifbares Gut, oder ein geliebter Mensch, oder seien es ideelle
Giiter wie Gesundheit, Wohlbefinden, eine Hoffnung, eine Illusion
nur — wenn sie uns genommen werden, schmerzt es uns. Und was
von uns in jedem einzelnen Falle gefordert wird, ist das Schwerste,
was es gibt: Verzicht, Entsagung, Opfer. Der Verzicht ist eine
Forderung, gegen welche einer der Urtriebe, die jedem Lebewesen
innewohnen, sich auilehnt: der Trieb des Begehrens, des uner-
sittlichen Haben-Wollens. Wie schon das Kind, das ja in unbe-
grenztem Mafe haben will, leidet und sich auflehnt, wenn die
Mutter ihm das Lieblingsspielzeug oder die Leckerei nicht gibt,
so leidet und empdért sich auch noch der erwachsene Mensch, wenn
das Leben ihm das, was er hat oder haben mdéchte, entzieht. Dante,
in der tiefen Erkenntnis, dass dieser Trieb den Menschen unab-
lassig an seiner Wandlung zum Hoheren hindert, hat ihn in seiner
Gottlichen Komodie dargestellt als eine reiende Wolfin, deren ab-
gemagerter Leib nichts als ein einziges, gellend laut schreiendes
Begehren ist. Als eines der drei Schreckenstiere versperrt sie ihm
den Weg zum Berg der Erlésung.

Der Verzicht wird ganz eindeutig von uns gefordert in den
Fillen, wo das Schicksal unerbittlich ins Leben eingreift und uns
vor fertige Tatsachen stellt. Wenn uns ein geliebter Mensch ge-
storben ist, so moégen wir uns dazu stellen, wie wir wollen, der
Verlust ist da, ebenso wenn wir durch eine &duflere Katastrophe
Besitz und Existenz verlieren, oder wenn uns eine schwere Krank-
heit befillt, die uns unsere Bewegungsireiheit raubt. Dass man
sich dem Schicksal zu fiigen hat, ist etwas, was der gewohnliche
Mensch noch am ehesten begreift. Sein Verstand sagt ihm, dass
hier ein eisernes Muss waltet, gegen das alle Auflehnung sinnlos

498



ist. Bedeutend schwerer erscheint das Opfer, wenn es sich nicht
um einen direkten Zwang, sondern blo um eine Forderung, ein
Sollen handelt, dessen Erfiillung zundchst noch von unserm freien
Willen abhdngt. Wenn wir fiihlen, dass ein Mensch, den wir lieben,
sich von uns abwenden und eigene Wege gehen will, weil es seine
Entwicklung so verlangt, so steht es uns heute noch frei, den Ver-
zicht zu leisten oder nicht. Noch kénnen wir uns einreden, dass
vielleicht der Kelch an uns voriibergehe. Doch was heute erst
als leise Mahnung in der eigenen Brust sich regt, kann morgen
schon Schicksal und Miissen sein. Leisten wir heute den Verzicht
freiwillig, das heifit, bringen wir es auf, den Entwicklungsgang des
andern Menschen liebend zu verstehen, seine Freiheit zu achten
und ihn seinen Weg gehen zu lassen, so werden die Bindungen
des tiefen und echten Gefiihls zwischen ihm und uns die duBere
Entfremdung tiberdauern kénnen. Pochen wir aber auf unser An-
recht auf ibn, klammern wir uns krampfhait an ihn, so wird er da-
durch gezwungen, sich gewaltsam von tns loszureifien und dabei
werden auf beiden Seiten tiefe Wunden geschlagen, die kaum mehr
zu heilen sind. Diese Wahrheit sollten sich die Eltern merken,
bevor ihre und der heranwachsenden Kinder Wege schon so weit
auseinandergegangen sind, dass sie sich nicht mehr zusammen-
finden kdnnen. Der Mensch, der imstande ist, ein Opfer zu bringen,
wenn er soll, steht auf einer ethisch weit hoheren Stuie als der-
jenige, der wartet, bis er muss. Noch hdher steht der, det einefi
Verzicht nicht nur dann leistet, wenn er von aufilen von ihm ge-
fordert wird, sondern der das Bediirinis nach innerer Wandlung
so slark und lebendig in sich trigt, dass er aus freiem Willen Dinge,
die ihm lieb sind, opfert, weil er erkannt hat, dass sie seiner Ent-
wicklung im Wege stehen. So wird er fortwdhrend liebe Gewohn-
heiten, dutrchschaute Illusionen, eingewurzelte Faulheit und den
Trieb, der ihn irrefithren will, zu opfern bereit sein.

Nun ist aber das Opfer und somit die Bewiltigung des Leidens
letzten Endes eine Frage der Netiorientierung. Und zwar zeigen
uns zahlreiche Beobachtungen, dass nicht nur der Mensch, sondern
die gesamte lebende Natur diese Frage fortwahrend zu l6sen hat.
Wenn beispielsweise in unsern Wildern einer Rottanne durch un-
gliicklichen Zufall der Haupttrieb dbgeschlagen wird, so bedeutet
dies fiir die Pflanze" eine schmerzliche Wunde. Nach und nach

499



vernarbt diese zwar, -doch das Wachstum steht still, und die ganze
Weiterentwicklung des Baumes scheint abgeschnitten. Doch was
sehen wir nach einiger Zeit? Einer der Seitentriebe richtet sich
langsam empor, nimmt die Richtung des Haupttriebes an, bildet
seinerseits Seitentriebe, und weiter wird Stockwerk auf Stockwerk
gebaut wie vorher. — Was hat die Pflanze erlebt? Ein Schick-
salsschlag hat sie getroffen; erst ist sie stutzig geworden und glaubte
sich zur Verkriippelung verdammt; doch die Sifte stiegen, wollten
weiter lebendiges Wachstum erzeugen — da sann sie auf einen
Ausweg und fand ihn auch.

Dasselbe erlebt der Mensch. Nehmen wir an, er verliert einen
geliebten Freund. Ein starker Anteil seines Gefiihls war in jenem
verankert, strebte mit allen Fasern zu ihm hin und strahlte wieder
bereichernd zu ihm selbst zuriick. Nun soll er auf diese Gliicks-
moglichkeit verzichten, die ihm zugleich Lebensnotwendigkeit ist.
Er leidet darunter schwer. Doch bald zeigt es sich, ob wir es mit
einem gesunden, tapferen, aktiven oder mit einem neurotischen,
schwichlichen, passiven Menschen zu fun haben. Der gesunde
Mensch wird handeln wie die Rottanne. Zwar ist er geneigt, sich
durch seinen Schmerz iiberwiltigen zu lassen und sich dem Leben
und der Weiterentwicklung zu verschlieffen; doch seine Sifte steigen,
das heifit seine Vitalitdit und sein Bejahungsvermdgen dem Leben
gegeniiber sind so stark, dass er sich zur Klarheit durchringt: die
alte Bahn ist meinem Gefiihl unwiderruflich verschlossen; will ich
weiter leben, so habe ich mir eine neue zu suchen. Er wird sie
auch finden und sein Gefiihl dorthin zu lenken imstande sein. Sei
es nun, dass er neue Beziehungen zu Menschen anbahnt, oder dass
er mit den freigewordenen Kréiten eine Arbeit schafit — auf jeden
Fall nimmt er an, was ihm bis vor kurzem noch unméglich schien:
sein Leben ist trotz der schweren Einbufle noch lebenswert. Der
lebenstiichtige Mensch sieht nach kurzer Frist ein, dass sich mit
dem Schicksal nicht streiten ldsst, dass hier eine hoéhere Macht
waltet, die sich niemals izm beugt, sondern der er sich zu beugen
hat. Jedes Mal, wenn der Mensch es iiber sich bringt, sein kleines
Ich mit seinen Wiinschen in den Hintergrund zu stellen und sich
einem Ubergeordneten zu fiigen, hat er eine Sprosse an der Leiter
seines Reifungsprozesses-erklommen und sich dem Ziel seiner Ent-
wicklung um ein kleines Stiick gendhert. Aus jedem ehrlich er-

500



littenen Schmerz, jedem ehrlich geleisteten Verzicht geht er um ein
Stiick reifer und weiser hervor. So schafft er aus dem Verlust einen
Wert und bietet trotz des urspriinglich bitteren Miissens den Anblick
eines Freiwilligen, der seine Stellung selber gewdhlt hat.

Anders der neurotische Mensch, den das gleiche Schicksal trifft.
Zum hundertsten Male lehnt er sich gegen die lingst unwiderruf-
liche Tatsache auf; die gesunde Neuorientierung weist er entriistet
von sich. Einen Wert, der ihm seinen Verlust ersetzen kdnnte, gibt
es fiir ihn auf der weiten Erde nicht mehr. So hadert er mit Gott
und Welt und sperrt sich gegen jede gesunde Weiterentwicklung.
Doch: Volentem fata ducunt, nolentem trahunt. Ergreift er nicht
freiwillig selbst die Ziigel, die ihm das Schicksal in die Hand driickt,
so schleppt es ihn, ob er auchzetert, erbarmungslos hinterdrein.
Und wihrend derjenige, der sich seinem Schicksal bedingungslos
zur Verfiigung stellt, ein Freier ist, der wi//, so bietet der sich Auf-
lehnende das Schauspiel des Unterlegenen, der klaglich muss. Den
Verzicht leistet er nie, und so wichst er auch nicht an seinem
Schmerz. Seine seelische Struktur bleibt sich gleich, mag er auch
durch noch so viel Leiden hindurchgegangen sein.

Denn diese Art von Leiden ist nutzlos und fruchtlos. Unab-
sehbar ist die Zahl derer, die ihre Tage in fruchtlosem Leiden hin-
bringen. Fruchtlos leiden alle diejenigen, die unter der sogenannten
Macht der Verhiltnisse seufzen, aber weder die Kraft aufbringen,
diese aktiv ihren Bediirinissen entsprechend umzugestalten, noch
sich endgiiltig in etwas fiigen konnen, was sie zu dndern doch
nicht fiahig sind; fruchtlos die, die sich bestindig minderwertig
fiithlen, aber sich nie die Leistung abringen, die ihre innere Stimme
von ihnen fordert; fruchtlos die, die ihre Illusionen iiber die eigene
Person nicht aufgeben wollen, obschon sie auf Schritt und Tritt
in schmerzlichster Weise dazu ermahnt werden; fruchtlos auch die
Vielen, deren jugendlicher Lebensoptimismus sich veriliichtigt hat,
denen eine [llusion nach der andern zerronnen.ist und die dann
in Resignation und Freudlosigkeit versinken, statt sich einen neuen,
mannhafteren Lebensaspekt zu bilden, und an die Stelle des Op-
timismus den Glauben zu setzen, jene kostliche, langsam aus Opfer
und Verzicht und tiefster Religiositit erwachsende Frucht, die ein
Besitz des reifen und giitigen Menschen ist. Fruchtlos leiden alle
diejenigen, die die Toten betrauern. Nicht nur tote Menschen sind

501



damit gemeint, sondern ebensosehr tote, alte Werte, Zustande, die
ihre Zeit und Berechtigung gehabt haben, die aber jetzt erloschen
sind. Es gibt Menschen, die sich nie damit abfinden kénnen, dass
eine einmalige, gliickliche Zeit in ihrem Leben unwiederbringlich
vorbei ist, andere, die immer wieder auls neue gekridnkt sind, dass
nicht mehr die Auffassungen von Ehre, Treue oder Liebe gelten,
die in ihrer Jugend gegolten haben; wieder andere hangen mit
ihrem Herzen am Schonheitsideal einer frtiheren Kulturepoche. —
Tote Werte betrauern heifit eigensinnig das Rad des Weltlaufs nach
riickwarts drehen wollen, stehen bleiben, passiv zuriickschauen und
dabei den Anschluss an das pulsierende Leben verlieren. Spitteler
hat in seinem Olympischen Frihling an der Gestalt der Maja ge-
zeigt, wie weit ein Mensch es mit dem Hangen an alten, toten
Werten treiben kann und wie verhidngnisvoll das neue, junge Leben,
das aufkeimen will, dadurch geknebelt wird.

Alle diese Menschen kranken daran, dass sie im Leiden ver-
harren, statt die Neuorlentierung zu leisten. Sie unterliegen der
Macht der unergriindlichen Trigheit, die in der Tiefe des mensch-
lichen Wesens sitzt und sich wie ein Zentnergewicht an alles hingt,
was Umschwung und Bewegung will. Es ist bequemer, im Alten
zu verharren und zu jammern iiber die Ungerechtigkeit der Welt,
als sein Leben kraftvoll in die Hand zu nehmen und sich neue
Wege zu bahnen, wo die alten verschiittet sind. Die Menschen
reden sich gerne ein, dass das Festhalten am Toten oder Totge-
weihten Treue sei. Ihnen ist zu erwidern, was Hermes - Spitteler
der trauernden Konigin Maja antwortet:

Armut und Kleinmut klammern sich an Treue
Doch grofien Mutes Sehnsucht glaubt ans Ewigneue.

Ahnlich lebenshemmend wie Trdgheit und Beharren wirkt der
Eigensinn: der lebensuntiichtige Mensch hat sich in den Kopf ge-
setzt, nun gerade das, was ihm genommen wurde, am noétigsten
zu brauchen am schwersten entbehren zu kénnen. Aber noch ein
anderer Faktor begﬁnstlgt und fordert das nutzlose Leiden. Es ist
fast nicht glaubhait und ist doch wahr, dass in jedem Menschen eine
grofie Liebe zum Leiden steckt die geradezu in eine Leidenschaft
ausarten kann. Schon das Kmd das aus dem Wemen iiber ein
kleines Weh nicht mehr heraus will, trigt sie in sich. Es gibt
Ungluckllche, die es einem nicht verzeihen, wenn man sie von

502



ihrem Schmerz befreien will, indem man ihnen beweist, dass
€r grundlos ist. Sie halten an ihm fest wie an einem eifer-
suchtlg gehiiteten Schatz. Einsame, die man unter Menschen bringen
will, bleiben hartnickig allein, nur um unter ihrer Einsamkeit leiden
zu konnen. Es sind das die sogenannten Lebensschmoller. Gott-
iried Keller hat in einer ausgezeichneten Novelle die Psycho-
logie dieser Menschen geschildert; er sagt da vom Pankraz: ...,so0
strich er oft mit einer tuchtlgen Baumwurzel oder einem Besenshel
in der Hand durch Feld und Wald, um zu sehen, wie er 1rgendwo
ein tuchttges Untecht auftreiben und erleiden konne.“ Ins Krank-
hafte steigert sich diese Sucht bei Solchen, die sich ein ganzes
Wahnsystem von ihnen zugefiigten Leiden konstruieren und daran
trotz aller Gegenbewelse unentwegt festhalten.

Eine unheilvolle Rolle spielen beim Leidensseligen meist die
guten Freunde, die ihm, wie sie es nennen, Verstandnis und Mit-
leid entgegenbrmgen ihn aber damit immer tiefer in seinen Leidens-
zustand hmemdrangen Einem solchen Menschen hilit man einzig
damit, dass man sein Gebaren absmhthch nicht versteht, ihn hart
zur Rechenschaft zieht und ihn zwingt, sich zu einer neuen Ein-
stellung durchzuringen. Der Mentalitit dieser guten Freunde hat
Spitteler im Babo ein ehrendes Denkmal errichtet. Ihnen gebiihrt
jene drastische Behandlungswexse die Hermes in dem oben er-
wihnten Gesang dem alten Pfaffen angedeihen lasst.

e

Nicht das Leiden an und fiir sich ist also das Ubel, sondern einzig
das Verharren im fruchtlosen Leiden. Es ist eine Verschwendung
von Kraften und folglich ein Frevel am Lebend1ger1 Das Leiden
soll nur ein Ubergang zum Neuen sein. Doch als solches ist es
notwendtg und als Lebensfaktor unentbehrlich. Denken wir uns
eine Welt aus der das Leiden ausgeschaltet ware ! Sle wiirde aus-
sehen wie das glatte Gesicht eines Menschen, der nur den materi-
ellen Genuss kennt, der stumpisinnig und ohne Konflikte dahin-
lebt, ein Gesicht wie eine leere Maske, eine Fassade ohne Hinter-
grund Bergson sagt iiber den Begnff des Dasems ,Pour un étre
conscient exister consiste a changer changer a se mfrir, se mﬁru‘ ase
créer indéfiniment soi-méme.“ Doch aus der satten Geniigsamkeit
heraus hat sich noch nie ein Mensch zu einer Anderung und Neu-

503



schaffung aufgerafft. Im Einzeldasein wie im Leben der Vbélker
war es von jeher nur das Leiden, waren es Konflikte mit der Aufien-
welt oder qualvolle Unzufriedenheit eines Suchenden mit sich selber,
die eine tiefgreifende Wandlung und somit neue Werte erzeugten.
Jeder echte Schmerz fiihit den Menschen auf sich selbst zuriick,
zwingt ihn dazu, in seine Tiefe hinunterzusteigen, erschliefit ihm
den Zugang zu seinem innersten Sein. Der Schmerz schiittelt ihn
um und um, regt sein Denken an, entwickelt sein Gefiihl. -Die
meisten Menschen kidmen ohne das Leiden nie zu ihrem tieferen
Getiihl. Es sitzt wie ein Eisblock in ihrer Seele, bis der Schmerz,
der grofie Loser, der grofie Mauerbrecher kommt und ihn langsam
zum Schmelzen zwingt. Da geht ihnen auf: vielleicht leidet mein
Bruder, mit dem ich tdglich ein und aus gehe und von dem ich
nichts weifl, ebenso wie ich, vielleicht ringt auch er um eine Neu-
orientierung, die ihm das Weiterleben ermdglicht, vielleicht bedarf
er dazu meiner Hilfe. So fiihrt der Schmerz die Menschen zu-
einander, er weitet ihren Blick fiir das Leid und den Kampf der Welt.

Ohne Leid gibe es in der Welt auch keine echte Freude. Die
Oberfliachlichen sprechen von Freude, kennen aber nur die Lust.
Wahre Freude quillt aus Tiefen, die nur durch das Leiden erschlossen
werden. Wenn ein reifer Mensch sich freut, so klingt bei ihm all
das iiberwundene Leid aus der Tiefe mit und verleiht der Freude
die warme Klangfarbe und das Schwergewicht. Aus diesen Quellen
ilieBt auch der Humor, jener nimlich, den nur die ganz Grofien
unter den Dichtern kennen, der Humor, der ,durch Tridnen lichelt“
und der uns darum so sonderbar ans Herz greiit.

Dadurch, dass der Mensch den Zugang zu seiner Tiefe findet,
dass er alle Erlebnisse in sein Innerstes hineinnimmt und sie durch-
wirkt mit dem Einschlag seines hochsteigenen Wesens, wird alles,
was er erlebt, in besonders intensivem Mafle sein Besitz. Wenn
auch sein Leben sich im kleinsten Rahmen bewegt, so kann er
dennoch mehr erleben als einer, der die ganze Welt durchstiirmt
und gierig Erlebnis auf Erlebnis hduft. Denn nicht die Menge
macht es aus, sondern der Tiefgang, nicht was wir erleben, sondern
was wit daraus machen und ob es uns zum innern Reichtum wird.
Leiden — hinuntersteigen in die dunkle Tiefe — bereichert wieder
auftauchen — das ist der ewige Kreislauf unseres Lebens, den die
Menschheit in grandioser Weise unter dem Symbol des leidenden,

504



sterbenden und wieder auferstehenden Gottes aus sich heraus proji-
ziert hat. Christus, der den Kreuzestod stirbt, Dionysos Zagreus,
der die grausame Zerstiickelung erleidet, Attis, der sich entmannt
und hinwelkt, und wie sie alle wieder zu neuem und strahlenderem
Leben auferstehen; die Unzahl der Heroen, die irren, kdmpfen, in
die Unterwelt hinabsteigen und unfehlbar wieder auftauchen zu
neuem Tun: sie alle sind das Bild dieses unseres inneren Geschehens.

Unsere Zeit krankt an der Angst und feigen Flucht vor dem
Leiden und an der Unfdhigkeit dazu. So kdnnen wir unsere Kinder
nichts Besseres lehren als dieses: fruchtbar leiden und dem Leiden
immer aufs neue und riickhaltslos bereit sein. Ein reifer Mensch
wird riickblickend dem Schicksal danken fiir jedes Opfer, das es
ihm auferlegt hat. Und eines modernen Franziskus letzte Lob-
preisung miisste lauten: Gepriesen seist Du, o Herr, fiir unsern
Bruder, den Schmerz! selig die, die sich Deinem Willen fiigen,
denn ihnen wird er kein Leides tun.

ZURICH MARTHA WIDMER

ooo

FRUHLING IM FREIEN

Von MAX GEILINGER

Hinaus ins Weite, der Enge satt,

Ihres Staubs, ihrer triiben Gesichter,

Aus nasskalten Schattenklammen der Stadt
In den unsterblichen Friihling der Dichter.

Heut braust er draufien, der Werdegeist,
Immer machtig und groff und schén;
Der Nebelwolken zerschleifit, zerreifit
Mit seinem leuchtenden Griffel F6hn.

Wie kahle Aste nun Sonne klingen;

Im Vogelsange ein frith Vollenden!

Die Geliebte — hier Wolke von Schmetterlingen,
Voll von Lichtglanz und Sichverschwenden!

oo
005



	Über das Leiden

