Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Metaphysische Streifziige

Autor: Spoerri, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METAPHYSISCHE STREIFZUGE

DER AUSGANGSPUNKT

Wenn einer einen Streifzug unternimmt, dann weifl er gew6hn-
lich, was er sucht; er weifl aber nicht, was er findet. So zog Saul
aus, um seines Vaters Eselinnen zu suchen, und er fand ein Konig-
reich. Vielleicht wird es mir umgekehrt gehen. Ich ziehe aus, um
ein Konigreich zu finden, vielleicht komme ich heim mit ein paar
grauen, halblahmen, langohrigen Wahrheiten. Und dennoch wag
ich’s. Denn das Konigreich, das ich finden will, ist das Reich der
Wirklichkeit, und lieber will ich mir den Kopf einrennen an allen
Mauern und Prellsteinen, als dass ich im engen Hiuslein sitzend
mir unendliche Welten der Unwirklichkeit ertrdume.

Unsre alte Welt erstickt langsam an tausend Unwirklichkeiten.
In Amerika brennen riesige Getreideberge, auf dem Meere fahren
leere Schiffe hin und her, in Europa verhungern tausende von
Menschen. Das alles, weil allerlei nationale, historische Unwirklich-
keiten die Menschen derart blenden, dass sie die einfachste wirt-
schaftliche Wirklichkeit nicht sehen, die darin besteht, dass — seit
den groBen Erfindungen — die Menschen der ganzen Welt zu-
sammenhingen, und dass kein Teil leiden kann, ohne dass die
gesamte Menschheit mitleiden muss. Doch an diesen Dingen
konnen metaphysische Sterngucker nichts dndern. Da miissen Médnner
der Tat, der Einsicht und des guten Willens sich zusammenfinden
und, ungeblendet durch Scheinwirklichkeiten, die Grundlagen eines
gemeinsamen Haushaltes feststellen. _

Aber auch auf geistigem Boden liegen Berge von Unwirklich-
keiten, und wer irgendwie helfen kann, diese Schuttmassen zu be-

Wissen und Leben. XIV. Jahrg. Heft 11 (1. April 1921)

481



seitigen, so dass auf reinem Boden, in reiner Luft der Geist wieder
atmen und seine Schwingen regen kann, der hat nicht nur das
Recht, sondern auch die Pilicht, Hand anzulegen. Darum wage
ich es, an so bedeutender Stelle von meinen Streifziigen zu be-
richten.

Wenn man vorwérts kommen will, so darf man sich nicht mit
unnotigem Geschirr beschweren. Sowohl Lackstiefel als lange
Rockschofie sind auf Wanderungen entbehrlich. Auch feine Hand-
schuhe sind auf Forschungsreisen eher hinderlich. Und weunn ich
erst noch den Kragenschoner der persénlichen Zuriickhaltung an-
ziehen wollte, so kdme ich {iberhaupt nie von der Stelle. Ich werde
weder mich noch Andere schonen. ' b

Was ich aber nétig habe, das ist Begleitung. Im Geiste werde
ich mich an jenen Freund, an jene liebe Frau wenden und sie
bitten, mit uns zu kommen. So werde ich weniger leicht auf Ab-
wege geraten, und was ich etwa iibersehen sollte, wird mir der
Andere melden. Gerade weil die Mdnner immer nur allein auf Reisen
gingen, haben sie so weit abirren konnen. Nur wenn wir wiedel
mit den Frauen gehen, kénnen wir sicher sein, die ganze Wirk-
lichkeit zu finden.

Was niitzt es aber, auf Streifziige zu gehen, wenn man nicht
immer zuriickkehren kann in sein Lager, wo Raum ist, seine Beute
zu versorgen, wo sichere Deckung vor Angriffen schiitzt, wo ein
Beobachterturm den Weg weist zu neuer Ausfahrt? Und gerade
das ist ja die Hauptsache, dass man den Ausgangspunkt richtig
auswihlt. Was niitzt es, in irgend einem Land Reichtiimer zu ent-
decken, wenn der Zugang dann wieder verloren geht, wenn man
das Land nicht mit dem Ausgangspunkt verbinden kann? Und so
Viele haben nie das Land ihrer Sehnsucht erreichen kdnnen, trotz
grofler Krait, trotz groBlem Eifer, trotz einwandfreier Ausriistung,
nur weil sie von einem Ort ausgegangen sind, der zu weit abge-
legen war.

So will ich nun zuerst meinen metaphysischen Ausgangspunkt
darlegen, dann hoff’ ich, auf einigen Streifziigen ins Land der Ver-
gangenheit zeigen zu konnen, dass mein Feldlager an einem guten
Orte liegt, und dann vielleicht kann ich es wagen, im Land der
Gegenwart die Wege zu suchen, die zu der wahren Wirklichkeit
der Zukunft fiihren.

482



Wie Herr Jourdain erstaunt feststellte, dass er sein ganzes
Leben in Prosa gesprochen hatte, so mag jeder Sterbliche sich
verwundern {iber die Tatsache, dass er Philosoph ist. Jeder Mensch
hat eine Weltanschauung, denn jeder Mensch schaut die Welt auf
irgend eine Weise an. Die Weltanschauung aber der Leute, die
nicht wissen, dass sie eine solche besitzen, heifit nraive Welt-
anschauung. Es ist die Philosophie der meisten Frauen.

Sie besteht darin, dass man die Welt nimmt, wie sie ist, ohne
daran herum zu griibeln. Es gibt Dinge um uns her, die sind Wirk-
lichkeiten, mit denen man sich abgeben muss, und dieses Sich-
mit-den-Dingen-abgeben geschieht nach gewissen Regeln, und wer
diese Regeln kennt und sie treu befolgt, der wird leichter mit der
Wirklichkeit fertig. An dem allem ist nicht zu riitteln. Und wie
es einen weltlichen Haushalt gibt, so gibt es auch einen himm-
lischen Haushalt, zu dem wir einmal den Schliissel bekommen,
und um’ dessentwillen schon hier allerlei Vorbereitungen getroffen
werden miissen. Ob es sich nun um Kochrezepte, Stoffmuster,
gesellschaftliche Regeln oder religiose Forderungen handelt, alles
verdient mit Ernst und Sorgfalt angepackt zu werden. Und weil
das Tun dieser Leute immer an einen duflern Gegenstand geheitet
ist, sei es nun ein Gemiise, ein Kinderhdubchen, ein Tochterlein,
ein geliebter Mann, eine Freundin, die Welt oder das Paradies,
an dessen Existenz nicht gezweifelt wird, so bekommt ihr Handeln
eine sichere, feste Fiihrung und Notwendigkeit.

Als ich sagte, das sei die Weltanschauung der meisten Frauen,
wollte ich damit weder von dieser Weltanschauung, noch von den
Frauen etwas Verdchtliches sagen. Denn im Grunde ist das die
gesiindeste von allen Weltanschauungen. Es ist die Weltanschauung,
ohne die man nicht leben kann, und sogar der tiefsinnigste Philo-
soph, der in seiner Studierstube die Existenz des Dinges an sich
bezweifelt hat, ist seiner lieben Gemahlin von Herzen dankbar,
wenn sie ihm von diesen angezweifelten Dingen eine Probe in
Form eines guten Gerichtes oder warmer Pantoffeln hinstellt..

Und die lieben Frauen haben auch ein gewisses Bewusstsein
von dem Wert ihrer Weltanschauung, und gerne schiitteln sie im
Verborgenen den Kopf iiber die unpraktischen Minner und deren
fruchtlose QGriibelarbeit. Wenn aber ein Konfitiirentopi auch ein
viel greifbareres Ding ist als eine philosophische Frage, so miissen

483



doch die Frauen sich an den Gedanken gewdhnen, dass auch die
Metaphysik eine wichtige Angelegenheit ist. Jedem das Seine.

Der Gang der Menschheit gleicht einem grofien Vélkermarsch
auf ein fernes Ziel zu. Die Frauen, die fiir die Sicherheit der Kinder
zu sorgen haben, bleiben auf der groflen Heerstrae und riicken
da langsam und sicher vor. Die Minner aber ziehen auf Kund-
schaft aus. Auf Seitenpfaden erforschen sie das unbekannte Land.
Viele verirren sich dabei, manche miissen nach vielen Abwegen
zum Zuge der Frauen zuriickkehren und von da aus wieder den
Weg suchen, aber den Midnnern ist’s zu verdanken, wenn der grofie
Zug der Menschheit vorwérts kommt, und so bringt auch das philo-
sophische Griibeln, das scheinbar ein Irren im Nebel, ein Spazieren
auf unniitzen Wegen ist, die grofie wandernde Masse dem Ziele
niher.

Jene so selbstsichere naive Weltanschauung zeigt nimlich beim
nihern Beschauen einen bdsen Mangel. Diese dufleren Dinge, die
man so ruhig und vertrauensvoll handhabte, fangen an zu zer-
flieBen, sobald man sie in den Brennpunkt des Denkens stellt.
Schaut jenes Kissen, dieses Mobel an! Fiir das Auge ist es ein
Farbenileck. Ja, was sind Farben? Der Physiker sagt uns, Farben
seien Bewegungen von Lichtstrahlen. Man sieht ja, wie Farben
entstehen, wenn man einen Lichistrahl durch ein Prisma bricht.
In der Aulenwelt sind nur Lichtstrahlen von verschiedenen Wellen-
langen, in unserm Auge sind Regenbogenfarben. Gibe es iiber-
haupt Farben, wenn keine Augen sie aufnihmen?

Und so ist es mit all unsern Erlebnissen. Alles was wir er-
leben, trifft uns innerhalb der Hauthiille, in die wir eingeniht sind
und zu der auch unsre Augen und Ohren gehodren, und niemand
kann genau und sicher wissen, was auflerhalb dieser Hauthiille vor
sich geht, denn niemand kann auch nur um einen Millimeter aus
der Haut fahren. ' |

Wir sind genau in der Stellung, in der sich ein Koénig be-
findet, der von der Welt nur das vernimmt, was ihm seine Hof-
linge erzdhlen, und nur das sieht, was seine Hoflinge ihm zeigen.
Unsre Sinne sind solche Hoflinge, und wir wissen nicht, ob sie
uns die Wahrheit sagen, ob sie schmeicheln oder verleumden. Wir
wissen nur, dass wir nichts anders von der Welt wissen konnen,
als was wir von ihnen haben.

484



Wenn einer diese Uberlegungen gemacht hat, dann kommt
er von seiner naiven Weltanschauung zu einer kritischen Welt-
anschauung.

Da gibt es nun ebensoviele Wege als Philosophen, und deren
gibt es nicht wenige. Und man kann nicht sagen, dieser ist richtig
und die andern sind falsch; denn eigentlich fiihren auch da alle
Wege nach Rom. Richtiger gesagt: kein Weg fiihrt ganz zum Ziel,
aber die meisten Wege fiilhren dem Ziele ndher. Mein Weg, den
ich natiirlich’ nicht selber gebahnt habe, hat mich n&dher ans Ziel
gebracht als andere Wege, darum darf ich ruhig fiir mich glauben,
dass es der beste Weg ist. _

Wir haben unsre Uberlegungen iiber die Welt an jener Stelle
unterbrochen, wo wir feststellten, dass alle unsre Erlebnisse jene
dingliche Sicherheit verloren, die der naive Mensch ihnen zuschreibt.
So wollen wir nun vorerst ohne Unterschied alles, was wir erleben,
ob es von auflen oder von innen kommt, ob es ein Sinnenerlebnis
oder eine Herzensregung ist, zusammenwerfen in einen allgemeinen
Korb der Erfahrung.

Da liegt nun alles beisammen wie zerbrochenes Spielzeug,
und wir konnen nun nichts Gescheiteres machen, als die Sachen
einzeln herauslesen und vorldufig nach gewissen Gleichheiten zu-
sammenstellen. Diese Arbeit ist schwerer als man meint, denn ge-
wohnlich hat der Philosoph schon eine bestimmte Meinung von
dem, was er sucht. Anstatt dass er vorurteilslos alles in die Finger
nimmt, wihlt er nach bestimmten Grundsitzen seine Erfahrungs-
stiicke aus. Seit Kant ist es z. B. Brauch, nur die Dinge auf die
philosophische Drehbank zu nehmen, die das Merkmal ,Allgemein-
giiltigkeit* haben. Warum aber, um alles in der Welt, soll man
sich schon zum voraus einschrinken?

Wenn wir unvoreingenommen alles, was im Korbe der Er-
fahrung liegt, herausnehmen und nach Gleichheiten sortieren, so
machen wir die iiberraschende Entdeckung, dass es zwei grofle
Haufen gibt, dass wir es also immer mit zwei Arten Erlebnissen
zu tun haben. Und wenn wir das Hauptmerkmal dieser zwei Er-
lebnisse zu kennzeichnen suchen, so konnen wir sagen, dass die
einen stromend oder fliefend, die andern starr oder fest sind.

Nehmen wir zuerst das Starre: das ist leichter zu erkennen.
Da brauchen wir nur unsre Sinnentore zu 6ffnen und wir stehen

485



umringt von Starrheiten. Nehmen wir irgend ein Ding zur Hand,
sagen wir ein Buch. Wir sehen daran deutliche Umrisse, die wir
auch betasten konnen. Diese Umrisse sind bestimmte Grenzen, die
das Buch von allem andern trennen. Das wire eine Eigenschaft:
Begrenzung. Wir nehmen aber am Buch auch Teile wahr. Wir
konnen es auseinandernehmen und wissen, dass das Buch als
Korper dadurch nicht verdndert wird; und wenn wir geschickt genug
sind, konnen wir's wieder zusammenleimen, und alles ist wieder
wie vorher. Das wire eine zweite Eigenschait: Teilbarkeit. Noch
ein Drittes konnen wir beobachten am Starren. Das Buch ist irgend-
wo hergekommen. Jedem Teil kénnen wir nachgehen bis zum
Ursprung. Aus dem allgemeinen Zusammenhang der Dinge haben
sich alle Atome dieses Buches auf irgendeinem klaren kausalen
Weg zusammengefunden zu dieser voriibergehenden Zusammen-
setzung, die sich spiter einmal ganz sicher wieder auflésen wird,
sei es durch langsamen Zerfall oder durch plétzliche Zerstérung.
Aber kein Atom wird verloren gehen, es wird nur neuen Zusammen-
setzungen angehdren. Doch auch jetzt steht das Buch im Zusammen-
hang aller Dinge. Wenn ich es loslasse, fillt es zu Boden; wenn
es ins Feuer kommt, verbrennt es: das kann man alles zum voraus
wissen, denn das sind Zusammenhinge, die wir an allen Dingen
beobachten. Wir nennen das Gesetze, und diesen Gesetzen sind
alle Korper untertan. Das wéren also die Eigenschaften des Starren:
Begrenzung, Teilbarkeit und Gesefzmdpigkeit. Es sind einfach drei
Arten von Bestimmtheiten, Bindungen, die in dem allgemeinen
Strom des Geschehens starre Wesenheiten festhalten. Durch Be-
grenzung wird gleichsam ein einzelnes Ding in seinen &uflern
Grenzen wie in einer harten Schale eingefangen. Durch Teilung,
Analyse, wird diese Verfestigung nach innen fortgesetzt, bis nichts
mehr verschwimmend und unklar ist; auch der geringste Teil wird
in einer ganz winzigen Hiilse festgehalten, die man Atom nennt.
Durch Gesetze wird dann das Einzelding nach auflen gebunden
an alle iibrigen Dinge im Weltall, so dass vom kleinsten Atom
bis zum fernsten Himmelskérper ein ununterbrochener Zusammen-
hang von mehr oder weniger fester Substanz ist.

Wenn wir nur ein wenig diese drei Begriffe handhaben, so
machen wir auf einmal eine wichtige Entdeckung: Je mehr ein
Ding diesen Be-,ding“-ungen entspricht, desto leichter kénnen wir

486



es mit den Sinnen erfassen und mit dem Verstand verarbeiten.
Diese Tatsache ist so verbliiffend, dass man sich fragen muss, ob
diese drei Begriffe nicht so sehr Eigenschaften der Dinge, als viel-
mehr Einstellungen unseres Verstandes sind. Wir konnten sie dann
Kategorien des Verstandes nennen. Es sieht so aus, als wire der
Verstand gleichsam der Ingenieur, der die Eisenklotze, die ihm die
Sinne, seine Arbeiter, zugevichtet haben, zu Maschinenteilen ver-
arbeitet und zu zweckvollen Mechanismen zusammenschraubt. Wie
verwandt der Verstand mit den Sinnen ist, sieht man schon an den
sprachlichen Bezeichnungen. Man ,begreift“ etwas, man gibt sich
Miihe, es zu ,fassen“; aber zuerst muss man es ,feststellen“. Und
die hochsten Begriffe, die die Wissenschaft kennt: Bestimmtheit,
Klarheit, Deutlichkeit, Allgemeingiiltigkeit usw. sind nur die sub-
jektiven Spiegelungen jener drei Eigenschaften, die wir an den
starren Dingen beobachteten. Und sogar die logischen Denkgesetze,
die aller wissenschaltlichen Arbeit zu Grunde liegen, sind nichts
anders als Umschreibungen unserer drei Starrheiten. So haben wir,
vom Begriff des Starren ausgehend, einen riesigen Bezirk des Er-
lebens abgesteckt, dessen Zugang der Verstand und dessen vor-
nehmster Kanton die Wissenschaft ist.

Im Gebiet des Stromenden werden wir uns nicht so leicht
zurechtfinden. ‘Es ist ja von vornherein schwieriger, zu schwimmen,
als auf festem Boden herumzuwandern. Dann aber ist es nicht
leicht, von seinen Erlebnissen im Strémenden zu erzdhlen, da die
Sprache vor allem sich auf Starrheiten bezieht und alles in Starr-
heiten verwandeln mochte (Hauptsache, Ursache, Tatsadie usw.).
Endlich muss man in Betracht ziehen, dass der menschliche Geist
iiberhaupt und der Geist unsrer Zeit ganz besonders dem Festen,
dem Bestimmten zugewandt ist; denn der menschliche Geist hat
vor allem praktische Ziele, und nur das Feste kann als Grundlage
und Handhabe fiir das praktische Handeln dienen. Und so gehort
eine eigentliche Erziehung und Ubung dazu, um auf dem Gebiete
des Stromenden Erfahrungen zu sammeln. Viele Philosophen wollen
iiberhaupt nichts vom Stromenden wissen, weil sie nie jenes er-
leuchtungsartige Erlebnis von der Wirklichkeit der Strémung ge-
habt haben. Wenn ihr's nicht fiihlt, ihr werdet’s nicht erjagen....
Wie dem Starren das Organ des Verstandes entspricht, so wird das
Stromende erlebt durch ein eigenes Organ. Wir kénnen’s Stromungs-

487



gefiihl nennen, vielfach nennt man es kurzerhand Gefiihl, Andere
nennen'’s /ntuition. ' :

Wenn wir in uns hineinhorchen, so spiiren wir das, was man
bildlich das heimliche Flieen der Seele nennen kann. Es ist das
gleiche Gefiihl, das man beim Anhdren der Musik hat. Man spricht
ja auch von Tonwellen, rauschenden Akkorden, drdngendem Rhyth-
mus, wogender Harmonie. Und vom Gefiihl sagt niemand, es stelle
fest, sondern es dberflieft in wogender Leidenschaft, man fiihlt
sich hingerissen.

Das Stromungsgefiihl ist unser eigentliches Lebensgefiihl, und
bei naiv fiihlenden Menschen, z. B. bei Kindern, beobachtet man,
wie alle Bewegungen, die dieses Gefiihl anregen, als beseligend
empfunden werden. Man denke nur an die Freude, die Kinder
am Aufspringen auf einen Wagen haben, am Fahren iiberhaupt.
Eisenbahn-, Schifflein-, Schlitten-, Schlittschuh-, Skitahren usw. Die
Bewegung ist das wahre Lebenselement der Kinder. Reigen, Tanzen,
Springen, Schaukeln, Wiegen: alles das ist dem Kinde natiirlicher
als sittsames Gehen oder ldngeres Stillsitzen. Und wer den rhyth-
mischen Spielen einer Kindergruppe hat zuschauen koénnen, der
hat eine Ahnung bekommen von der Seligkeit, die darin liegt,
wenn der ganze Korper sich gleichsam auflost in einen Rhythmus,
in eine Bewegung, in eine Strémung.

Aber auch ein Erwachsener fiihlt in der reinen Bewegung ein
gewisses unerklarliches Wohlbehagen. Jedermann kennt das un-
angenehme Gefiihl, das wihrend Eisenbahnfahrten an Haltestellen
entsteht, auch bei kiirzeren Halten, wie erlost atmet man auf, wenn
endlich wieder die Rider anfangen zu rollen, und die Landschaft
wieder an den Fenstern vorbeifliegt. Eine rohe materialistische Art,
das Stromungsgefiihl anzuregen, ist das Rasen im Automobilwagen,
einer der letzten Geniisse, zu dem sich die Klumpenseele eines
modernen Maschinenmenschen aufpeitschen ldsst. Nur noch der
Kino steht auf gleicher Hohe oder besser: Tiefe, und auch hier
sind wahnsinnige Autojagden, Todesritte und dergleichen der Haupt-
bestandteil des Genusses.

Auf feinere Art wird das Stromungsgefiihl aufgeregt durch die
Kunst im allgemeinen, insofern in jeder Kunst Rhythmus verkérpert
ist, durch die Musik im besondern. Wunderzart hat der Roman-
tiker Wackenroder die Wirkung der Musik beschrieben:

488



,Ein fliehender Strom soll mir zum Bilde dienen. Keine mensch-
liche Kunst vermag das Flieflen eines mannigfaltigen Stromes, nach
allen den tausend einzelnen, glatten und bergigten, stiirzenden und
schiumenden Wellen, mit Worfen fiir's Auge hinzuzeichnen, — die
Sprache kann die Veridnderungen nur diirftig zdklen und nennen,
nicht die aneinanderhdngenden Verwandlungen der Tropfen uns
sichtbar vorbilden. Und ebenso ist es mit dem geheimnisvollen
Strome in den Tiefen des menschlichen Gemiites beschaffen, die
Sprache zdhlt und nennt und beschreibt seine Verwandlungen, in
fremdem Stoff; — die Tonkunst strémt ihn uns selber vor. Sie
greift beherzt in die geheimnisvolle Harfe, schldgt in der dunkeln
Welt bestimmte dunkle Wunderzeichen in bestimmter Folge an —
und die Saiten unsers Herzens erklingen, und wir verstehen ihren
Klang.“

Ein grofier Anreger des Stromungsgefiihles ist die lebendige
Natur. Stundenlang kann man das Brausen des Meeres betrachten
oder das Wogen der Wilder im Wind, das lautlose Wandeln der
Wolken, ihr Werden und Vergehen. Und selbst im Sturme zu
wandern, weckt seltsame Wonne.

Am tiefsten aber wird das Stromungsgefiihl erregt im mysti-
schen Erlebnis. Wie Dante am Schlusse seiner Gottlichen Komddie,
nach seiner Wanderung durch Holle, Fegfeuer und Paradies, sich
endlich Gott nihert, da wird er wie von einem Blitze geblendet.
Seine Fassungskraft versagt, nur eines fiihlt er noch: eine tiber-
michtige Bewegung, wie das Drehen eines weltengrofien Rades,
,es ist die Liebe, die da lenket Sonn und Sterne«, ... 'amor,
che muove il sole e laltre stelle. Und so greift das mystische
Gefithl in heiligen Schriften, Dichtungen und Kirchenliedern i immer

wieder zu Bewegungsbildern, um sich auszudriicken:

Das Meer brause und was darinnen ist, die Wasserstrome
frohlocken.... (Psalm 98.)

Und es entstand plotzlich am Himmel ein Brausen, wie eines
daherfahrenden gewaltigen Windes. (Apostelgeschichte 2, 2.)

Ich weifl einen Strom, dessen herrliche Flut.... (Kirchenlied.)

Die Wirklichkeit, die durch das Organ des Stromungsgefiihls
aufgenommen wird, hat gerade die Eigenschaften, die den starren
Dingen entgegengesetzt sind.

Das Starre ist begrenzt, das Strémende ist unbegrenzt Wer
hat je versucht, ein Gefiihl, das Flielen der Musik, die Liebe, Gott

489



zu zeichnen? Kann man etwas zeichnen, das keine Umrisse hat,
das in unbestimmten Fernen verschwimmt?

Das Starre ist teilbar, das Strémende ist unteilbar. Im Gefiihl
verschmilzt alles zur Einheit. Wie ein Ton durch einen Akkord
aufgesogen wird, wie eine Melodie in eine Fuge hineindringt, so
dass der Ton, die Melodie als solche weiterleben und dennoch
verschmolzen sind in einen unteilbaren Zusammenhang, so kann
sich die Seele auflésen in immer tiefere und umfassendere Ein-
heiten, so kann die Seele selber immer mehr andere Wesen in
sich aufnehmen, andere Wesen durchdringen. ...

Das Starre ist gebunden durch gesetzmiflige Zusammenhinge,
das Stromende ist frei. ,Der Wind bldset, wo er will, und du
horest sein Sausen wohl; aber du weifit nicht, von wannen er
kommt, und wohin er fihret. Also ist jeglicher, der aus dem Geist
geboren ist.“ (Johannesevangelium.)

Das ,Wunderbare“ ist der Gegensatz zum GesetzmiBigen. Und
das Wunderbare wird erfasst durch den Glauben, der einfach eine
religivse Umschreibung des Stromungsgefiihls ist, und das Einheits-
gefiih]l vertieft sich zur weltumfassenden Liebe, und das zuversicht-
liche Hinausfahren ins Unbegrenzte, das ist die Hoffnung. So
finden wir als reinste Ausprigung des Stromenden die Religion.

Wenn wir die zwei Erfahrungswelten, die durch das Merkmal
des Festen und Flielenden unterschieden werden, allen Inhalts
entkleiden, wie er uns durch Wissenschaft und Religion geboten
wird, so kommen wir auf die reinen Grundformen des Raumes
und der Zeit. Die reine Wissenschaft ist zeitlos, ist nur Raum.
Wenn sie aber von Zeit spricht, so stellt sie sich etwas Rdum-
liches vor, eine Linie mit einer regelmifligen Einteilung, mittelst
welcher man die Bewegung in Zahlen, also wieder in etwas Raum-
liches auflésen kann. Diese ridumliche Zeit ist nun eines der
schwersten Hindernisse, das dem Erfassen der reinen Strémung
entgegensteht. Immer wieder mischen wir riumliche Vorstellungen
in unser Strémungserlebnis. Und doch ist gerade das die Haupt-
sache, dass in der Zeit das Riaumliche aufgelést wird. Den Raum
kann man nicht wegdenken, wohl aber wegfiihlen. Im Gefiihle
l6sen sich die Grenzen unseres Ichs auf, ohne dass wir unsre In-
dividualitdt verlieren. (Individualitdt ist nicht Grenze, sondern Kern.)
Wir erleben dann, dass man wirklich an zwei Orten zugleich sein

490



kann: in sich und auper sich. Und zwei verschiedene Wesen kénnen
an der gleichen Stelle sein. Alle Geister leben, wenn sie sich lieben,
ineinander. Je grofer der Umfang unseres personlichen Lebens
ist, desto mehr umfassen wir andere Wesen, so ist es moglich,
dass wir alle in Gott leben und Gott in uns. Und wenn der Raum
wegfillt, so entwickelt sich Freiheit; denn Freiheit besteht darin,
dass man nicht von auflen getrieben wird.

Das alles tont roh und falsch, weil es in Worte gefasst ist,
aber im innern Gefiihl spiiren wir, dass es ebenso wirklich ist als
alle duflern Raumerlebnisse.

Bei diesen Erorterungen haben wir immer wieder die Worter:
.auffen“ und ,innen“ gebraucht. Sie zeigen, wie stark wir immer
von rdumlichen Anschauungen abhingig sind, wir spiiren aber, dass
wir mit diesen Wortern nichts anderes meinen, als Raum und Zeit,
Starrheit und Strémung. Alles was starr ist, gehort zur AuBlenwelt,
auch unser Korper, unser Verstand, unsre Gewohnheiten, unsre
Komplexe. -Alles was das Gefiihl erfasst, wird aber als etwas In-
wendiges erlebt. Federer sagt von einem seiner Helden: ,Er fiihlte
Wasser, Wind und Waldgeraune und alles Geheime drum und dran
nicht wie auflerhalb, sondern wie innerhalb seiner Seele und dass
er zu ihnen und sie zu ihm gehoren wie Luft und Atem* (Mdtteli-
seppi, S. 557).

So kénnen wir unsre gesamte Erfahrung nach folgenden Gegen-
sitzen anordnen: B

- Innenwelt (Zeit) Aufienwelt (Raum)
Getiihl (Religion) Verstand (Wissenschatt)
FlieBendes (Strémung, Auflosung) Festes (Starrheit, Bindung)
1. Unendlichkeit Begrenztheit
2. Einheit (Verschmelzung) Teilbarkeit (Scheidung, Mannigfaltigkeit)
3. Freiheit. Gesetzmafligkeit.

Diese Gegensitzlichkeit oder Polaritidt der Erfahrung nannte Goethe
in seiner Farbenlehre (§ 38):
die ewige Formel des Lebens.

Welch wunderbar strahlendes Wort! Auf zwei Sdulen ruht sicher
der Bogen unseres Lebens. Wie hilflos sind die Leute, die nur
auf einer Sdule den ganzen Reichtum ihrer Erfahrung griinden
wollen! Ist es ein Wunder, wenn ein grofler Teil der Wirklichkeit
von- ihnen abfillt? Zwei Instrumente haben wir, um uns zurecht-

491



zuhelfen in der verwirrenden Flucht des Daseins. Wie kliglich un-
fruchtbar sind doch die Leute, die nichts behalten als das scharfe
Messer des Verstandes! Da stehen sie am Strome, und um ihn
zu ,begreifen, wollen sie die Stromung in ein paar feste Klotze
schneiden! Und Gott will man mit dem bloflen ,Verstand“ ,ver-
stehen“. Da ,steht“ wirklich alles ,still“! Wie will man das ,ver-
stehen“, dessen Wesen ist, zu strémen?

Aber wenn der Unglauben aus dem Verachten des einen In-
struments erwidchst, so entsteht aus der falschen Verquickung der
beiden Einstellungen ein noch viel gréferer Feind der Menschheit:
der Aberglauben. .

Gespensterscheu, Zauberei, Theosophie, Spiritismus usw. stam-
men alle aus der gleichen Wurzel: dem geistigen Erleben wird
eine korperliche Kategorie beigemischt. Ein Gespenst ist ein Geist,
den man mit korperlichen Sinnen erfassen kann. Gespenster in
diesem Sinn sind aber auch die ,Probleme“: Gott, Freiheit und
Unsterblichkeit. Wie hat man sich jahrhundertelang bemiiht, die
Willensireiheit, Gott und die Unsterblichkeit zu beweisen, und wie
viel Menschen verschlieBen sich vor diesen Wirklichkeiten, weil
man sie nicht beweisen kann. Beweisen heifit aber mit duflern
Kategorien darlegen. Kann man einen Geigenton mit einem Meter-
stab oder einem Litergefdl messen? Kann man irgend etwas Inneres
beweisen ? .

Wie offnet sich die Welt dem, der den Zauberstab der Pola-
ritdit in Hdnden hélt! Fiir ihn gibt es keine unzuginglichen Lander
mehr. Fiir ihn gibt es aber auch keine verbotenen Linder mehr.
Weder muss er um seines Glaubens willen sein wissenschaftliches
Denken einschrinken, noch dem Verstand zulieb seine religiose
Uberzeugung abschworen.

Noch wunderbarer aber strahlt der Goethesche Satz, wenn wir
den Nachdruck auch auf das Wort ,Leben“ verlegen: |

die Polaritdt ist die ewige Formel des Lebens. Was dieser
Formel entspricht, ist Leben, ist Wirklichkeit. O herrliche Weis-
heit! Jetzt erst haben wir die Wiinschelrute, die uns untriiglich
anzeigen wird, ob wir auf Wirklichkeit stoflen oder nicht.

Sobald etwas Wirklichkeit ist, nicht blo Wort, nicht blo8
Dunst, dann finden wir daran die beiden Seiten der Erfahrung.
Und das gilt auch von der Kunst; denn Kunst ist nichts als Dar-

492



stellung von Wirklichkeit, die reiner, gesteigerter ist, als wir sie
alltaglich erleben.

Das starrste Objekt existiert nicht ohne wahrnehmendes Subjekt,
so spiegelt sich die grofite Starrheit in irgend einer Stromung. Und
die stdrkste Stromung zeigt im Spiegelbilde irgend welche Starr-
heiten. So gibt es manche Zwischenstufen vom reiflenden Strom,
an dem beinahe nur die Stromung, die Wellen, Wirbel, Blasen
sichtbar sind, bis zu dem See, der scheinbar ohne Stromung da-
liegt und deutlichklar die Umrisse der weltlichen Dinge wider-
spiegelt, aber nie ist das eine ohne das andere, die Welt ohne
Seele, die Seele ohne Welt. Und wenn wir auf die Wurzel dieser
Zweiheit zurfickgehen, so sehen wir, dass wir selber eine Zweiheit
sind: ein Korper, begrenzt, gegliedert, gebunden an Naturgesetze
— ein Geist, unbegrenzt, unteilbar, frei. Ein starres Gefiige, ver-
ankert im Raum, eine flieBende Einheit, durchwandelnd die Zeit.
Die Spange unsers Bewusstseins verbindet Raum und Zeit, Auflen-
welt und Innenwelt, Korper und Seele zu einer unldsbaren Zwei-
heit. Und darum koénnen wir unmdglich etwas Wirkliches erleben,
das nicht diese Zweiheit an sich triige.

Moglich, dass das Starre aus dem Stromenden entstanden ist,
dass der Raum erstarrte Zeit ist — moglich darum, dass das Stro-
mende als das Urspriingliche des Starren nicht bedarf, dass das
Werdende auf das Gewordene nicht angewiesen ist. Aber was geht’s
uns an? Solange wir als Menschen leben, leben wir nur durch die
Zweiheit, und was nicht Zweiheit ist, ist fiir uns gar nicht wirklich.
Und darum bleibt fiir uns das Schema aller Wirklichkeit:

Unendlichkeit und Endlichkeit.
Einheit und Mannigfaltigkeit.
Freiheit und QGesetz.

Wer ist freier: ein Kind, das wahllos auf einem Klavier umher-
hammert, oder ein Kiinstler, der eine Sonate vom Blatt spielt?

Scheinbar das Kind, es ist an keine Regel, an keine Vor-
schrift, an keinen Fingersatz, an keine Note gebunden.

In Wahrheit aber der Kiinstler, und je mehr Gesetz er hat, je
mehr Technik, desto freier ist er, desto unabhingiger kann er den
Stoff gestalten.

Glaubt denen nicht, die euch von Freiheit ohne Gesetz spre-
chen! Sie wohnen im Unwirklichen! Glaubt aber auch denen nicht,

493



die von Gesetz ohne Freiheit reden! Sie hausen in der Wiiste!
Glaubt denen nicht, die von Religion ohne Moral sprechen! Sie
ndhren sich von Luft und séittigen sich mit Wind!

Glaubt aber auch denen nicht, die von Moral ohne Religion
reden! Sie maisten sich mit Sand und fiillen den Mund mit Steinen!
Das Wirkliche liegt nicht im Einen, es lebt aber auch nicht im
Zwiespalt. Das Wirkliche sieht aus, wie jener Regenbogen, von
dem der Dichter singt:

Es riahrt ein siebenfarbiges Feuer
Im Halbkreis zweimal an die Erde:
Erschauernd sieht naiver Glaube
In diesem Strahl die Gottgeberde.

Wir Glaubensschwachen, die wir alles
Streng wissenschaftlich untermalen,
Sehn in dem siebenfarbigen Bogen
Nichts als gebrochene Sonnenstrahlen.

Wer hat nun recht — wir oder jene?
Hier ist der Mensch entzweigespalten:
Wir weisen ihren Gott zuricke,

Sie unsere Naturgewalten. —

Vielleicht ist das, was wir erfassen

Mit unsern Oberflichensinnen,

Der Umriss eines hohen Tempels,

Und Gott schwebt unerkannt darinnen.!)

GUMLIGEN bei Bern THEOPHIL SPOERRI

‘Postscriptum. Wenn ich statt eines bibliographischen Anhangs einen
kurzen Bericht von meiner innern Entwicklung gebe, so tue ich das nicht
aus Vermessenheit, als wollte ich meinem Lebensgang historische Bedeutung
zuschreiben; Vermessenheit liegt vielmehr darin, dass man offentlich auf-
tritt, ohne tber seine Herkunft Rechenschaft zu geben, dass man aus einer
dunklen Wolke spricht, als wiire man ganz fertig aus Jupiters Haupt ent-
sprungen.

Auf meine Kindheit wirkte am stirksten mein Vater. Seine Strenge,
die nur durch die liebevolle Sorglichkeit meiner Mutter gemildert wurde,
floBte mir zitternde Ehrfurcht ein. Und diese Scheu ibertrug sich auf die
Religion, deren absolute Geltung mein Vater, als tief iberzeugter evangeli-
scher Geistlicher, mir von klein auf eindriicklich machte. So kannte ich als
eigentliche Wirklichkeit in meiner Kindheit nur die Religion, die wie eine

1) Von Alois Ehrlich aus Ziirich; ein Dichter, der lange Zeit sein Talent

im Verborgenen reifen lie und in niichster Zeit mit einem Gedichtbiindlein
vor die Offentlichkeit treten wird.

494



Wolke die Welt verhiillte, und bald driickend, bald erlésend auf das Gemiit
wirkte, je nachdem der Freiheitsdrang, die Lebenslust oder die innere
Seelennot, das Schuldbewusstsein die Oberhand hatten. Die religitsen Wahr-
heiten, die Heilstatsachen, die biblischen Geschichten, die mir in Predigten,
Sonntagsschule, Unterricht und Hausandacht tiglich, ja fast stiindlich nahe
gebracht wurden, verloren aber immer mehr von ihrem mystischen Glanz,
immer mehr wurden sie durch andere Wirklichkeiten verdriingt, und als
ich endlich vollig unabhingig von elterlichem Druck in Zirich studieren
konnte, ging es nicht lange, so hatte ich die letzten Nebel aus den Winkeln
meines Geistes ausgefegt. Ich wurde tberzeugter Positivist. Die Entwick-
lung zum Positivismus hatte begonnen mit Beobachtungen iiber den Zwie-
spalt zwischen Lehre und Leben: dass fromme Leute sich recht menschlich
geberden konnten, schien mir ein Beweis gegen die Realitit der Frommig-
keit zu sein. Psychologische Studien, die Lekture von Prof. Forels Buch
iber Hypnotismus gaben mir leichtverstéindliche Erkldrungen fiir geheimnis-
volle Vorgiinge. Mein Studium, das mit Literatur und Geschichte begonnen
hatte, richtete sich dann mehr auf Linguistik und Physiologie. Mein Leib-
blatt wurde das Biologische Centralblatt, meine Lieblingslektare: Lucianis
Lehrbuch der Physiologie, und mein Privatphilosoph: Nietzsche. Auf ein
Preisausschreiben der Lese tiber die beste Art der Verbreitung guter Lite-
ratur unter das Volk, antwortete ich mit dem Vorschlag, die Kirchen in
Literatursiile zu verwandeln, wo von der Kanzel aus irgend ein poetisches
Meisterwerk erklirt werden sollte.

Nicht dass ich ein fanatischer Atheist gewesen wire. Fanatismus ver-
trigt sich nicht mit echtem Positivmus. Dem klaren Geiste wird alles Ge-
schehen zum sinnlosen Durcheinanderwirken der Naturgesetze. Soll man
sich dariiber aufregen, dass Elektrizitéit als zerstorender Blitz, Alkoholismus
als Mordgier, primitive Denkweise als religiése Intoleranz auftritt? Ohne
ungliicklich zu sein, hitte ich jederzeit ruhig sterben kdonnen. Nur dass
meine Eltern in ihrer kindlichen Religitsitit durch meine absolute Ab-
lehnung hitten betriibt werden konnen, machte mir ein wenig Kummer.
Doch ich trostete mich mit dem Gedanken, dass jede menschliche Traurig-
keit nur ein paar Jahre dauert und dann im Meer der Vergangenheit fur
ewig untergeht. Es gab wohl Zeiten, in denen mein Blut durch allerlei pla-
tonische Wiinsche aufgeregt wurde, ich schaute aber iiberlegen und spéttisch
lichelnd zu, wie mein alter Adam in Wallung geriet, weil ein Fruhlings-
liftchen, ein schones Midchengesiclit, ein sehnender Geigenton an seinen
Nerven gezupft hatte. Im iibrigen herrschte tiefe Stille im Wasser, ohne
Regung ruhte das Meer, Todesstille. ... :

Als ich nach einigen Semestern nach Bern zuriickkehrte, geschah un-
merklich eine neue Wandlung in mir. Meine Eltern wohnten nicht mehr
da, immer noch blieb ich unabhingig. Aber ein gewisses Engegefiihl liefs
mich nicht mehr los. Um Weihnachten horte ich im Minster die Missa
solemuis. Gleichzeitig lernte ich eine liebe Frau kennen, deren natiirliche
Religiositdt eine tiefe Wirkung auf mich hatte. Allerlei Freunde und Be-
kannte hatten einen inneren Reichtum, eine sieghafte Zuversicht, die ich
nicht einfach als krankhafte Abnormititen anschauen konnte. So stief ich
in allen Richtungen auf eine Wirklichkeit, die mein Verstand doch als un-
wirklich wegdiskutierte. Nun setzte noch die Schularbeit ein, das tdgliche
Bediirfnis nach moralischer Kraft. Immer mehr wuchs in mir ein unerklir-

495



liches Verlangen nach Dingen, die mein Verstand einfach nicht geben konnte.
Das philosophische Griibeln fihrte mich nun weiter. Plotzlich wurde mir
klar, dass der Verstand infolge seiner Struktur gar nicht die ganze Wirk-
lichkeit erfassen konnte. Plotzlich wurde mir auch das tiefe Erlebnis von
der Wirklichkeit der Stromung, des Prozesses, des Lebens zu teil. Und eines
Tages merkte ich, dass ich schon lange wieder auf religiosem Boden stand,
ohne deswegen den Zugang zum wissenschaftlichen Denken verloren zu
haben. Ich hatte den Ubergang gar nicht bemerkt, keine plotzliche Be-
kehrung hatte mich fassungslos in die Arme der gottlichen Gnade geworfen.
Im Gegenteil: die religiose Gewissheit war zuerst durch eine kleine Ritze
als leises Tropfen in mein Leben hineingesickert, und je linger ich lebe
und denke, um so breiter wird die Offnung, um so kriiftiger dringt der
Strom des Glaubens in meine Seele. Diese Entwicklung wurde natiirlich
geférdert durch allerlei Lektiire. Der Galaterbrief, Unamunos Don Quixote-
kommentar, Calderons La Vida es suefio, Bourgets L’Etape, die Action fran-
caise waren meine ersten Erlebnisse auf dem neuen Boden.

Als sich dann die Erkenntnis von der Zweiheit der Erfahrung in mir
festsetzte, baute ich immer bewusster mit Hilfe von Bergson, der Mystik!)
und Goethe die Philosophie der Zeit, mit Kant, Natorp?) und Schiller die
Philosophie des Raumes aus. Die Briicke zwischen beiden Gebieten bauten:
Pascal, Simmel,?) Karl Joél*) und J. J. Gourd.?) Die Ergebnisse von Wolff-
lins, Worringers und Walzels Kunstbetrachtung gaben dem metaphysischen
Denken konkrete Unterlagen.

Allerlei Lebenserfahrungen vertieften dann meine Erkenntnis: das
Kriegserlebnis, die Muhsale der Mobilisation, die ich als Soldat mitmachte,
das ernste, sachliche romanistische Studium unter der Leitung eines strengen
aber gutigen Lehrers, die tiefen Freuden und Schmerzen des Ehestandes,
der nihere Umgang mit lieben Freunden, vor allem mit dem einen, dessen
unerbittliche Wahrhaftigkeit mir besonders deutlich die Unwirklichkeit der
bloflen Worte und den einzigartigen Wert einer unbedingten Personlichkeit
offenbarte. Je linger aber ich lebe, desto mehr steigen vor mir alte liebe
Gesichter auf: das giitigreine Gesicht meines Vaters, das liebe Sorgenlicheln
meiner Mutter, und je linger desto mehr gewinne ich die Uberzeugung, dass
meine ganze Entwicklung seit meiner Jugend immer einen geraden Weg
gegangen ist: wihrend mein unruhiger Intellekt auf dem ganzen Schiff
herumrannte, bald zu den Sternen aufschauend, bald am Kompass herum:
gritbelnd, bald an den Masten emporkletternd, bald in den Heizraum hinab-
steigend — zerteilte der Kiel ruhig die Wogen in der gleichen Richtung,
die dem Steuer die starke Hand meines Vaters von Anfang an gegeben
hatte. Und wenn ich auf meiner Meerfahrt nicht an 6den Kiisten gestrandet
bin, sondern selig den gliacklichen Inseln der Zukunft entgegenfahre, so
weill ich, dass das alles nicht eigenes Verdienst, sondern eitel Glick und
Gnade gewesen ist. ‘

1) Hélderlin, Hyperion; Novalis, Fragmente; Heraklit; Béhme ete.

2) Philosophie ; Vandenhoeck, Gottingen.

%) Hauptprobleme der Philosophie, Sammlung Goeschen; Kant, Duncker. Leipzig;
Goethe, Klinkhardt, Leipzig; Kleinere Schiiften.

%) Seele und Welt, Diederichs; das Kapitel ,Mysterium® im Freien Willen, Bruck-
mann, Miinchen ete.

%) Le Phénoméne, Alcan, Paris; Philosophie de la Religion, Alcan, Paris. Besonders
denjenigen, die meine Lebensauffassung als Psychologismus verdammen, empfehle ich die
Schriften dieses scharfen, kantisch geschulten Denkers.

496 ooo



	Metaphysische Streifzüge

