
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Arbeiterbriefe über Nietzsche

Autor: Adler, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARBEITERBRIEFE ÜBER NIETZSCHE
Die Wege sind verschieden — das Ziel ist dasselbe; Erhöhung der

Persönlichkeit über das Massenniveau; nur dass Nietzsche die Ungleichheit
der Individuen als unmittelbares Ziel proklamiert, während der Sozialismus
erst durch die Gleichheit hindurch will, um die Vorbedingungen für die
auch seiner Weltanschauung gemäße Mannigfaltigkeit organischen Gesell-
scbaftslebens zu schaffen. Der Sozialismus erstrebt für jeden Einzelnen die
Möglichkeit erhöhter Daseinsformung — Nietzsche kämpft für das Vorrecht
der Edelsten. Hier wie dort wird ein individueller Imperialismus, eine starke
Reaktion gegen den Opportunismus, gegen jeglichen Harmonisierungsversuch
im Rahmen der Gegenwartskultur zum inneren Angelpunkt des philosophischen

Denkens.
So kommt es, dass die exklusivste unter allen Philosophien ein

überraschend vielfältiges Echo in der Masse findet; sie, die ihren Verkünder
Zarathustra sprechen lässt: „Ich bin ein Gesetz nur für die Meinen, ich
bin kein Gesetz für Alle", wurde von der Masse, im theoretischen Bewusst-
sein und im Handeln, längst annektiert. Es hat in Wahrheit noch niemals
so viele Menschen gegeben, die den werdenden Gott, den kommenden
Übermenschen in sich wachsen fühlten oder mindestens — zu überwinden hatten.
Nietzsche, der ewig Einsame, der Fremdling im Leben und der aus dem
Gefüge eines lebensvollen Volksorganismus seit Jahrhunderten herausgerissene
Arbeiter, der, aus einem Beherrscher des Werkzeugs zu dessen Diener
geworden, die erdrückende Fremdheit der auf ihm lastenden Materie durch
ein Übermaß von Innenleben zu kompensieren sucht: sie teilen im Grunde
ein und dasselbe Zeitschicksal.

Gelegentlich einer Massenuntersuchung über die sozialpsychologische
Seite des modernen Großbetriebs und ihre psychophysischen Wirkungen auf
die Arbeiterschaft fand Adolf Levenstein bei der Durchforschung der von
den Arbeitern besonders bevorzugten Literatur, dass ein immerhin beträchtlicher

Teil sich mit Nietzsches Also sprach Zarathustra beschäftigt hatte. Es
ergab sich nun von selbst die reizvolle Aufgabe, diese geistig Ungeschulten,
die in ihren Enquetebeiträgen, bei aller Anlehnung an fremde Form, doch
stets ureigenstes Empfinden äußerten, über ihren Weg zu Nietzsche und
über ihr Verhältnis zu seiner Philosophie sich aussprechen zu lassen.

Da ist ein Schlosser und früherer Hausierer, der außer Jenseits von
Gut und Böse und Also sprach Zarathustra auch Fachliteratur, wie Horneffers
Vorträge über Nietzsche, gelesen hat. Er schreibt: „Wer Nietzsche verstehen
kann, hat schon eine Grundlage dazu in sich". Und was er über Nietzsche
zu sagen hat, spricht in der Tat von einem Verstehen, das im Blut und
im Willen wurzelt. Ihn treibt der gleiche Titanendrang des Vereinsamten
nach Welteroberung und Selbstapotheose, wenn er etwa in einer Paraphrase
über das Kapitel „Von der schenkenden Tugend" mit ekstatischer Inbrunst
bekennt: „Ich bin täglich gefasst, das tief empfundene Ziel, den Menschen
zu helfen und stark, riesenstark zu werden, zu erreichen. Dass ich dabei
allein gehen muss, ist mir endlich eine frohe Gewissheit geworden, dass
ich noch schwach und ungeübt bin, sehe ich leider immer wieder ein ."
„Jeder werde Zarathustra!" ruft er aus. „Sei ein Jeder eine hohe, schreckliche

Säule, die die Menschen zur Anschauung zwingt, aber nicht berührt
werden darf; sie soll einem geladenen Element gleichen, das seine Kraft

430



ausstreut und wirken lässt." „Tugend" will er durch „Natur" ersetzt wissen,,
ursprüngliche Wahrheit, allgemein gültiges Recht nicht anerkennen: nur-
das Recht der Persönlichkeit gilt ihm mit Nietzsche als unangreifbar.
„Erkenne in dir reine Natur, lass den gesunden Erdenhauch dich umwehen,,
lerne empfinden, was Generationen dir an Unnatur und Undeutiichkeit
eingeprägt, ringe nach deinem reinen, ureigensten Kern: Du wirst ein
Weltversteher, ein Lebensbejaher werden — allerdings auch ein Einsamer .""

Ein Weber findet, Nietzsche tue recht daran, gegen den Unsinn der
Gleichmacherei zu Felde zu ziehen, „weil ja doch kein Mensch im Ernste
daran glaubt". Auch er trägt in sich den Glauben und die Liebe zum
„höheren" Menschen; was ihm am Sozialismus wertvoll und wesentlich
erscheint, ist nicht so sehr sein Kampf gegen die Ungleichheit des Besitzes,,
als vielmehr die aus dem eventuellen Erfolg dieses Kampfes resultierende
Möglichkeit, die Ungleichheit aus körperlicher und geistiger Veranlagung
wieder in ihr ursprüngliches Recht einzusetzen. Sozialismus ist ihm Weg.
und Stufe zum klassischen Menschheitsideal.

Noch weiter geht ein Dresdner Bäckergeselle — der in Fachkreisen«
nicht ganz unbekannte Arbeiterphilosoph Puphal — indem er sich zu der
Überzeugung' bekennt: „Der Übermensch oder vielmehr die Verkündigung
eines großen geistigen Menschen ist das größte, was auszudenken und
auszusprechen ist". Dem Übermenschen sei die Mission zugeteilt, der Begründer
einer neuen Kultur zu werden, der Gott einer neuen Menschenrasse auf
einem neuen Erdteil. Der Messias, auf den die Juden warten, sei kein
anderer als — der Übermensch. •

Zur Erklärung, wie er zu Nietzsche kam, gibt ein Tagelöhner, ein
verwachsener Krüppel, eine fesselnde Autobiographie. Aus drangvollen
Jugendschicksalen erwächst ihm ein verzweifeltes Suchen nach Trost und
Sicherheit: er findet Beides in dem Über-sich-Hinausschaffenwollen Zara-
thustras. In seine lebensverlustige Tiefe dringt ein reiner, glockenheller
Ruf, der ihn alle. Zufallsschwächen der Leiblichkeit und des materiellen
Seins kühn missachten lehrt: „Nicht woher ihr kommt, mache fürderhin
eure Ehre, sondern wohin ihr geht!" Freilich, in grausamen Stunden
des Erwachens empfindet er diese einseitig geistigen Genüsse, die er sich-

errafft, mehr als Raub denn als geistiges Eigentum, mehr als farbige
Kulissen, mit denen er sein physisches Elend zu verdecken sucht. „Ich hatte
noch viele bittere Stunden", schreibt er, „in denen ich mich verzweifelt
gegen die aufgezwungene Entsagung zu wehren versuchte, — vergebens:.
mein Äußeres schlug mich nieder, das Milieu, die Alltäglichkeit, in der ich
zu leben hatte, drohte mich zu erdrücken und drängte mich so wieder auf
das rein Geistige. Trotzdem hatte ich immer wieder Reaktionen dagegen
durchzumachen; denn nicht entschlossen, sondern verzweifelt entsagen wir
dem, was wir besitzen. ..." Da drang Zarathustras Geistesruf an sein Ohr:.
„Der Mensch ist etwas, das überwunden werden soll. Was habt ihr getan,,
ihn zu überwinden?" — So lernt er über sich hinweglachen. Erfühlt: Un-
begrabbares ist an ihm, ein Felsensprengendes — sein Wille!.... Dabei
assimiliert er sich aus Nietzsches Reichtum mit scharf witterndem
Wahlinstinkt nur das seiner Natur Homogene, scheidet alles Störende aus und
findet für sein Herrenmenschentum oft Worte einer bitteren und doch
treffsicheren Kritik. „Die Menschen", wendet er ein, „sollen nicht noch böser
und brutaler, nicht noch unsozialer werden, als sie es heute sind, sondern

431



altruistischer, besser und noch viel sozialer. Keine Tschandala- und
Kulikaste soll zum Piedestal des höheren Menschen herangezüchtet werden
Die Solidarität der Massen wird den ,Übermenschen', das größte Untier,
Mas ich mir denken kann, von seinem Throne reißen." Der Wahrheit Freier
ist ihm Nietzsche nicht — wohl aber ein Schöpfer kühner Formen und
Formeln, die ihm auf seiner verzweifelten Wanderung nach dem gelobten
Lande vergöttlichter Innerlichkeit die Wege kürzen.

Diesen Suchern aus Lebensarmut erscheinen Jene noch als unvergleichlich

armer, die ohne Führung nicht ausschreiten können oder überhaupt
keinen Weg vor sich haben. „Sie sind mit der Fauna noch glühend
verbunden", sagt ein Bergarbeiter von ihnen, „und_solchergestalt eine Riesenkette

an der Ferse des Fortschrittsmenschen." Nietzsches Grundmotiv: die
sich selbst bestimmende Persönlichkeit bis auf die Stufe des Göttlichen
hinaufzutreiben, sei überaus berechtigt, aber seine Gesamtforderungen
scheitern nach der Ansicht des TJrteilers an der Verachtung des Tiefenlebens.

„Ihm ist der Ameisenkribbelkram ein beengender, störender Ekel."
Napoleons Sturz und Nietzsches geistiges Ende seien „die Menetekel einer
allzuweit getriebenen Absonderung vom menschlich Erreichbaren". Erst die
Erhebung der Massen aus dem Form- und Sinnlosen ihrer Arbeit zur be-
wussten und zweckvollen Tätigkeit führe den Morgen des Nietzschemenschen
herauf.

Auf der gleichen Linie verläuft die Argumentation eines
nietzschebegeisterten Berliner Werkzeugschlossers. In jedem sozialistischen Kämpfer
für das „Kinderland" stecke ein Stück Nietzsche. Ein Philosoph, der von
„Sträflingen des Reichtums" spricht, die sich ihren Vorteil von jedem
Kehricht auflesen, und vom „vergüldeten, verfälschten Pöbel, dessen Väter
Langfinger oder Aasvögel oder Lumpensammler waren", könne unmöglich
als Wortführer des Mammonismus gelten. Nietzsche gehe sogar noch viel
weiter als Marx, er sei uns im Denkprozess um Jahrhunderte voraus. Nicht
kampflos unterlag er dem übermächtigen Genius, er hat lange mit Zara-
thustra gerungen und die Distanz von seinem Gegner machte ihm den Ent-
schluss des „Hinauf" nicht leicht. Erst als er besiegt und zerschmettert
am Boden lag, gestaltete sich ihm das große Wagnis des Übermenschen zur
Religion, zum heiligen Gelöbnis.

Nur ganz wenige dieser proletarischen Nietzscheleser kommen zu einem
ablehnenden Urteil, und auch sie bekennen, von Nietzsche Anregung
empfangen zu haben. Diese fester in der Menschengemeinschaft wurzelnden,
stark soziativ empfindenden Naturen bleiben — unberührt von den lockenden

Möglichkeiten eines innerlich triumphierenden Erobererpathos — mit
Bewusstsein der Masse treu. Ein Spinner meint, Nietzsche habe für den
Herdenmenschen nur Spott und Verachtung, er vergesse jedoch, dass die Herde
wohl ohne den Übermenschen, dieser aber nicht ohne die Herde existieren
könne. Ein Buchdrucker findet den Zarathustra, unbeschadet seiner
dichterischen Schönheiten, arm an positiven Gedanken und in seinen Urteilen
über die große Masse jeder sozialen Einsicht bar. Und ein philosophischer
Anstreicher, der stark von Schopenhaner beeinflusst ist, warnt die „höheren
Menschen", die auf der Jagd nach ihrem Idol das Gefühl der

Zusammengehörigkeit mit dem Leben verloren haben, vor dem drohenden Bruch mit
der Weiteinheit, vor der Rache des Weltwillens. „Hütet euch!" ruft er aus,
„ihr treibt Spiel mit dem heiligen Feuer! Den Werdegang des Seins

432



versucht ihr zu hemmen und habt vergessen, wie winzig das Sandkorn ist,,
das ihr darstellt. Die ,große Masse' wird euch hinwegschmelzen, wie die
heiße Sonne den Schnee! Müsst ihr euch denn nicht sagen, dass euer Wissen
nur zu mangelhaft war, da ihr die liebenden Gefühle zum Wesen nicht in
das Große zu übertragen wusstet? Oder glaubtet ihr vielleicht, dass wenn
dereinst aller Stoff des Weltalls sich in ein nie geahntes Flammenmeer
auflösen sollte, um, vom wilden Sturme zu lustigem Reigen getrieben, sich
in die kleinsten Teilchen zu spalten, ihr euch dann als Sonnengötter
erhaben über diese Wirren erheben könntet? — Dann irrt ihr euch! Denn r
im ewigen Willen ist alles Eins

Keine Kette ist stärker als ihr schwächstes Glied. Diese Menschen der
Masse wurzeln mit vertieftem Empfinden in der Überzeugung von der Un-
lösbarkeit alier menschlichen Zusammenhänge und stellen so den Kontakt
mit den Menschen der größten Spannungsweite her. Ob sie nun in gewaltigem

Verzweiflungsausbruch die höchste Höhe zu ersteigen suchen, oder
die Nebelgipfei über sich kritisch abmessen: sie leisten am Ende doch nur
Arbeit des Überbrückens und Annäherns. So ergibt sich die paradoxe
Tatsache, dass die zentrifugalste aller Philosophien schließlich auf den
verlassenen Kern stärkend und bindend zurückwirkt.

DRESDEN MAX ADLER
O

HEIMELIG LÜT. Von Josef Reinhart.

3. Aufl. Preis geb. Fr. 6. 80.

Verlag A. Francke. Bern 1921.
Wer Josef Reinharts Geschichten

mit Genuss lesen will, darf nichts
auf dem Kerbholz haben. Reinhart
ist ein Herzenskenner, der in die
hintersten Kammerwinkelchen
hineinleuchtet, dem keine Regung
verborgen bleibt, und der strenge ins
Gericht geht mit unlautern
Gesinnungen. Den Untertitel „Gschichte
für zumObesitz* hat er ausgezeichnet
gewählt. Die ganze Feierabend
haltende Familie findet unter den
„heimelige Lüte" ihre besondern
Lieblinge. Mit strahlenden Augen werden
die Kinder dasitzen, wenn ihnen vom
„Gygerkarli" erzählt wird, und die
jungen Leute männlichen und
weiblichen Geschlechts werden hell
auflachen über „Brand Evelis Gotte".
Den Eltern und den Alten bietet das
schöne Buch so viel Ergötzliches, dass
keins unbefriedigt vom Abendsitz
aufstehen, sondern jedes eine freund-

liehe Erinnerung in den morgigen
Tag hinübernehmen wird, die nach
dem Willen des Verfassers gute
Frucht tragen soll.

NANNY v. ESCHER
*

LA SUISSE DES DILIGENCES. Par
Pierre Grellet. Lausanne, Edition
Spes 1921.
Edité avec soin, joliment illustré

et vivement écrit, ce livre intéressera

jeunes et vieux, ce qui est, à
l'heure actuelle, un mérite appréciable.
M. Grellet a su choisir dans une riche
documentation les caractères
typiques de cet âge d'or des diligences
fédérales qui va de 1830 à 1860 environ..
Dans ses quatre chapitres, — voyages,,
auberges, sites et souvenirs — il
retrace quantité d'épisodes en y faisant
intervenir des citations souvent très-
divertissantes de nom breux voyageurs
connus, mis alors en contact bien
plus direct qu'aujourd'hui avec les
habitants du pays. Il y a dans
l'évocation des coutumes d'autrefois un

NEUE BÜCHER

43a


	Arbeiterbriefe über Nietzsche

