
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Über Georg Trakl

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER GEORG TRAKL
Welch ein Unternehmen, betrachtend einen lyrischen Dichter

erfassen zu wollen! Doppelt nötig hat der Nachschaffende den

epischen Anruf der Muse, ihm beizustehen und begreifen zu helfen,
was sie einem andern zu schöpfen half, denn er muss ja dort zu
stammeln beginnen, wo dem Dichter ein Gott noch das Wort
schenkte. Vor allem bei einem Lyriker, der keine aufklärenden
Demonstrationskünste mit seinem Wesen treibt, in dessen ganzem
Werk nicht ein einziges Mal die den Dichtern so teure Vokabel
„ich" vorkommt, der nicht die Mitwelt mit belanglosen Seltsamkeiten

einer letzten Endes uninteressanten Menschenbeschaffenheit
in Verlegenheit setzt, sondern verblutend und gedämpft sein Sterben

sang, wie wenn ihn die Welt nichts mehr anginge, die ihm alle
Schmerzen, die unendlichen, ganz zugemessen hatte, und die er
verließ, als auch sie sich zum Untergang anschickte. Trakls Werk,
in dem einzig „das Element der Melancholie" lebendig ist, steht
heute still abseits bei einer Dichtergeneration, die sich zu einem
etwas lärmend pädagogischen Bekehrungswillen entschlossen hat,
und die an frischen Gräbern nicht eilig genug den neuen Menschen
fabrizieren und verkünden kann — was immerhin ein staunenswertes

Experiment sein mag, wie das Wagners mit dem Homun-
culus. — Mag Trakl als Mensch der Jahrhundertwende überholt
sein, seine Verse bleiben einstweilen noch; bleiben schon, weil in
ihnen vom Tiefsten einer markverseuchten Zeit in Dichtung
gebettet liegt, jenes rätselhaft und übermäßig Traurige, das die Poesie
erfüllt, wenn sie ihren „holden Wahnsinn" des Holden entkleidet
zu erblicken und zu gestalten wagt.

Das Problem der Dekadenz, vordem schon Lebensfrage oder
bloße Stilangelegenheit mancher Generation, es wird in jedem
Gedicht Trakls mitgeboren, wie es in großen Zusammenhängen
erstmals Emil Ermatinger in der Geschichte der deutschen Lyrik
erkannt und dargestellt hat. Selbst wenn Trakl von der „Seele des
Lebens" behutsam sprechen will, muss es fast zwangsmäßig
beginnen :

„Verfall, der weich das Laub umdüstert,
Es wohnt im Wald sein weites Schweigen

Und an einem Abend, wo er selber zu jeglicher Hoffnung zu matt
ist, aber beim Beschauen wundervoller Flüge der Vögel ihren

313



helleren Geschicken nachträumt, senken sich die Schwingen seiner
Seele: „Da macht ein Hauch mich von Verfall erzittern ..." Dies
ist seine Grundmelodie, ein Trauermarsch ohne festes Taktgeftige,
denn alles verschwimmt und ist verwischt ins Leise, schlafsüchtig
Stille, Unbewegte. So harft er schon in dem ersten Band Gedichte,

so bei Sebastian im Traum1), der den „Siebengesang des Todes",
den „Gesang des Abgeschiedenen" und „Traum und Umnachtung",
vielfache monotone Klagen in die Welt stöhnt. Doch seine Klagen
sind keine Anklagen gegen die Welt der tausend Millionen Menschen,
er lebt in einem abstrahierten Sein, das nur durch die Symbole,
die er auf der bittern Erde findet, mit ihr verbunden ist, und doch
die Hälfte ihrer Kräfte im Wesen begreift: die tödlichen, auflösenden,

für ihn erlösenden.
Verfall setzt eine naturentwöhnte, auf Menschenwitz und

vernunftgetroste Menschenlist abstellende Zivilisation voraus, und die

Niedergangspsychologen sprachen in großen Romanen ausschließlich

von der Gesellschaft, als ob sie eine Welt sei, und hatten
einen gewissen der Eitelkeit nicht völlig baren Genuss daran, bei
der Erinnerung an die Ahnen sich von Jahrhunderten belastet und
zur Fortführung einer stilvollen Tradition verpflichtet zu fühlen.
Es handelte sich da vorzüglich um Fragen der Moral, um
übernommene Begriffe der Lebenshaltung, die man außer Kurs zu setzen

gedachte, um politische, psychologische oder artistische Dinge, die
nicht notwendig von Dichtern ausgebeutet und mit dem Nimbus
des Ewigen umsteckt wurden. Bei Trakl spielt der Mensch, sein

Nächster, keine bedeutsame Rolle, aber die Natur; — gewiss, eine

einseitige und meist grauenerregende Natur, aus der aber immer
ein Hauch des Göttlichen ausströmt. Der Knabe Elis, an den ein
Gedicht sich richtet, muss nicht seine Seele ausliefern, damit sie
in Psychologie umgesetzt werde; er leiht seinen schönen Namen
zu der Nänie: „O wie lange bist, Elis, du verstorben". Und sein
Erlöschen geschieht in Gesichten der Natur:

„Elis, wenn die Amsel im schwarzen Wald ruft,
Dieses ist dein Untergang.
Deine Lippen trinken die Kühle des blauen Felsenquells."

Die Nacht, der Wald, der Herbst, Raben und Ratten, das Blau und
Rot — wie wird das alles mit beseelender Schwermut immer wieder

') Beide bei Kurt Wolff, Leipzig, erschienen.

314



gerufen und beschworen, nicht um in irgendwelchen Funktionen
dargestellt zu werden, sondern um durch bloße gefühlsbezauberte
Benennung Ahnungen des Unendlichen dämmern zu lassen. Eine
eintönige, dunkle Landschaft vereinigt ihre Trostlosigkeit mit der
des Dichters, und aus der Vermischung wird das Gedicht:

„Es ist ein Stoppelfeld, in das ein schwarzer Regen fällt.
Es ist ein brauner Baum, der einsam dasteht.
Es ist ein Zischelwind, der leere Hütten umkreist
Wie traurig dieser Abend."

Seine Natur vermag nicht hold und gut zu sein, er erkennt
in ihr nicht mehr die strahlende Zeugerin ; sie ist ihm die Mörderin
dessen, was von ihr zum Leben verdammt war. Man kann sie

nicht einfach und selig lieben, da sie so unerhört Grauenhaftes
und Qualvolles in sich trägt, und in ihrem Schenken und Geben
sich Gift birgt. Was ist die herrliche Fülle des Herbstes, was bleibt
von seinem überreichen Segen, den Erntekammern kaum zu fassen

mögen? Einem Dichter, der den Gehalt des Augenblicks trunken
ausschöpft, entquillt die hingerissene Strophe:

„Genug ist nicht genug! Mit vollen Zügen
Schlürft Dichtergeist am Borne des Genusses,
Das Herz, auch es bedarf des Überflusses,
Genug kann nie und nimmermehr genügen!"

Trakl sieht auch am Überfluss, dass dieser das Letzte, die Frage
des Lebens und Sterbens, nur für kurze Zeit zugunsten des Lebens

überschreit; ihm bleibt auch er nur als Erlebnis des Todes:
„Da zeigt der Mensch sich froh und lind.
Heut keltern sie den braunen Wein.
Weit offen die Totenkammern sind
Und schön bemalt vom Sonnenschein."

Dann rafft er sich mit müdem Ruck auf und will nicht mehr diese

Töne; er nennt, zu einer kurzen Versöhnlichkeit gewillt, einen
kleinen Zyklus „Heiterer Frühling" und stellt das heimliche Brauen
und Werden in der Natur mit der zarten Liebe des Ausgeschlossenen
fest, beinahe mit einer milden Ironie: •

„In Gärten sinken Glocken lang und leis,
Ein kleiner Vogel trällert wie verrückt.
Das sanfte Korn schwillt leise und verzückt
Und Bienen sammein noch mit ernstem Fleiß."

Darauf schließt sich der Ring, der bei ihm Werde und stirb in
sich fasst:

„Wie scheint doch alles Werdende so krank
Ein Fieberhauch um einen Weiher kreist. ."

315



Und in einem anderen Liede:
„Wie der Wind so traurig fuhr
Durch den Strauch, als ob er weine;
Sterbeseufzer der Natur
Schauern durch die welken Haine."

Was tut es, dass diese Strophe zufällig von Lenau ist, Trakl könnte
sie vielleicht geschrieben haben mit gelockertem, weicher schleppendem

Versmaß. Was ihn aber unterscheiden würde, ist ein Zug von
lyrischem Raisonnement, das sich — bei Lenau — an den Leser
wendet und zuweilen über die hingehauchte Stimmung ausplaudert,
obschon es in aller Welt nicht nötig wäre: siehe es ist nur ein
Symbol. Etwa wenn es heißt:

«Treulich bringt ein jedes Jahr
Welkes Laub und welkes Hoffen."

Oder :

„Mein Glück ist mit dem Laube abgefallen."
So konstruierte Brücken von Empfindung zu Vergleich schlägt Trakl
nie, seine Lyrismen sind rein beschreibend oder hersagend, und
keine Kolophoniumblitze aus der Sphäre des Intellekts zucken seit-

lings in das heilige Feuer, das ein Dämon nährt und schürt. Wenn
er einen Seelenzustand direkt mit abstraktem Begriff ausspricht,
fühlt er ihn — so unendlich schön der Vers sein mag — nicht in
die absolute Sphäre seiner Welt gerückt, bis er aus ihr traumhaft
treffend das Gleichnis hergesetzt hat — ein Gleichnis aus der

ewigen Natur.
„Immer wieder kehrst du, Melancholie,
O Sanftmut der einsamen Seele.
Zu Ende glüht ein goldner Tag.

Schaudernd unter herbstlichen Sternen
Neigt sich jährlich tiefer das Haupt."

Beseelung der Natur Einst eine Selbstverständlichkeit der Poesie ;

später ein kalkuliertes Kunstmittel. Zu einer Zeit, als die Dichter
vollauf mit der vi^beredeten Problematik ihrer Seele beschäftigt
waren, schlössen sie die Augen, ihre lieben Fensterlein, weil sie
der Ansicht zu sein vermochten, die simpel vitalen Kräfte der Natur
seien den seelischen Begebenheiten zu ungebärdig und roh, zu

wenig differenziert und zu banal. Trakl spricht eigentlich nur von den

Dingen der Natur und bringt in ihnen nur die eigene Menschennatur,

seine aparte Schwermut, sein Grauen vor den himmlischen
Mächten zur Sprache; seine Gedichte sind Bilder in Musik gesetzt.

316



Stellt er eine „Junge Magd" in ihrem gegenstandslosen Leid dar,
das keine abgeleitete Ursache hat, sondern einfach da ist, so zeichnet
er die Landschaft, in die versponnen sie lebt:

„Mürrisch greint der Wind im Anger
Und der Mond lauscht in den Bäumen.
Fäulnis wittert aus der Erde

Traurig rauscht das Rohr im Tümpel
Und sie friert in sich gekauert.
Fern ein Hahn kräht. Überm Tümpel
Hart und grau der Morgen schauert."

Was braucht er viel von ihr zu sagen, da er sie mit wenigen Worten
dieser Gegend angleicht, die er tiefer erlebt hat als irgendeinen
Menschen. Und wer wüsste so drangvoll eine bloße Farbe zu
empfinden, dem sie nicht vor Gobelins und Rubinen, aber vor sterbenden

Herbstwäldern zum Herzblut gesprochen hätte: „Ein Rot, das

traumhaft dich erschütteit"... Wer sähe noch mit wachen Sinnen
die Nacht, wenn er sich an ihre überirdischen Seligkeiten verliert:
„Oh das Wohnen in der beseelten Bläue der Nacht".

Und dennoch, es ist eine feindselige Natur, und den Dichter
übermannt niemals ein Entzücken, nie bewegt ihn die Schönheit
ihrer Erfindung Pracht. Sein Innerstes öffnet sich nur den
Nachtgesichten; es findet ein Genügen nur an den Symbolen des Todes,
eines langsamen, peinvollen Zugrundegehens, ohne erhabenen
Frieden Von allen Tieren der Erde und des Himmels kommen nur
Raben, Ratten, Kröten und Würmer in seine Gedichte — die Dé-
faitisten der Natur. Und wenn er sie heraufsteigen sieht, umdunkelt
von Geheimnissen und verkniffen in ihrer Feindseligkeit gegen das

im Lichte Lebende, fühlt er den Ausgleich hergestellt zwischen der
Sinnlosigkeit des mechanischen Werdens und der Gesetzlichkeit des

Unterganges, und er verfolgt mit dem Grauen des um die letzten
Dinge Wissenden ihr gieriges, unbewusstes Zerstören, welchem er
sich wehrlos preisgegeben fühlt, dem sein Leben und Erkennen
erliegen wird vor einem schauderhaften, ungeistigen Naturbetrieb. Er
stellt es fest, mit entsetzensstarrem Auge, zu matt, um den lächerlichen

Aufschrei des Individuums gegen die Ungeheuerlichkeit des
Kosmos hinauszugehen, zu schmerzhaft empfindsam, um es ohne
Qual und Herzzuckungen hinnehmen zu können. Da er ein Dichter
ist, spricht er nicht in metaphysischen Sprachformeln; er sieht das
Undenkbare und erzählt seine Gesichte in Worten mit hundert

317



Untergründen, versenkt in die Ströme des Gefühls; „unsäglich ist
das alles, o Gott, dass man erschüttert ins Knie bricht".

In der „Winterdämmerung" wirft er einen verglasten Blick in
die metallschwarzen Himmel, in denen hungertolle Krähen kreischen.

„Im Gewölk erfriert ein Strahl;
Und vor Satans Flüchen drehen
Jene sich im Kreis und gehen
Nieder siebenfach an Zahl.

In Verfaultem süß und schal
Lautlos ihre Schnäbel mähen ."

Es wird nicht mit dem grausamen Zynismus, wie in Baudelaires
„Charogne", das Ekelbild der Zersetzung wachsam überprüft und
festgehalten ; das Unheimliche und Geisterhafte der schwarzen Tiere
und ihr lautloses Vollziehen des letzten Körperschicksals schüttelt
den Träumenden mit ahnungsvollem, heiligem Grauen.

Was dem Lebensliebenden und Lichten das Bitterste sein muss,
Sterben und Verwesen voller Greuel, dient andern Kreaturen zu
selbstverständlicher süßer Ergötzung, der sie mit mürrischem Ernst
nachhängen, als ob es sich um etwas Endgültiges handle — ein
Unsinn, vor dem der D.chter, dem beim Anblick des Todes vor
Tod und Leben graust, in zwiespältige Verständnislosigkeit und
eintönige, schwermütige Empfindungsfülle versinkt. Was helfen hier
Liebe und Güte oder im Geistigen schwelgender Hass, alles
Abfindungsmittel mit dem Leben, alles Energien, die doch nichts von
der letzten Tragik abwenden können, deren Miturheber sie sind;
was hilft das alles einem Menschen, dem der einzige Zustand des
Gefühls die Sehnsucht nach einem Sein in Ruhe ist, nach dem

Ledigsein der erdverkettenden Energien, einem Menschen, der vor
der Auseinandersetzung mit dem Universum zittert und wie in
hypnotischem Schlaf seine Schrecknisse stammelt; da er begriffen
hat, dass auch Liebe, Güte und Hass nur uralte menschliche
Gebundenheiten sind, Erscheinungsformen des Willens zum Leben, von
denen einem über die Grundtatsachen der Schöpfung, über Werden
und Vergehen, nichts vermittelt wird. Wie könnte das alles einen
trösten, der in maniakem Eigensinn nicht über die Rätsel jener
Grundtatsachen hinwegkommt?

Wo ein Anderer vielleicht von einer „mondbeglänzten Zaubernacht,

die den Sinn gefangen hält" mit silbernen Saiten gesungen
hätte, erscheint ihm spukhaft eine schwarze Rattenhorde wie ein

318



böser Traum; sie bricht in die Kornspeicher ein, gierig im
Vernichten, toll in ihrem düster lustvollen Treiben, für den Menschen
die Widerspiegelung eines feindlichen Prinzips, etwas, dessen Furchtbarkeit

er kaum in vager Ahnung versteht. Trakl sieht nur das

phantastische Nachtstück, wenn eine andere Welt zum Leben
erwacht und sich höhnend gegen den verflossenen Tag und sein
mildes Geschehen im Licht auflehnt und es verzerrt.

„Im Hof scheint weiß der herbstliche Mond.
Vom Dachrand fallen phantastische Schatten,
Ein Schweigen in leeren Fenstern wohnt;
Da tauchen leise herauf die Ratten

Und huschen pfeifend hier und dort,
Und ein greulicher Dunsthauch wittert
Ihnen nach aus dem Abort,
Den geisterhaft der Mond durchzittert.

Und sie keifen vor Gier wie toll
Und erfüllen Haus und Scheunen,
Die von Korn und Früchten voll.
Eisige Winde im Dunkel greinen."

Es ist bei Trakl nie eine heroische Natur, die in cholerischer
Aufwallung verdammt, was sie schuf, und gehässige Katastrophen über
die Menschen hereinbrechen lässt, wie etwa „Mächtig zürnt der
Himmel im Gewitter, schmettert manche Rieseneich' in Splitter...",
sondern eine von geduckten, unfassbaren Dämonen erfüllte, die
einen das Gruseln lehrt vor ihren Elementargeistern, welche im
Labyrinth der Menschenbrust wohnen. Der Dichter erlebt in der
Natur die eigenen „phantastischen Schatten" ; er vermöchte sie nicht
zu erblicken, wenn sie nicht über seiner Seele dunkelten. So sind
ihm die Ratten ein reines ichbezogenes Gefühlserlebnis, während
beispielsweise Heine sie zur Allegorie eines sozialen Gesellschaftsproblems

ergriff und heranzog: „Es gibt zwei Sorten Ratten, die
hungrigen und die satten" — ein intellektuell für jeden erfassbarer,
ein überraschender Vergleich, der interessiert, aber nicht an die

überwältigenden Unermesslichkeiten des Unterbewussten und Halb-
bewussten rührt, an das, womit der Mensch mit jenen Dingen
zusammenhängt, die nicht mehr von dieser Welt sind. —

Man hat Georg Trakl mit Hölderlin verglichen, mit dem Größten
unter den Meistern der Elegie; schon Albert Ehrenstein tat es in
seinem Nachruf, worin er die letzte Lebenszeit des Dichters im Heer
beschreibt. Aber Trakl hatte kein Griechenland, das er mit der

319



Seele suchte, und keine Diotima, deren Dasein ihn der Erde
verbrüdert hätte; ihm ist die Vision des Strahlenden nie durch die
Nebel hindurchgebrochen. Nur der Wunsch könnte von beiden
stammen, dass

„Heimatlos die Seele mir nicht
Über das Leben hinweg sich sehne",

ein klagendes Thema, das Hölderlin ausgesprochen und in griechischen

Versmaßen in weicher Strenge abgewandelt hatte, die
Sehnsucht, die Trakl kaum mit direkter Benennung gefasst, und doch
in jedem seiner Gedichte in aufgelöste, skelettlose Formen gebracht
hat. Darin erreicht er das Herrlichste und — seine Grenzen. Er
hat eine Welt, aber es gibt vielfältigere Dichterwelten als die seine,
solche, in denen der Tod erst in Frage kommt, nachdem man das

Angenehme dieser Welt genossen hat. In seine Schöpfung hat er

nur einen Menschen gestellt: sich selbst; unzugänglich für das

Wort eines sehr beträchtlichen Dichters: „Man kann etwas auch
bei andern Menschen erleben". Bei einer gewissen Art von lyrischer
Ichverbohrtheit lassen sich keine Wandlungen denken, und
möglicherweise ist es gut so. Trakls Sebastian im Traum erlebt die
Liebe nicht anders als eine Naturstimmung, in die man irgendeine
linde Seelenbewegung versenken könnte:

„Liebe; da in schwarzen Winkeln der Schnee schmolz,
Ein blaues Lüftchen sich heiter im alten Holunder fing,
In dem Schattengewölbe des Nussbaums ;

Und dem Knaben leise sein rosiger Engel erschien."

Gleich darauf blättert er die letzte Schale vom Herzen, und es

bricht sein Urwort daraus hervor: „O die Nähe des Todes!" Und
sein Todesgefühl ist stärker als die Liebe und fester als die Hölle;
es ist das Gefühl des Unendlichen, an dem ein Menschenherz
bersten muss, wenn es sich aus edler Schwäche ihm maßlos öffnet.
Die Menschen, die in Trakls Werk etwa noch genannt sind, leihen
nur trübselige Gebärden zum Ausdruck seines Trübsinns: „Ein
alter Mann dreht traurig sich im Wind". Oder der Dichter sieht
im Menschen die Fleischwerdung des Unglücks und ihn jammert
ihr erschrockenes Fragen nach Schicksalsaufschlüssen, nach
irgendwelchem Sinn, der sich aus dem kranken Dasein ziehen ließe:

„Des Vogelfluges wirre Zeichen lesen
Aussätzige, die zur Nacht vielleicht verwesen ."

Vielleicht! Spielt das überhaupt eine Rolle, wie sich ein an-

320



derer Mensch mit seinem Schicksal abfindet, wie dieses zu Ende
geht? Er ist der Natur seinen Tod schuldig so gut wie sein Stück
Leben; wie klein, aus ihr noch eine trügende Hoffnung, einen
selbsterlogenen Trost gewinnen zu wollen, um ihr Lehen in
unsauberer Gier auszubeuten. Trakl führt seine Schatten von Menschen
still und gebrochen ihren Weg zur Schädelstätte; „Ein Hirt
verwest auf einem alten Stein" ; „die blinde Magd erscheint im Hof" ;

„Der Idiot spricht dunklen Sinns ein Wort der Liebe, das im
schwarzen Busch verhallt" — es sind Existenzen, die unter der
Sonne nichts mehr begehren, als ohne Aufhebens unter die Erde
zu kommen. Jeder Lebenszustand wird dem Dichter abenteuerlich
und grauenhaft, da er ihm zu eindeutig die Frage nach dem Sein
oder Nichtsein auf verschlungene Weise in den Wunsch zum Nichtsein

wandelt. Eine Ausnahme Wenn die Erinnerung sich nach der

Kindheit zurückkehrt:

„. doch manchmal erhellt sich die Seele,
Wenn sie frohe Menschen denkt, dunkelgoldene Frühlingstage."

Doch wie selten ist dieses „manchmal" Wie vereinzelt und
anekdotisch ; denn seine Seele muss sich ja frohe Menschen denken,
da sie keine sieht. Wo sich die tiefliegenden Augen hinwenden,
erblicken sie in vagen Umrissen die Grotesken der Wirklichkeit,
„Menschliches Elend" :

„Die Uhr, die vor der Sonne fünfe schlägt —
Einsame Menschen packt ein dunkles Grausen,
Im Abendgarten kahle Bäume sausen.
Des Toten Antlitz sich am Fenster regt.

Es scheint, man hört auch grässliches Geschrei;
Gebeine durch verfallne Mauern schimmern.
Ein böses Herz lacht laut in schönen Zimmern;
An einem Träumer läuft ein Hund vorbei."

Jede Zeile steht augenscheinlich allein da, wie ein einsamer Mensch,
der eine Verbindung mit dem Nächsten nicht zuwege bringt; Ge-
schautes wechselt mit Unwahrscheinlichem, Visidnärem, und doch
verlässt einen alle Sicherheit darüber, ob das Geahnte nicht viel
wirklichkeitsschwerer ist als das Sinnenvermittelte. Alles bewegt
sich in der Einheit einer Weltanschauung, die mit erfühlbarem
Zusammenhang das locker und dunkel nebeneinander Gesprochene
umschließt. —

321



Georg Trakl ist jung gestorben, und doch hat er sein
Erdewallen bis zum Letzten erfüllt. Ihm war nur eine Daseinsform
beschieden ; er nahm sie vom Schicksal als sein Schicksal und ehrte
willenlos mit blutendem Glauben seine Unabänderlichkeit. Jeder
Vers von ihm zeugt von seiner Vollendung, keine irrenden Kräfte
drängen „aus der Verworrenheit zur Klarheit", jedes Gedicht ist
eine bis zum Grenzenlosen erlebte Variation des Grundthemas, und
sein Gefühl sinkt langsam in schwarze Tiefen, jahrlang ins Ungewisse,

ohne Drang nach Welten, die ihm nicht zukommen und
die erobert sein wollen. Er ist nicht in Resignation verstumpft,
sein Dämon hat seine Leiden und alle Schmerzensmöglichkeiten
wach gehalten und sein Werk mit der Weihe der Unkraft gesegnet,
einer sublimen Unkraft zum Leben, die seiner Dichtung die Richtung

nach Absoluterem und Ewigerem gab, als das Leben ist,
sodass in ihr eine Gottheit lebendig ist und hervorleuchtet, wenn
sie auch die Fackel gesenkt hält.

ZÜRICH MAX RYCHNER

NACH DEM FEST
Von GERTRUD BÜRGI

Der Morgen dämmert. Lass' uns heimwärts gehn.
Mir bangt vor deinen Augen, den verzückten,
die sich mit tausend Innigkeiten schmückten
und plötzlich leer stehn, müd' entschlafne Seen.
Und manchmal ist's, als rühr' der Schmerz die Flut
mit scharfem Ruderschlag zu stummem Beben.
Doch wieder grüßt geliebter Träume Leben
und zaubert rote Rosen in dein Blut.

Gib, gib and immer wieder gib der Welt
und lass sie, was sie mag, dir wiedergeben;
tu alles für, erwarte nichts vom Leben, —

genug, gibt es sich selbst dir zum Entgelt.
Christian Morgenstern, Melancholie.

322


	Über Georg Trakl

