Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Gefuhlserziehung

Autor: Oczeret, Herbert / Oczeret, Irma
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEFUHLSERZIEHUNG

Es wird immer klarer, dass der Intellektualismus abgewirtschaftet
hat. Er hat sein Hauptwerk getan, namlich eine kritische, sachliche
Betrachtungsweise zu ermoglichen, die Geister aus der Dogmen-
glaubigkeit auf allen Gebieten zu befreien, sie fihig zu machen,
den Dingen. unerschrocken auf den Grund zu gehen, Kompliziertes
zu reduzieren und zu analysieren, bis die Elemente blofiliegen.
Das brauchten wir und miissen das Gewonnene beibehalten. Aber
es geniigt nicht. Es geniigt nicht, der Welt denkend und kritisch
gegeniiberzustehen, es gibt Dinge, denen man nie mit dem Ver-
stand beikommen kann. Das eigentlich Lebendige kann man nur
ftihlend erfassen. Gefiihl erfasst die Dinge von innen, Verstand
von auflen. Gefiihl erfasst die Dinge im innern Zusammenhang,
in innerer Wesenheit — intuitiv. Gefiihl hat Ahnungsvermégen und
geht oft mit untriiglicher Sicherheit an Situationen heran, in sie
hinein, denen der Verstand ganz und gar nicht gewachsen wire.
Gefiihl ist unendlich viel kliiger als Verstand, und oft ist der Ver-
stand sein schlimmster Feind mit seinem: ,Das ist unméglich ...«
.Das kann man nicht...“ Das Gefiihl ist eben transrational, es
hat seine Quellen in einer Tiefe, zu welcher ratio nie dringt.

Nach diesen tiefen Quellen diirstet unsere Zeit, um aus Ober-
flichen-Leben und 6der Verstandeskultur herauszukommen, und all
unsere wirklich moderne Kunst zeugt vom Bediirfnis nach dem
Irrationalen, nach Untertauchen im Gefiihl. Was sind Werfels Ge-
dichte anderes als ein sehnsiichtiger Schrei nach Liebenkénnen :
Liebe empfinden, der Kreatur ohne Scham, ohne Ekel sich riick-
haltlos hingeben konnen!

Komm heiliger Geist, Du schpferisch
Den Marmor unsrer Form zerbrich!
Dass nicht mehr Mauer krank und hart
Den Brunnen dieser Welt umstarrt,
Dass wir gemeinsam und nach oben
Wie Flammen in einander toben!

Komm heiliger Geist, du schopferisch,
Aus uns empor mit tausend Fliigen!
Zerbrich das Eis in unsern Ziigen!
Dass trdnenhaft und gut und gut
Aufsiede die entziickte Flut,

283



Dass nicht mehr fern und unerreicht

Ein Wesen um das andre schleicht,

Dass jauchzend wlr in Blick, Hand, Mund und Haaren
Und in uns selbst dein Attribut erfahren! :

Dasselbe Motiv zieht sich durch Wassermanns Roman Christian
Wahnschaffe. Christian, der in glianzenden Verhiltnissen sorglos
leben konnte, empfindet seine Unfdhigkeit zu lieben als etwas so
Grauenhaftes, Totes, Leeres, dass er alles hinter sich wirft und
unter schweren Opfern sich zwingt, sein Gefiihl an die Menschen
heranzubringen.

Nun hat man sich in Dichtungen — in Kunstwerken iiber-
haupt — schon immer lebhait mit dem ganzen Gebiet des Irratio-
nalen beschiftigt (auch die Religionen sind ja urspriinglich aus
dem Gefiihlsbediirfnis der Menschen erwachsen), aber erstens blieb
es dem Einzelnen iiberlassen, ob er sich mit diesen Gebieten ab-
geben wollte, zweitens bleibt diese Art Gefiihlspflege meist ganz
im Vagen, Uber- und Unpersonlichen, im Allgemeinen. Das, worauf
man nie verfiel, obgleich es selbstverstidndlich sein sollte, ist, dass
die Gefiihle eines Menschen gepflegt und erzogen werden miissen,
wie man seinen Geist pflegt und erzieht. — Zehn Jahre und ldnger
schickt man die Kinder zur Schule, um sie geistig zu erziehen,
um ihr Denken auszubilden, die Gefiihle aber und deren Entwick-
lung, von der doch im Zusammenleben der Menschen und Volker
so gut wie alles abhidngt, tiberldsst man dem Zufall und dem Eltern-
haus. Ob dieses Elternhaus irgendwie die Eignung hat, so zarte
und komplizierte Funktionen wie das Gefiihl in der richtigen Weise
zur Entfaltung zu bringen, darum kiimmert sich niemand.

So treten die Menschen ins Leben hinaus, die einen erfroren
und gehemmt, die anderen verzirtelt und iiberweich. Kein Mensch
hat ihnen gezeigt, wie sie ihre Veranlagung korrigieren konnen.
Sie irren durchs Leben: die einen konnen nicht an Menschen und
Erlebnisse heran, die anderen verlieren sich an sie und verbluten
dabei.

Aus- dieser furchtbaren Not des modernen Menschen ist der
Beruf des Seelenarztes geboren. Die Menschen, vor allem die
jungen, entwicklungsfiahigen, brauchen Helfer, Ratgeber, Erzieher,
und zwar solche, die ihnen nicht mit allgemeinen Ermahnungen
zu Demut und Néchstenliebe kommen, sondern sich ganz person-
lich mit ihnen und ihren spezifischen Schwierigkeiten auch ins

284



einzelne hinein befassen, die ihnen an den konkreten kleinen
Problemen zeigen, wie sie zu lésen sind. f

Das Hauptproblem aber, an dem Menschen leiden, sehen wir
immer mehr im Gefiihl und seiner Ungeldstheit, Undiszipliniertheit.
Doch sind die Gefiihlsschwierigkeiten so mannigfaltiger Natur, dass
wir nur einige typische skizzieren koénnen.

* *
*

Da sind vor allem die Hemmungen des Gefiihls, die wir dem
Geist unserer Zeit verdanken, dem keiner sich ganz entziehen kann,
Wir verstehen unter dem Geist unserer Zeit alle jene Anschauungen
und Auffassungen, die in den letzten zwanzig oder dreiflig Jahren
zwingende Macht besafien.

Obenan steht die wissenschaftlich-intellektualistische Strémung
mit ihrer reinen Verstandeskultur. Wer mit der kiihlen, niichternen
Einstellung des Verstandesmenschen an Gefiihlsangelegenheiten
herantritt, der hat zunichst eine ironisch-abwehrende Haltung. Ein
Gefiihl ist fiir ihn ein nothing but, ein Nur, und zwar das eigene
wie das fremde. Er spieBit Gefiihle und gefiihlvolle Menschen auf
eine Stecknadel, betrachtet ihre AuBenseite und gibt rasch und
falsch sein endgiiltiges Urteil dariiber ab. Damit glaubt er, den
Fall bewiesen und erledigt zu haben. In Wirklichkeit hat er von
der Angelegenheit gar nichts verstanden. Die Verachtung, die solche
Menschen fiir die Gefiihle haben, riithrt vor allem daher, dass ihre
eigenen nie entw1cke1ten Gefithle im Stadium der Sentimentalitat
oder gar in noch pnmxtweren Formen stecken geblieben sind. Sie
empfinden ihre Gefhhlspersonllchkelt als minderwertig, v erglxchen
mit ihrer geistigen Personlichkeit, und ziehen daraus den Schluss,
dass Gefiihle, gemessen an Geist, etwas minderwertiges seien.

Eine weitere fiberaus wirksame Hemmung bildet die christliche
Sittenlehre, in der wir alle noch aufgezogen worden sind. Hier gilt
die Verpdnung einem ganz bestimmten Ausschnitt des Gefiihls-
lebens, der Sexualitit. Fiir die landldufige kirchenchristliche. Auf‘
fassung ist Sexualitdt nicht Liebe, sondern Fleischeslust, Sinnen-
genuss und etwas Verachtliches. Gerade die feineren ‘Menschen
unserer Zeit sind von solchen Auffassungen ganz durchtrankt und
leiden schmerzlichst unter der Diskrepanz ihrer natiirlichen Bediirf-
nisse und der christlich-asketisch-unanstindigen Auifassung;. der sie

285



geistig verfallen sind. Vielleicht wire die Losung leichter, wenn
sich nicht im anderen Lager die seichte, genussiichtige Masse der
Materialisten breit machte, bei denen Sexualitit, Essen und Trinken
zu Dingen gieriger Lust geworden sind, zu banalen Alltiglich-
keiten. — Wie viele junge Menschen stehen zwischen diesen beiden
Welten, ungliicklich in der Askese — unidhig, den Sinnengenuss
zu bejahen.

Wir sprachen oben von der Sexualitit als Ausschnitt des
Gefiihlslebens und fassen sie demnach als Manifestationsform des
Gefiihls auf. Das ist durchaus nicht selbstverstidndlich. In der christ-
lichen Religion, die doch eine Religion der Liebe ist, ist gerade
die Sexualitit aus dem Bereich der hoheren Gefiihle ausgeschaltet.

Die Sexualitdt ist ein starker Trieb, dem sich kein blutwarmer
Mensch entziehen kann.  Sie birgt enorme StoBkrifte, die besten
Helfer im Kampfe gegen Lebensangst und infantiles Hingenbleiben
am Familienkreis. Andrerseits aber stecken wilde, gierige Triebe
in ihr, die verantwortungslos und brutal sich ausleben, ausrasen
mochten.

Die christliche Auffassung, die nur die Gefahren ins Auge
fasste und um ihretwillen die ganze Sexualitit in Acht und Bann
tat, schnitt damit den Menschen von seinen starksten Lebensquellen
ab. Unsere heutige Jugend empfindet das als unerhérte Kastration
und bdumt sich dagegen auf. Mit Recht. Damit wir aber, ohne
Furcht vor elementaren Ausbriichen, der Sexualitit freie Auswirkung
gewihren kénnen, miissen wir die Sexualpersonlichkeit des Menschen
eng angliedern an seine Gefiihlspersonlichkeit; sie miissen gewisser-
mafien miteinander verschmelzen und miteinander wachsen und
reifen. — Wenn nimlich ein Mensch aus christlich-asketischer Ge-
bundenheit seine Sexualitdt nie gelebt hat, so ist seine erotische
Personlichkeit entweder kindlich unentwickelt, zaghaft, ohne Aus-
drucksmoglichkeiten, oder sie ist triebhaft, hat primitive Geliiste,
und ihre Ausdrucksmdoglichkeiten sind roh, verghchen mit der
Gesamtpersonlichkeit,

~ Eine weitere Quelle fiir Gefiihlsschwierigkeiten, die aus herr-
schenden Auffassungen kommen, ist die Konvention, die Konven-
tion als das ungeschriebene Sittengesetz, unter dessen Druck un-
zdhlige Gefiihlshandlungen ungetan bleiben. Sehr Vieles, das vom
menschlichen Standpunkte gut und wertvoll wire, ,passt sich nicht*

286



und ,gehort sich nicht* und wird als unanstindig angesehen. So
verbietet die gute Gesellschait dem jungen Méidchen, der Frau,
einem Manne, den sie liebt, Gefiihle zu zeigen, bevor er den ersten
Schritt getan. Warum? Wozu? Wo liegt der Sinn dieses Unsinns?
Doch hochstens in seinem Alter.. ... Je dlter der Unsinn — um-
somehr verehren wir ihn. Auch die Klassen-, Alters- und Berufs-
unterschiede erzeugen auf dem Wege tiber blofie Konvention und
GewOhnung eine Unmenge Hemmungen und Schranken und ver-
sklaven uns Gesetzen, iiber die niemand nachzudenken den Mut hat.

Der Mensch, der aus dieser konventionellen Gebundenheit
heraus will, hat in jedem einzelnen Fall zu priifen, ob die herr-
schende Auffassung sinnvoll ist oder sinnlos, und sich dement-
sprechend dafiir oder dawider zu entscheiden. Dies Stiick Befreiung
gehort zum Miithsamsten und Schmerzensreichsten auf dem Wege
der Menschwerdung. Ist es aber einmal geleistet, dann steht man
allen Geschehnissen neu und freier gegeniiber und beurteilt sie
vom Standpunkte ihres menschlichen Wertes. Ein Standpunkt so
einfach klar und begltickend, dass man die gute Gesellschaft und
ihr Urteil in Seelenruhe entbehren kann.

* *
*

Neben Gefiihlsschwierigkeiten, die aus dem Zwang herrschender
Kollektivvorstellungen hervorgehen und allgemeiner Natur sind,
gibt es eine Reihe von Gefiihlsschwierigkeiten individueller Art
auf bestimmten Charakterziigen der Einzelnen beruhend.

Man ist allgemein der Ansicht, dass Gefiihle etwas Spontanes
seien, die man hat oder nicht hat, die sich jedenfalls nicht beein-
flussen lassen. ,Dieser Mensch ist mir einfach sympathisch und
der andere ist mir eben unsympathisch“ denkt der Laie und lehnt
dabei das Denken iiber diese hochwichtige Frage a limine ab.

Und es ist etwas richtiges an dieser Auffassung. Das Gefiihl
erfasst spontan in ganz individueller, im voraus gar nicht zu be-
rechnender Wahl seine Objekte. Man tritt in einen Saal, einen
Eisenbahnzug, und sofort trifft man gefithlsmaBig Auswahl: sym-
pathisch — gleichgiiltig — unsympathisch. Aber man besehe sich
diese spontane Auswahl niher. — Wer schon ein Stiick Leben
hinter sich hat, wird riickblickend feststellen, dass Menschen, die
er vor Jahren heifi begehrte, heute hdchstens seine Sympathie aus-

287



l0sen wiirden, dass er sich von diesem oder jenem, dem die Ge-
fiihle einstmals spontan zustromten, spiter enttiuscht abwandte.
Warum? Offenbar wihlt das Gefiihl heute nach anderen Werten
als damals; offenbar hat man in einen Menschen Werte hinein-
gesehen, die er nicht besafi; und das Gefiihl galt nicht ihm, son-
dern einem Phantasiebild, einer Imago. -

Sehr hdufig ist der Fall des jungen Méidchens, das sich in
einen Mann verliebt, der hohl und oberflidchlich, aber von schim-
mernder, attraktiver Wesensart ist, ein Blender. — In dem Mafe,
als das Midchen selbst sich verinnerlicht, wird es das Bediirinis
nach einem seelisch tiefen Mann empfinden und die Leere des
Geliebten deutlich wahrnehmen. Es wird allmihlich erkennen, wie
sehr der Charme dieses Menschen nur schéne Schale ist und wie
wenig er es innerlich versteht. Sein Gefiihl wird sich von ihm
zurfickziehn und auf die Suche gehen nach einem Menschen, der
ihm die seelische Erginzung geben kann, die es nun braucht.

~ Die spontane Gefiihlswahl ist also — einzelne Fille ausge-
nommen — nicht etwas Endgiiltiges, Unabdnderliches, sondern sie
wandelt sich mit der Einsicht und Reifung des Menschen. Und
hier liegt der Ausgangspunkt fiir die Gefiihlserziehung derjenigen
Menschen, die zwar Gefiihle haben, deren Gefiihle aber schlecht
placiert, d. h. bei ungeeigneten Objekten verankert sind.

Es gibt in der Tat Menschen, deren Natur es ist, zu lieben
und sich hinzugeben, vor allem unter Frauen. Wir denken hier
an Naturen, wie René Schickele sie in seiner Aissé, Max Brod.in
seiner Gisa (m der Novelle Aus einer Ndhschule) gezeichnet haben.
Diese Menschen mit dem leicht stromenden Gefiihl muss man
nicht lleben lehren, aber man muss sie lehren, ihre Gefithle nicht
sinnlos zu verstromen und nicht berauscht in ihnen zu schwelgen
Nicht sitzen zu bleiben, wie Meister Ekkehard sagt beim Kapitel
der schmelzenden Gefiihle. ,

Von den sogenannten gefithlvollen Menschen _gehdren aller-
dlngs durchaus nicht alle zu diesen hmgabefzihlgen Naturen ; der
bei weltem groBere Teil (v1elIe1cht dreiviertel) gehort von Haus
aus dem Typus der Jfressenden Liebe“ an, Bei ihnen ist Liebe
nicht ein Geschenk, sondern eine Forderung, Es ist Liebe, die nicht

pfem nicht verzichten kann, die haben will und heischt und hadert
und Rache sinnt, wenn das gehebte Wesen eigene Wege geht I

288



Es gehort zu den schwierigsten Aufgaben des Psychopadagogen,
solchen Menschen klar zu machen, wie wenig sie von Gefiihl wissen. .
Sie sind ja von nichts anderem erfiillt, als von ihren Gefiihlen,
und leiden ihrer Uberzeugung nach unendlich um ihrer Liebe willen.
Gerade da sitzt der Irrtum. Nicht um ihrer Liebe willen leiden sie,
sie leiden an gekrdnkter Selbstliebe, an verletztem Machtgefiihl.

Hier geht die Gefiihlserziehung nur indirekt {iber Charakter-
erziehung. Diese Menschen miissen erkennen, dass sie einen gewalt-
tatigen Menschen in sich haben, der brutal an sich reilen und
besitzen will, und dass dieser Gewaltmensch unsichtbar hinter all
ihren Liebeshandlungen steht. Diesen blind begehrlichen Trieb in
seiner Minderwertigkeit zu erkennen und in sich zu {iberwinden,
das ist die Aufgabe, die der Erzieher dem Hiilfe Suchenden stellen
muss. Er muss ihn zur Einsicht fiihren, dass heischendes Lieben
ihn selbst und den Anderen ungliicklich macht und alles spontane
Gefiihl erdrosselt.

In den meisten Fillen zeigt sich dann, dass diese egozentrische
Einstellung, die Unfahigkeit zurfickzutreten und persénliche Wiinsche
zu opfern, sich auch auf anderen Lebensgebieten geltend macht.
Es sind Menschen mit viel Gefiihlsgetue, Menschen, die nie ihr
Gethsemane erlebten, nie ihr kleines Ich in die Kniee zwingen und
vor einem unabwendbaren Schicksal demiitig-heroisch sagen konnten :
Herr, nicht wie ich will, sondern wie du willst . '
" 'Gegensitzlich zu"diesen affektiv bewegten Menschen beriihren
uns jene, die man gemeinhin als gefiihllose zu bezeichnen pflegt
und ‘deren ~Charakteristikum- ist, ‘dass* ihre  Gefithlswelt kalt “und
dtirfhg erscheint. ‘Es ‘gehodren dazu jene Naturen, die'in scheinbarer
Uberlegenteit jede Situation kithl beherrschen, die nie ganz betei-
ligt sind und 'sich ]ederzelt unverwundet zurfickzieheni konnen. Oft
wirken sie in ihrer ritsélhaften Ruhe tind- Unzugangilchkelt faszi-
niererid,” bésonders auf’ heifibliitige Menschen, und es braucht Iange,
bis ‘nach’furchtbaren Verwundungen und Enttauschungen solch ein
naiv Liebender’ erkennt, dass der geliebte Mensch — so interessant
er auch ‘'sein mag'— auf dem Gebiete des’ Getithls ein kalter Egmst
ein Schmarotzer und Driickeberger ist. ‘ ;

Wit besitzen in 'der modernen Literatur zwei ausgeze1chnete
Darstellungen dieses Gefithlstypus. Die eine in Hoffmansthals 7or
und Tod, die andere in Bruno Franks Schauspiel Die Schwestern

289



und der Fremde. Claudio in Hoffmansthals kurzem Drama charak-

terisiert sich und seine Einstellung zum Leben mit folgenden Worten:

+Was weiB ich denn vom Menschenleben?
Bin freilich scheinbar drin gestanden,

Aber ich hab es hdochstens verstanden,
Konnte mich nie darein verweben.

Hab mich niemals dran verloren.

Wo andre nehmen, andre geben,

Blieb ich beiseit, im Innern stumm geboren.
Ich habe von allen lieben Lippen

Den wahren Trank des Lebens nie gesogen,
. Bin nie von wahrem Schmerz durchschiittert,
Die Strafle einsam, schluchzend, nie gezogen.“

Und Rudolf, der Held des Frankschen Dramas, sagt von sich:
»ich - habe Mitleidstaten getan, mich um Mitleid gepeinigt, aber
ganz in der Tiefe, ganz innen habe ich nicht einmal Mitleid ge-
fiihlt. Ich bin allein, ich bin ausgestofien, ich sehe kein Wesen als
mich selbst, immer bin ich getrennt von allen, immer in einer
Schicht von Eis, was ich tue, geschieht um mir zu helfen, aus
Gewissensnot und eitler Lust, und ach, darum helf ich mir nicht.*
— Und an anderer Stelle: ,Nie war etwas mein. Nie ein Mensch,
nie nur ein schones Ding. Denn man besitzt ja nur dort, wo man
sich hinschenkt, wo man sich selber aufgibt. .. .

Wenn man das so hort und liest, ist man sehr geneigt, Men-
schen dieser Art als tragische Erscheinungen aufzufassen, und sie
selber sind die Ersten, es zu tun. Wer aber Gelegenheit hat, solche
Menschen im ndheren Umgang zu erleben, und wer psychologisch
zu beobachten weifl, der wird bald gewahr, dass diese seelische
Beziehungslosigkeit eine Folge unzihliger unrichtiger Reaktionen ist,
die diese Menschen jahraus, jahrein begehen, und die letzten
Endes den Zweck haben: sich die Menschen vom Leibe zu halten.

Und was fiir sie gilt, das gilt von allen jenen, die iber Geliihl-
losigkeit klagen. Sie alle leiden unter ihrem Zustand und mochten
ihn doch um keinen Preis aufgeben. Wir stofien hier auf einen
seelischen Mechanismus von allgemeinster Bedeutung : Die Menschen
wollen klagen — aber nicht dndern. Solange sie nur klagen, er-
scheinen sie als Mirtyrer, als schuldlose Opfer unseliger Veran-
lagung oder schwerer Geschicke, sobald man den ungliicklichen
Zustand ndher priift, in der Absicht, ihn zu 4ndern, entdeckt man
als Ursachen all das Negative im Seelenleben, den ganzen Unrat
der kleinen Seele.

290



Werfel, der um Liebe Ringende, der sich selber ins Herz
schaute, hat dies erkannt und erschiittert ausgerufen:

. Deinen Gerichtstag fiirchte ich nicht,
. Dich nicht, mein Richter,
mich fiirchte ich, ich fiirchte mich, Mich.
Meine lahme Seele fiirchte ich, mein stummes Herz,
den unverzweifelten Blick, den Leichtsinn, das
So und So, das leere Achselzucken!

Das ist's! Nicht die Verhiltnisse, nicht die Veranlagung ver-
sperren dem Menschen den Zugang zu seinen Gefiihlen. Was
zwischen ihm und seinen Gefiihlen steht, das sind seine hisslichen
Gedanken, sein Hochmut, seine selbstsiichtigen Wiinsche nach
Ungebundenheit, die faule Gleichgiiltigkeit, mit der er Gefiihls-
impulse erdrosselt, all das Spielige, Unzuverlidssige, das Boshaite,
Kleinliche, Entwertende, das jedes gute Gefiihl im Keim erstickt.

Diese Kloake der untermenschlichen Regungen, diese Seelen-
hoélle in sich zu erkennen, und als Grund seiner inneren Ode zu
begreifen, das ist die schmerzensvolle Einsicht, zu der der Gefiihl-
lose sich durchzuringen hat, und ihm dabei zu helfen ist freilich
eine dornenvolle Aufgabe.

ZURICH HERBERT und IRMA OCZERET

ooo

oo 2 : o
e POUR LA VERITE ~ 9¢
Un séjour de quelques semaines en pays étrangers m’a forcé de re-
noncer pour deux ou trois numéros & la rubrique ,Pour Ia. vérité“. Je la
reprends aujourd’hui et, pour cette fois, sous une forme un peu nouvelle.
Un des plus gros obstacles & la reprise des relations normales entre
la France et I’Allemagne, c’est ’attitude haineuse, revancharde des vaincus.
Elle est deplorab[e jy reviendrai prochainement et longuement a propos
de mon récent séjour & Paris et de 'excellente impression que j’en rapporte.
Aujourd’hui je dirai simplement que cette attitude haineuse des Allemands,
et en particulier de certaine jeunesse universitaire, peut fort bien n’étre
que passagére, si on s’applique a la combattre par les bons moyens. J’ajoute
encore qu’elle est explicable ; elle répond & la psychologie de tous les vaincus
de tous les temps.
_ Voici quelques textes qui le prouvent. Je tire le premier d’un ouvrage
peu connu d’Eugéne Rambert qui fut, de 1860 & 1881, professeur de litté-
‘rature francaise &4 I’Ecole Polytechnique de Zurich. Dans son Journal d'un
neutre, écrit au cours de la guerre de 1870—71, il se range nettement du
¢0té de la France, il prédit avec une sagacité admirable Pimpérialisme et
la mégalomanie de I’Allemagne victorieuse, mais il écrit aussi, le 25 mars
1871, les lignes suivantes sur I’état d’esprit des vaincus:

291



	Gefühlserziehung

