
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Der Idealismus als praktisches Problem

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER IDEALISMUS ALS PRAKTISCHES
PROBLEM

Der Idealismus ist eine der Formen, in denen sich der Drang
einer neuen Zeit und die Sehnsucht eines werdenden Geschlechtes
ausdrücken. Aber dieser Ausdruck ist gefährlich durch seine
Unklarheit und die Missverständnisse, die er birgt. Idealismus bedeutet
für Viele nicht mehr als eine bunte Fahne, die hoch über der
zuverlässigen Wirklichkeit im Winde hin- und herflattert. Von Idealismus

spricht der Mann des Alltags, wenn ihn einmal eine
ungewöhnliche, selbstlose Regung beschleicht. Idealismus nennt es der
unausgewachsene Romantiker, wenn er seine Armut an Wirklichkeitssinn

und Weltkenntnis, mit einigen farbigen Lappen einer
erträumten Herrlichkeit behängt. Einen Idealisten schimpft der
Philister den unpraktischen Träumer, der beim Blick nach den Sternen
über seine eigenen Füße stolpert. Für die große Menge ist der
Idealist jener Ritter von der traurigen Gestalt, Don Quijote de la
Mancha, der gegen Windmühlen reitet und andern Unsinn verübt,
aber dabei ein rarer und unterhaltsamer Bursche ist. Ein solcher
„Idealismus" ist als Don Quijoterie des Geistes mit Recht der
Lächerlichkeit verfallen und soll uns hier nicht weiter beschäftigen.

Der wirkliche Idealismus darf es sich verbitten, mit diesem

schäbigen Doppelgänger verwechselt zu werden, der unter Philistern
und unreifen Jünglingen spukt. Er ist kein billiger Rausch oder
eine Maskerade des Geistes, sondern eine bewusste Stellung zu
Welt und Leben, ein inneres Verhältnis zum Sein von kristallener
Klarheit und innerer eigener Leuchtkraft, höchste Bewusstheit des
reifen Mannes, der durch allerlei vorletzte Fragen hindurchgeschritten

Wissen und Leben. XIY. Jahrg. Heft 16. (1. Jan. 1921)

249



ist bis zu den letzten, die dahinter liegen. Diese letzten Fragen
stammen nicht aus dem gemächlichen Denken, das Brot und Spielen
nachgeht, sondern aus einem Denken, das selbst bittere Lebensnot
ist und dem Menschen-Oedipus Fragen auf Leben und Tod
vorlegt. Nicht jeder gelangt zu diesen letzten Fragen des Daseins -,

mancher verliert sich in seiner denkenden Betrachtung der Welt
unterwegs an die Vorfragen: wie sind die Dinge? wie bewältige
ich sie? wie wirken sie aufeinander? wie werden sie mir dienstbar?
Dahinter aber stehen andere abgründigere, gefährlichere Fragen:
Sind sie überhaupt? Was ist überhaupt wirklich Das Ich oder die
Dinge? Der Geist oder die Welt? Welche Wirklichkeit ist
überhaupt lebenswert? Erst wo diese Fragen auftauchen, dämmert dem
Menschen etwas von dem Mute des wirklichen Idealismus, der
einer innern Welt, der Idee, dem Geiste mehr wesentliche
Wirklichkeit zuspricht als den harten und viereckigen Dingen der
konkreten, materiellen Welt. Denn das tut der Idealismus. Für ihn ist
das Geistige das wahrhaft Wirkliche, die Idee ist grundlegend für
die Wirklichkeit, ist das, was für uns überhaupt fassbar ist. Die
konkreten Dinge sind für ihn nur Abglanz, Spiegelbild, Schatten,
Täuschung, Schleier der Maja. Der Idealismus lebt in einer äußern
Welt mit den Kräften und Werten der inneren infolge einer
Entscheidung, die zu ihren Gunsten gefallen ist.

Es ist erstaunlich, wie früh sich dieser metaphysische Idealismus

in der menschlichen Geistesgeschichte bilden konnte, wie früh
der denkende Mensch die innere Welt für wirklicher erklärte als
die äußere. Wir finden diesen Idealismus schon da, wo zum erstenmal

bewusstes Denken aus dem mythischen Träumen in die Helle
der Geschichte heraustritt, in der nicht genug anzustaunenden

Abstraktionsfähigkeit des indischen Geistes. Piaton hat diesen
Idealismus im Abendland wieder erweckt. Von ihm aus drang er
in unsere Geisteswelt ein in seinen verschiedenen Formen.
Idealismus ist nämlich zwar eine Grundrichtung des Geistes, aber er
verkündet nicht zu allen Zeiten dieselben Inhalte. (Wir übergehen
hier ganz die erkenntnistheoretischen Formen des Idealismus.)

Der metaphysische oder logische Idealismus sieht die wahre
Wirklichkeit, die uns überhaupt zugänglich ist, in der Idee anstatt
in der sinnlichen • Erscheinung oder im farbigen Abglanz. Aber
diese ideale Wirklichkeit ist uns nicht einfach gegeben wie die

250



sinnlichen Eindrücke, also wie die Dinge überhaupt, sondern sié
ist uns aufgegeben. Die Welt der Ideen besteht nicht in ihrer
zufälligen Gegebenheit, sondern in ihrer Geltung, nicht einfach in
ihrem Sein, sondern in ihrem Seinsollen. Wir können diese höhere
ideale Wirklichkeil nicht einfach hinnehmen, sondern haben sie
erst zu entdecken, zu schaffen durch die eigene Tätigkeit unseres
Geistes.

Damit nimmt dieser metaphysische Idealismus die Wendung
zu einer andern Form, zum ethischen Idealismus. Dieser geht
ebenfalls aus von der Innern Welt und ihrem geistigen Besitz. Er
findet darin ein Sollen, eine ethische Forderung, die im Widerspruch

steht mit der bloßen Gegebenheit der naturhaften Triebkräfte.

Diese Kräfte wirken zwangsläufig, sie determinieren den
naturhaften Menschen bis in sein inneres Sein. Der ethische
Idealismus lehnt sich gegen diese Versklavung der Seele auf und
behauptet, dass die wahre und wesentliche.seelische Tätigkeit nicht
in der Unterordnung unter die mechanischen und triebhaften Kräfte
der Natur besteht, sondern in der Auswirkung jenes innern ethischen
Sollens, in der Ausführung einer ethischen Verpflichtung, im
Gehorsam gegen jene inneren Forderungen des Geistes. Damit
behauptet der ethische Idealismus die Freiheit. Vom Standpunkt des

naturhaften, mechanischen Geschehens aus ist sie nicht möglich.
Der ethische Idealismus bejaht die Möglichkeit der Freiheit, rechnet
mit ihr und verlangt ein Handeln aus Freiheit, statt aus Zwang.
Man kann daher geradezu von einem Idealismus der Freiheit reden.
Aber auch die Freiheit ist nicht von vorneherein gegeben, sondern
muss erst gewonnen, geschaffen werden. Erst wo sie besteht, kann
ein Sollen, eine ethische Forderung erfüllt werden. Der Idealismus
der Freiheit, wie überhaupt der ethische Idealismus enthält daher
einen starken Antrieb zur schöpferischen Tat. Denn erst in dieser
enthüllt und bewährt sich die Freiheit wie das innere, ethische
Wesen des Geistes überhaupt.

Der logische Idealismus traut dem denkenden Geiste die Fähigkeit

zu, die wahre, wesenhafte Wirklichkeit in der Idee zu finden.
Der ethische Idealismus traut dem Willen Freiheit zu und über-,
weist ihm die Aufgabe, die wahre, wesenhafte Wirklichkeit, die sein
soll, zu schaffen.

Diese theoretischen Andeutungen sind bekannt und sollen nur

251



' den Verwechslungen wehren, denen der Idealismus, einer der
vieldeutigsten Begriffe aller Zeiten, von jeher ausgesetzt gewesen ist.

Der Idealismus ist heute wieder zu einem aktuellen Problem
geworden durch das neu auftauchende Misstrauen gegenüber dem

Denken, sowie anderseits durch die Skepsis gegenüber einem freien
Wollen. Dieses Misstrauen lebt in der Kritik an der Wissenschaft,
in der Ablehnung ihres Anspruchs, uns Erkenntnis der Wirklichkeit

zu geben, in der ganzen Skepsis gegenüber dem Rationalismus.
Es lebt aber praktisch ebenso sehr im Zweifel an der Ausführbarkeit

der Ideen, an der Möglichkeit der Freiheit. Wenn heute die
Einen nicht an die Möglichkeit einer Völkergemeinschaft glauben
und sich einem Pessimismus oder Nihilismus in die Arme werfen,
während die Andern sich für den Aufbau, für den Völkerbund, für
die soziale Neuorientierung einsetzen, so ist das ein praktischer
Kampf um die Frage, ob ethischer Idealismus als Weltanschauung
und Lebensauffassung möglich sei. Die Einen sehen in diesem
ethischen Idealismus einen hochfliegenden Seelenvogel, der trotz
seiner mächtigen Schwingen sich immer wieder die zarte Brust an
den harten Mauern der Welt einrennt. Die Andern trauen ihm trotz
aller vorläufigen Misserfolge die Kraft zu, die Welt zu verwandeln
und betrachten ihn als Wirkung und menschliche Äußerung der
höchsten schöpferischen Macht, die die Welt von der Idee und
vom Gewissen aus zu gestalten strebt.

Es ist unmöglich, heute irgendwie am Aufbau einer neuen
Welt, an der Neuordnung des sozialen Lebens, an der Erziehung
des Menschengeschlechtes mitzuarbeiten, ohne diesen ethischen
Idealismus in irgendeiner Form zu vertreten oder zu bekennen.
Ich gebrauche diesen Begriff hier absichtlich in einem so weiten
Sinne, dass er auch den religiösen Glauben einschließt, denn auch
dieser ist von diesem Blickpunkte aus betrachtet ethischer
Idealismus. Nur wer an die Macht des Geistes, an den Wert der Idee,
an unsere Bestimmung zur Freiheit glaubt, nur wer von einem
innern unbedingten Sollen aus sich an die Bearbeitung und
Bewältigung der Welt macht, sei jenes dann ethisch oder religiös
bedingt, wird den Mut haben, heute wirkliche selbstlose, aufbauende
Arbeit in Volk und Staat und Völkergemeinschaft zu leisten. Alles
andere Arbeiten, das nicht von einem solchen innern geistigen
Zentralpunkt aus unternommen wird, ist fruchtloses Flickwerk. Alle

252



Tätigkeit, die nur nach dem Grundsatz geschieht ut aliquid fiat
aut fieri viedatur, alle bloße Gesetzesmacherei, alle Zwangsmaßregeln,

alle Gewaltpolitik, alle Überredungskünste, alle Belehrung,
die nicht aus der Tiefe eines solchen ethischen Idealismus stammt,
entbehrt der schöpferischen Kraft, die heute nötig ist, um eine
Welt zu bewegen. Sie kann nur von der Seele, vom Gewissen,
vom Geiste her neu gebaut werden.

Wer daher heute bauen will, muss in der Seele anfangen und
dort jene Entscheidung vorbereiten oder ermöglichen, die den Mut
und die Kraft zum Handeln gibt. Was in der Geistesgeschichte
als philosophisches System, eben als Idealismus oder als Glaube
ins Blickfeld der Menschen trat, das muss wieder das millionenfach

wiederholte Erlebnis, die bewusste Entscheidung. einzelner
Menschen und Völker werden.

Diese idealistische Einstellung, die nach dieser Seite hin mit
der religiösen identisch ist, so sehr sich sonst Unterschiede zwischen
Idealismus und Religion ergeben, ist uns nicht von vorneherein
natürlich. Der Mensch befindet sich zunächst viel mehr in einer
unmittelbaren Verbundenheit oder Verstricktheit mit der ihn
umgebenden Wirklichkeit. Er identifiziert sich mit seiner Umwelt. Er
ist ein Teil von ihr und sie ein Teil von ihm. Er kann sich von
ihr nicht unterscheiden, steht nicht neben oder über ihr, sondern
mitten in ihr, in sie verschlungen, lebt mit ihr und wird von ihr
gelebt. Er ist noch nicht durch die Differenzierung
hindurchgegangen, die die Unterscheidung zwischen Geist und Materie
ergibt, zwischen Innenwelt und Außenwelt. Die Wirklichkeit in der
er sich bewegt, ist wie ein ununterschiedener Brei, in dem sich
Tatsachen und Gefühle, konkrete Wirklichkeiten und Phantasien,
Ereignisse und Wünsche, ein Drinnen und Draußen unklar
durchdringen. Die Mystiker und Künstler, die gerade in dieser innigen
Verbundenheit den Stoff ihres Lebens und Gestaltens finden, Sind

Ausnahmen. Wer ohne eine tiefere religiöse oder künstlerische
Begabung in dieser Identifikation mit der Umwelt lebt, der ist in
Gefahr, von ihr verschlungen zu werden und seine Seele zu
verlieren. Die hilfslose Verstricktheit mit der Welt, die trotz scheinbarer

Selbstherrlichkeit bestehen kann, lässt den Menschen jeden
festen Standpunkt verlieren, von dem aus er sich behaupten kann.
Die mangelnde Persönlichkeitsgewält, der Schicksalszwang so

253



manchen Lebens, das Verwaschene und Verschwommene, ja sogar
manche seelische und körperliche Erkrankung beruht letzten Grundes
auf nichts anderm als auf diesem Seelenverlust, dieser mangelnden
Unterscheidung von Innerm und Äußerm, von Geist und Welt, von
Stoff und Form, von Idee und konkreter Wirklichkeit. In dieser

Ununterschiedenheit, in dieser mangelnden Differenzierung lebt der

größte Teil der Menschen. Einige Beispiele mögen darauf hinweisen.
Es gibt eine Erziehungswissenschaft oder eine Genialität natürlicher

erzieherischer Begabung, durch welche die Idee der Erziehung
herausgearbeitet worden ist, worunter weniger die speziellen
pädagogischen intellektuellen Leitgedanken als ein erzieherisches Ideal

überhaupt verstanden sein soll. Für die große Mehrzahl der
erziehenden Menschen — die Lehrer ausgenommen — ist aber
die Erziehung eine ziellose Wirkung durcheinander wogender
Wünsche, äußerer und innerer ungeordneter Einflüsse, Aktionen
und Reaktionen. Erziehung aber ist erst möglich, wo über dem

verworrenen Durcheinander von zufälligen Einflüssen ein Ideal,
das aus der Seele stammt, aufgestellt und bewusst verfolgt wird,
wo nicht aus Gewohnheit oder Laune oder laisser-aller oder Instinkt
oder persönlicher Bequemlichkeit erzogen wird, sondern in Gemäßheit

eines innern mehr oder weniger bewussten Zieles, eines
erzieherischen Ideals. Erziehung ist Idealismus.

Oder nehmen wir die heutige soziale Umwandlung. Für die
meisten handelt es sich dabei um ein ungeordnetes Durcheinander
von ökonomischen Tatsachen, von Geld- und Arbeitsverhältnissen,
von Begierden und Instinkten, Macht- und Lustgefühlen, um Schlagworte

und aufgeschnappte Redensarten, kurz um einen Tatsachenkomplex

verworrenster und zufälligster Natur. Für manche enthält
die soziale Frage auch heute noch nichts anderes als den Anspruch
auf mehr Lohn oder Teilung! Die soziale Bewegung ist da nicht
verstanden aus einer leitenden Idee. Die innere Einstellung zu ihr
wird daher auch nicht gewonnen aus einer Entscheidung über
letzte Seins- und Gewissensfragen. Es wird daher auch nicht aus
einer Idee, aus einem Sollen heraus gehandelt, sondern zumeist
aus Laune und natürlichem Instinkt. Man darf zwar sagen, dass

in dieser Hinsicht die Arbeiterschaft viel klarer und zielbewusster
einem Ideal nachstrebt — dessen Wert und Richtigkeit hier nicht
diskutiert werden soll —, als ihre Gegner, bei denen die Idee viel

254



mehr zurücktritt hinter der Sorge um die Erhaltung der eigenen
Stellung und die Wahrung des Bestehenden, wohinter allerdings
auch ein Ideal wirksam sein kann. Es wird gerade in diesen

Kämpfen immer mehr darauf ankommen, dass die Auseinandersetzung

aus einem Lohnkampf oder Klassenkampf zu einem Kampf
der Ideen und Ideale werde und dass die letzten Entscheidungen
aus dem Gewissen und nicht aus bloßen Nützlichkeitserwägungen
heraus geholt werden, dass also auch in der Lösung der sozialen

Frage der ethische Idealismus die Führung habe.
Nennen wir endlich auch die Politik. Ist sie nicht vor allem

ein Spiel der Kräfte, ein Kampf der Interessen, ein bedächtiges
Abwägen der Chancen, die Kunst, das Mögliche zu wollen? Was

man so Realpolitik nennt, ist gewiss nichts anderes. Aber nichts
hat in den vergangenen Jahren eine so gründliche Abfuhr erlitten
wie gerade die Realpolitik, die von den sogenannten Realitäten
des äußern und nicht von den Realitäten des innern Lebens, von
der Idee aus gemacht wurde. Man kann zwar trotzdem nicht sagen,
dass diese Politik ganz von Idealismus verlassen gewesen sei. Jedes

Volk hatte seinen eigenen. Über jedem Volk stieg über seinem

Alltagsdasein ein Bild auf, von dem was es als nationalen Wert
erkannte oder erträumte. Am deutlichsten sehen wir das bei uns
selbst. Wir sind ein nüchternes Geschlecht. Man wirft uns vor, dass

wir ohne Geld nicht zu haben seien. Wir misstrauen gründlich den
kühnen himmelstürmenden Gedanken, sie erscheinen uns leicht
als ideologische Schwärmerei. Und doch hat dieses nüchterne und
schwerfällige Geschlecht seinen nationalen Idealismus, seine
schweizerische Idee, für die es keinen herrlichem Ausdruck fand als

Schillers Teil. Darin tönt unser verklärtes Wesen, da spricht unsere
Idee zu uns, da sehen wir, was wir eigentlich gerne wären. Aber
die andern Völker haben auch ihren Idealismus. Man denke an
ein so nüchternes und praktisches Volk wie die Engländer oder
Amerikaner. Von außen gesehen ist da nichts als krassester
Realismus und unbestechlicher Tatsachensinn. Aber sowohl der
Engländer wie der Amerikaner geht nicht in diesen Tatsachen auf.
Über dem anscheinenden Realismus der Lebensführung dieser
Völker schwebt eine Idee des nationalen und individuellen Daseins,
die natürlich nicht von jedem einzelnen ergriffen und verehrt
wird, die aber die maßgebenden Führer und den Volksgeist

255



in seinen höchsten Äußerungen beherrscht. Gewiss, es ist ein

Idealismus sui generis, aber der Idealismus des französischen, des

deutschen, des russischen Volkes besitzt ebenso eine Eigenart,
die allerdings oft erst hinter den unmittelbaren Lebensäußerungen
der Völker entdeckt werden muss. So steckt sogar hinter dem

preußischen Militarismus, wie jeder Deutsche empfinden wird, ein
Stück Idealismus ebenso wie hinter dem frühern französischen
Chauvinismus und dem russischen Panslavismus. Nur haben diese

Wucherungen nationalen Denkens die reinere nationale Idee, das

politische Ideal der Nation erstickt und verfälscht. Diese nationalen
Ideen der Völker, in welchen sie sich aus dem bloßen natürlichen
Dasein zu einem Ideal emporgearbeitet haben, haben sich gegenseitig

noch nicht gründlich und ideell miteinander auseinandergesetzt.

Sie haben das bisher nur den Waffen und Heeren
überlassen. Aber der Tag wird kommen, wo ein Volk die Idee seines
Wesens und Wollens klar herausarbeitet, in einem nationalen
Idealismus ausprägt, sein gewordenes Dasein kritisch damit
durchleuchtet und ihn als kulturelles Ideal demjenigen anderer Völker
gegenüberstellt. Das wird der wahre Kampf der Geister sein.

Trotz des großen Appetites der Völker und trotz des noch nicht
verminderten Militarismus, und des sacro egoismo der Nationen
hat in der Gegenwart ein solcher politischer Idealismus eingesetzt.
Sein Ausdruck ist der Völkerbund. Er ist der erste Versuch einer
großzügigen idealistischen Politik, die erste Bestrebung, Geschichte
von einer Idee aus zu konstruieren. Der egoistische und realistische
Nationalismus ist nicht durch die Gewalt überwunden worden und
ist auch nicht zu sättigen mit noch so reicher Beute. Er kann
allein überwunden werden durch eine höhere Idee des nationalen
und internationalen Lebens, die sich dem bloßen Getriebenwerden
widersetzt und die Linie des gemeinsamen Wollens auf ein gemeinsames

Ideal hinzieht. Die Völker können geistig und politisch nur
leben von einem Ideal, das sich über den Nahrungssorgen und
Lebenskämpfen erhebt und ihnen zeigt, für was sie eigentlich leben
und kämpfen.

Diese Selbstverständlichkeit, die für Völker wie für den
Einzelnen gilt, ist aber praktisch für die meisten durchaus nicht so
selbstverständlich. Der Idealismus bleibt daher Problem und dauernde
Aufgabe.

256



Er erscheint zunächst als ein psychologisches Problem. Was
zuerst irgendwo und irgendwann als ein philosophisches System
in der Geschichte auftrat, wird eines Tages spontan eine Frage
und ein Erlebnis des einzelnen Menschen oder einzelner Gruppen.
Früher oder später muss der Mensch aus jenem Zustand der Ununter-
schiedenheit, der unmittelbaren Verbindung mit der Welt heraus
treten und jene innere Differenzierung durchmachen, durch welche
ihm die Wirklichkeit zerfällt in Geist und Materie, in Form und
Stoff, in Idee und äußere Wirklichkeit. Das Resultat dieser
Differenzierung kann schon lange bekannt und äußerlich angenommen
sein, ohne dass der Vorgang als solcher erlebt wurde. Daher
kommt es, dass so viel falscher Idealismus in der Welt ist. Dem
Vorgang der wirklichen Differenzierung geht immer eine
Gleichgewichtsverschiebung in der Seele voraus. Der äußern Welt wird
Interesse entzogen, allem Idealismus geht eine Introversion voraus,
eine Einkehr zu sich selbst. Das Interesse fließt der innern Welt
der Seele zu. Es belebt dort schöpferische Kräfte, die eine innere
Wirklichkeit aufbauen und beleben. Das geschieht dadurch, dass

das Leben nicht mehr nur gelebt, sondern auch gedacht wird. Das
scheint dem Denker die selbstverständlichste Sache von der
Welt zu sein. Der Psychologe weiß aber, dass eine große Zahl

von Menschen diese Scheidung noch nicht eigentlich und selbsttätig

vollzogen haben. Der eigene Gedanke ist noch nicht aus
dem eigenen Leben geboren worden. Er schwimmt noch ununter-
schieden oder primitiv in einem alles verschlingenden Lebensgefühl
oder -trieb, die höchstens durch fremde oder konventionelle Gedanken
geleitet oder beherrscht werden. Wahrer Idealismus — auch im Kleinen
— wächst nicht aus fremden geerbten Ideen oder Idealen, sondern

aus dem Erlebnis der eigenen Idee heraus, die schmerzlich oder

beglückend dem konkreten Leben gegenüber gewonnen wurde, ihm
gegenübertritt und eignes Recht und eigene Existenz beansprucht.

Zu diesem Gewinn verhilft die symbolisierende Fähigkeit der
Seele. Der Mensch ist nämlich imstande, die Dinge entweder konkret
oder symbolisch aufzufassen. Das Brot kann die begehrte Nahrung
oder ein Symbol sein, wie im Abendmahl, Symbol einer Nahrung
und höherer geistiger Vorgänge. Die symbolische Auffassung
entzieht dem Gegenstand einen Betrag an Wirklichkeitsgefühl. Er ist
nicht mehr so wichtig durch seine Tatsächlichkeit und Dinglich-

257



keit, sondern durch seine Bedeutung, durch seinen Sinn, der aus
der eigenen innern Welt den Dingen verliehen wird. Der Poet oder
Seher, der zum erstenmal die Sonne ein Auge nannte, etwa das

Auge Gottes, nahm die unmittelbare sinnliche Wirklichkeit nicht
mehr so wirklich und bahnte sich dadurch den Weg zu einem
Stück Freiheit gegenüber der äußern Wirklichkeit. Die
gesundheitliche oder moralische Lebenshemmung so manches Menschen
besteht so oft in der Unfähigkeit, die Dinge des Lebens auch
symbolisch anstatt nur konkret nehmen zu können und dadurch im
Kampf ums Dasein nicht nur die Dinge selbst zu gewinnen, sondern
auch die Ideen, die uns von ihnen befreien. Don Juan ist ein

Mensch, der die Frau nur konkret, gegenständlich, als Gegenstand
des Lebensgenusses nimmt, anstatt sie auch symbolisch als Seelenbild

aufzufassen. So kommt er nicht über die Dirne hinaus und
gewinnt an der Frau nie die Madonna, das Ewigweibliche, wie es

im Faust so herrlich dargestellt wird. Das Symbol ist der
Wegbereiter der Idee, des Ideals. Idealismus aber bedeutet ein Stück
Freiheit der Welt gegenüber, ein Stück Herrschaft über sie, eine

Anleitung, sie zu gestalten und als plastischen Stoff zu behandeln.
Der, der uns lehrte: alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis! hat
eine gewaltigere Tat der Befreiung getan als der mit dem Schwert
drein hieb. Der, der die Welt zum erstenmal als Schleier der Maja
erklärte, hat die Seele ihrer verführerischen Gewalt entrissen und
sie sich selber zurückgegeben.

Der Idealismus als philosophisches System ist nur die
denkmäßige Ausarbeitung jener genannten Differenzierung. Der
befreiende Idealismus kann nicht einfach als einmal fertiges System,
ein für allemal gewonnene Tatsache des Geistes, weiter überliefert
werden, sondern muss immer wieder aus dem Leben selbst
gewonnen werden in immer neuen Formen. Die heute lebendige Sehnsucht

der Menschen ist anders beschaffen als vor hundert oder
tausend Jahren. Es war einst Idealismus, als der einzelne es wagte, seinen
innern Besitz an Erkenntnissen und Leben als höhere Wirklichkeit
der Gemeinschaft gegenüber zu erklären. Heute liegt eine andere
Sehnsucht, die Sehnsucht nach einer neuen Gemeinschaft in unserm
Gemüte bereit, als eine innere ideelle Wirklichkeit, die aber Glauben
verlangt, um wirklich zu werden. Dieser Rhythmus kann wechseln
und eines Tages wird der Idealismus wieder das Recht der einzelnen

258



Seele zu verteidigen haben gegenüber einer beengenden Übermacht
der Kollektivität.

Wo der Idealismus zur Formel erstarrt, wo er also nicht mehr
durch eigne Kraft des Geistes im Kampf mit der Weltwirklichkeit
gewonnen und erstritten wird, wo er als überlieferter Besitz weiter
gegeben wird, wo damit das lebendige Verhältnis, die eigentümliche

Spannung zur Gesamtwirklichkeit verloren gegangen ist, da

wird der Idealismus zur Lebensgefahr für den Menschen. Da droht
die Lüge des Idealismus. Denn der Idealismus hat nur ein Recht
in einer lebçndigen Beziehung zur Gesamtwirklichkeit, in der wir
leben. Wo dieser phrasenhaft verlogene Idealismus auf irgend
einem Gebiet die Herrschaft gewinnt, da geht immer die Fülle und
Kraft des Lebens und damit die Bedeutung und die Hochspannung,
die aktivierende Potenz des Idealismus selbst verloren. Das hat

gerade die Religion immer wieder am Idealismus erlebt. Auch der
furchtbare Absturz des Idealismus im zweiten Drittel des letzten
Jahrhunderts hat darin seinen Grund. Der Idealismus hat nur
innerhalb eines lebendigen Rhythmus und nicht als Statik des Geistes
seinen Sinn und seine Aufgabe. Was in jener Niederlage als Untergang

eines philosophischen Systems erschien, das repetiert sich
wiederum als psychologisches Problem in der Einzel- und in der
Volksseele. Auch sie kann im Idealismus erstarren. Dann lebt sie

nur noch in einer Phantasie- und Ideenwelt. Sie lebt nicht mehr
mit den Dingen und gegen sie, sondern mit den Ideen der Dinge.
So lebt einer etwa in konventionellen, moralischen Ideen; aber der

lebendige Stoff des Moralischen, das Leben selbst mit seinen
Konflikten, seinen Aufgaben, ging damit verloren. Eine Scheinwelt des
Idealismus entsteht. Auch dieser Zustand ist verantwortlich für eine
Fülle schwerer Lebenskonflikte, Zusammenstöße, von neurotischen
und andern krankhaften Erscheinungen. Das Gleichgewicht zwischen
dem symbolischen und konkreten Gehalt des Lebens ist gestört-

Hier hilft nur eine Gegenbewegung der Seele. Sie muss von ihrem
Ideenreich her den Weg zur konkreten Wirklichkeit wieder suchen.
Sie muss das Ideal in die Wirklichkeit hinaustragen, es dort dem

Kampf und der Bewährung aussetzen und dort der Idee einen
Leib zu schaffen suchen. Religiös ist das ausgedrückt worden durch
die Lehre der Inkarnation, die mehr ist als nur das Dogma von
der Fleischwerdung des Gottessohnes. Es ist vielmehr ein Gesetz

259



des Geistes selbst, dass er nicht in abstrakten Höhen verschwebt,
sondern die Tendenz hat, in einer Gegenbewegung wieder zur Welt
zurückzukehren und sich in ihr organisierend darzustellen in
schöpferischer und bildnerischer Tätigkeit. Ein Ideal darf daher nie
statisch aufgefasst werden, sondern muss in steter Bewegung sein. Es

wird immer wieder durch persönliche Arbeit gewonnen, durch einen

Rückzug der Seele von der Welt auf sich selbst und wird immer
wieder in die Welt hineingetragen in schöpferischer Tat. In dieser Hin-
und Herbewegung liegt die befreiende Kraft der beiden Formen des

Idealismus, des logischen Idealismus, der die Idee gewinnt, und
des ethischen Idealismus, der sie zu verwirklichen strebt.

Erst in dieser Doppelbewegung enthüllt er seine tiefe Verwandtschaft

mit der Religion, die ebenfalls das Wesen des Geistes, nur noch
viel weiter und höher gefasst, nämlich als göttlicher Geist, in der
Welt schützen und es stets reiner fassen will, um die Seele zu

retten, aber anderseits wieder dieser harten Welt den Stempel des

Geistes aufdrücken und den Geist in der Wirklichkeit verkörpern
will. Der Mensch muss praktisch beide Bewegungen machen, die

Bewegung von der Wirklichkeit weg und die Bewegung zur
Wirklichkeit hin. Es handelt sich auch heute wieder darum. In einer
chaotischen und verworrenen Welt, in der wir verstrickt, verloren
sind, müssen wir durch einen Rückzug auf uns selbst die Seele,
die Idee wieder gewinnen, die nur aus unserm eigensten Besitz
des Geistes herauszuarbeiten ist bis zur Klarheit einer leuchtenden

Forderung des Gewissens, eines Sollens. Und dieses so
gewonnene neue Ideal, das wir für den Aufbau brauchen, müssen
wir wieder in die Welt hineintragen und sie von der Idee, von der

Seele, vom Ideal her neu aufbauen und gestalten. Das eine geht
nicht ohne das andere. Erst in dieser Ergänzung der
symbolisierenden Tätigkeit des Geistes durch die organisierende vollendet
sich praktisch das eigentliche Wesen des Idealismus.

ZÜRICH ADOLF KELLER

Wie süß ist alles erste Kennenlernen
Du lebst so lange nur, als du entdeckst.
Doch sei getrost: Unendlich ist der Text,
und seine Melodie gesetzt aus — Sternen.

Christian Morgenstern, Melancholie.

260


	Der Idealismus als praktisches Problem

