
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Gedanken zur Schulreform

Autor: Wartburg, W. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEDANKEN ZUR SCHULREFORM
Keinem aufmerksamen Beobachter ist es entgangen, dass das,

was wir heute als Verlangen nach einer Schulreform zutage treten
sehen, in einem tiefen innern Zusammenhang steht mit der ganzen
revolutionären Bewegung unserer Zeit. Es ist ebenso eine Äußerung
unserer von furchtbaren Krisen durchzuckten Epoche, wie die
bolschewistische Wendung, die unsere Arbeiterbewegung genommen
hat, und darf, wie diese, nicht blindlings mit Hass und Abscheu

bekämpft, sie muss vielmehr auf ihren innern Grund untersucht
werden, will man zu einer gesunden Entwicklung mit Lösung aller
Hemmnisse gelangen und verhindern, dass entweder die Spannung
sich in einer Revolution Luft macht, oder dass ihre Unterdrückung
ein schleichendes Gift hinterlässt, welches das Geistesleben wieder
in Marasmus verfallen lässt. Man hört zwar oft die Meinung, dass

die gegenwärtigen Kämpfe nach einiger Zeit einschlafen und alles

ungefähr in der gleichen Lage lassen werden, wie bisher. Doch
ist keine gefährlicher und philiströser als diese- Allerdings ist es

klar, dass mit allen Änderungen der Verhältnisse nichts geholfen
ist, wenn nicht zugleich die Menschen sich ändern. Auf diesen
letztern Punkt kommt es aber an. Nicht an die Möglichkeit einer
inneren Umwälzung glauben, heißt einfach auf jede Fortentwicklung,

jeden Anstieg des Menschengeschlechts verzichten, heißt
zugleich jeden höheren Zweck des Daseins, der über dieses selbst
hinausweisen würde, leugnen. Auf diesem Standpunkt kann nur
der gedankenträge Philister oder der todeswunde Pessimist stehen.
Die Zukunft gehört aber weder dem einen noch dem andern von
ihnen.

Um die Krisis unserer Zeit richtig zu verstehen, müssen wir
in erster Linie das Wesen der ihr vorangegangenen Epoche zu
erkennen suchen. Was war das Prinzip, das den Menschen der
dreißig bis vierzig Jahre vor dem Kriegsausbruch ihre Kraft und
ihren Charakter verlieh ; welches war der Impuls, der ihnen Lebensfreude

bedeutete und sie hinriss zu unerhörten, in der Geschichte
der Menschheit vielleicht für ewig allein dastehenden Leistungen?
Es scheint mir, dass dies das Prinzip der Arbeit war, der Arbeit
an sich, ohne Frage nach dem Endzweck. Dieses tiranenhafte
Ringen mit dem Zweck, sich immer weitere und größere Stücke

51



der Materie zu unterwerfen, fragte nicht nach einem Endziel, das

über die Arbeit und ihren Stoff hinausginge. Die Arbeit galt groß
als Leistung an und für sich; der Arbeiter — der Geistesarbeiter
wie der des wirtschaftlichen Lebens — berauschte sich an seinem
Wirken, es nahm ihn so gefangen, dass er nicht Auge noch Ohr
h itte für etwas Höheres, auf das die Arbeit bloß Hinweis gewesen
wäre. Er ließ sich in seinem Taumel ganz gefangen nehmen. Es

lebte in ihm etwas von jener naiven Freude eines Conquistador.
Immer mehr neues Material eroberte er durch seine rastlose Tätigkeit

sich und seinen Mhkämpfern. Nichts darf uns ferner liegen,
als diese Zeit und ihr Wesen zu verurteilen, so schwer wir auch

an dem Erbe leiden, das sie uns überliefert hat. Sie hat ihren
Platz in der Weltgeschichte, ihre Bedeutung innerhalb der
Entwicklung des Menschengeschlechtes, wie jede andere; ohne sie

wäre auch die gegenwärtige furchtbare Krisis, die durch unsägliches

Leiden geistiger und physischer Natur die Menschheit zu

neuem Leben wird gelangen lassen, nicht möglich. Ich möchte
sie als die klassische Zeit der Arbeit bezeichnen, eine Zeit also,
in welcher die Arbeit selber, an sich, die Religion der Menschheit
bildete, ihr Wesen aussprach. Es ist eine gewaltige Epoche,
bewunderungswürdig auf ewige Zeiten in der Geschlossenheit dieses

ihres Aspektes.
Doch wie jede andere klassische Zeit, so musste auch sie an

sich selbst zugrunde gehen. Die ununterbrochene Arbeit häufte
Material auf Material, in dem der arbeitende Mensch sich immer
mehr verlor. Stand am Ausgangspunkt z. B. einer neu entstehenden
Wissenschaft auch ein zentraler Leitgedanke, so entfernten sich
doch die Arbeiter, welche sich in dessen Dienst stellten, mit jedem
Jahr mehr von diesem Mittelpunkt und verloren schließlich den
innern Zusammenhang damit. Je mehr sich aber die Menschheit
von Materie, wenn auch selbstgeschürfter, umgeben sah, um so-
mehr musste ihr die ungeheure Sinnlosigkeit eines Ringens um
seiner selbst willen bewusst werden Das erste Jahrzehnt schon
des zwanzigsten Jahrhunderts war durchleuchtet von den ersten

Blitzen des kommenden Gewitters auf dem Gebiete der geistigen
Arbeit. Man fühlte schon damals, dass es darum ging, dass der
einzelne Geistesarbeiter den Anschluss an eine höhere Idee wiederfinden

musste, dass ohne eine eigene, selbsterrungene Weltauffassung

52



seine Arbeit ihm nicht das Bewusstsein eines göttlichen Daseins

zu geben vermochte.
Die Wege, die man beschritt, waren verschiedenartige: wir

erlebten jene ersten schüchternen Anfänge des Rufes „Zurück zur
Religion", wir sahen und sehen jene Bewegung, die den Weg
zum deutschen Idealismus eines Kant und Fichte zurückschreiten
wollte. Dazu kam jene immer höher steigende Welle des Sozialismus,

die Bewegung der Arbeiterschaft, die vornehmlich seit 1870 sich

entwickelte. Ich verkenne nicht die tiefen Unterschiede zwischen der

Auflehnung des an der Maschine arbeitenden Menschen und des

Arbeiters auf geistigem Gebiete. Dieser ist noch jahrzehntelang durch
das Bewusstsein, mit seiner Arbeit auf geistigem Boden zu stehen,
mochte er dessen Existenz auch noch so sehr leugnen, getragen
und gehalten worden, als jener, der nicht nur in der Auffassung
des Lebens, sondern auch in seiner Arbeit vom geistigen Dasein
nichts zu spüren vermochte, sich zur bestehenden Ordnung in
Gegensatz stellte. Er hat es auch unvergleichlich leichter als der
Industriearbeiter, das unmittelbare Bewusstsein seiner geistigen
Existenz wiederzuerlangen: er braucht nur sich selber in seiner

Forschungsarbeit zu erfassen, während dieser, auch durch seine
Arbeit in die Materie hineingestoßen, den ganzen Kampf ins
Materielle zu verlegen geneigt ist. Dennoch kann es einem aufmerksamen

Zuschauer nicht entgehen, dass beiden Kämpfen ein
Gemeinsames zugrunde liegt: das Hervorbrechen des ungestümen
Verlangens nach einer Vergeistigung des Lebens, die Reaktion

gegen das Überhandnehmen des Materiellen in allen Äußerungen
unseres Lebens, das die ewigen Quellen des Menschendaseins
durch Menschenwerk selbst zu verschütten droht. Es ist daher
auch meine innerste Überzeugung, dass derjenige, der die materiell

arbeitende Menschheit zu einer vergeistigten Auffassung des

Lebens und aller seiner Kundgebungen aufzurufen vermag, der
ihr das Bewusstsein beibringen wird, dass jede ihrer Handlungen
über sich selbst hinausweist, die soziale K'isis in ihrer Hauptsache
zur Überwindung gebracht haben wird. Dagegen werden alle
materiellen Besserstellungen und andere sozialen Pflästerchen nur
Flickarbeit sein.

Das Schicksal ihrer Zeit hat auch die Schule mitmachen müssen.
Im Gegensatz zur katholischen Schule ist die unsrige auf dem

53



Grundsatz der geistigen Freiheit aufgebaut; sie will dem
heranwachsenden Menschen nur die einzelnen Wissenselemente
vermitteln, aus denen er sich dann eine seiner Geistesart gemäße
Weltauffassung bilden soll; sie liefert jedem die Bausteine, aus denen
er sich dann sein eigenes Haus aufbauen möge. Sie will ihm also
in jeder Hinsicht volle Freiheit lassen. Zweifellos ist dies ein für
die Erziehung zur geistigen und sittlichen Selbständigkeit des
Menschen unbedingt notwendiges, ein erhabenes Prinzip. Solange auch
der Unterricht der einzelnen Lehrer von einer geistigen Lebensauffassung

getragen war, so lange die Schüler in ihrem Wesen einen
Hauch des ewigen Seins fühlten, war dies noch im Bereich der

Möglichkeit. Dann kam aber die Zeit der Ausbildung der
Wissenschaften in ihre Einzelheiten, jene Zeit einer fieberhalten Arbeit der
Fachgelehrten, in der auch die zum Lehrerberuf Bestimmten im
Gefolge ihrer Hochschullehrer mehr und mehr es vergaßen oder

sogar verpönten, ihrem geistigen Dasein noch außerhalb ihrer Arbeit
eine Grundlage zu schaffen.

Das Arbeitsfieber, das Spezialwissen griff auch auf die Mittelschule

und erzeugte hier den gleichen Taumel, das gleiche
Abhandenkommen einer geisiigen Aulfassung wie dort. Der immer
mehr anschwellende Wissensstoff ließ dessen ursprünglichen Zweck,
die Verarbeitung zu einem geschlossenen Weltbild mehr und mehr
zurücktreten und raubte auch dem Schüler jede Zeit und Muße,
an dessen Auferbauung zu arbeiten. So wurde die Schule zu einem
Ort, wo ein ungeheures Wissen vermittelt wurde, zu dem aber das

geistige Band fehlte. Daraus entstand im Verlauf zweier Generationen

eine ungeheure geistige Not, welche so viele Schülerexi-

steqzen zugrunde gehen ließ und endlich zur gegenwärtigen Krisis
führte. Während noch meine Generation, ich möchte sagen stumpfsinnig

drauflos arbeitete, sich nie um den höheren Sinn der Leistung
kümmerte und ihrer Gedrücktheit durch dumme Jungenstreiche,
blöde Saufgelage u. ä. Luft zu machtn versuchte, hat die heutige
Generation endlich den Mut gefunden, die Schule selbst und das,

was sie verlangt von den Schülern, auf ihre Berechtigung zu
untersuchen. Dass dabei alles und jedes in Frage gestellt wird, daß

Dinge angefochten werden, die durch jahrhundertelange Ditnsie ihre
ExLtenzberechtigung erwiesen zu haben schienen, darf uns nicht
verwundern, denn darin liegt eben das Wesen solcher Übergangszeiten.

54



Solche Zeiten, in denen nichts mehr auf Grund der Tradition,
alles nur noch auf Grund seines innern Wertes geschätzt wird, lösen
notwendigerweise die Zeiten beharrlichen Seins ab, und wir dürfen

uns dadurch nicht erschrecken lassen. Was wirklich wert ist, die
Krisis zu überdauern, kann nicht untergehen ; wogegen ich allerdings
nicht behaupten möchte, dass alles, was überdauert, dadurch auch
seinen innern Wert nachgewiesen hätte, denn das Gesetz der Trägheit

spielt auch in der Geschichte der menschlichen Kultur eine
furchtbare Rolle. So hat der Schüler denn recht, zu fragen, was
nützt mir dieser oder jener Unterricht; es bleibt Wohl zu beachten,
dass er, so fragend, nicht etwa jene utilitaristische Geisteseinstellung
hat, wie etwa bei ähnlichen Fragen unsere Schülergeneration. Wenn
uns etwa mal, — selten genug — eine solche Frage entfuhr, so
hatte sie immer den Sinn : „Zu was kann ich das Gelernte im
praktischen Leben verwerten?"; der heutige Schüler aber meint
damit: „Kann ich das mir Vorgetragene irgendwie zum Ausbau
meiner Weltanschauung verwenden; bildet es eine Bereicherung
meines Ich?" Und beweist damit höchstens, dass er an die Schule
einen viel höhern Maßstab legt, als wir es getan haben, dass er
also von ihr eine idealere Auffassung hegt als sie uns eigen war.

So gefasst verlangt natürlich die Schulreform eine andere Lösung
als eine bloße Fächerverschiebung. Denn fast jedes Fach steht
und fällt mit der Bedeutung der Persönlichkeit, durch die es
vertreten wird. Die Schule muss dem Schüler wieder die Möglichkeit

bieten, ein geistiges Band um den gebotenen Stoff der
Einzelmaterien zu flechten, mit einem Wort, sich eine geistig orientierte
Weltauffassung zu erringen, die ihm auch zum Erlebnis wird und
nicht nur intellektualistisches Wortgeklingel bleibt. Das erfordert
natürlich, dass das Leben wieder als Gesamtheit aufgefasst wird,
aus dem heraus erst die einzelnen Teile, in der Schule die
einzelnen Fächer, begriffen werden.

Doch hier erhebt sich die ungeheuer schwere Frage, wie so
etwas an unserer Staatsschule, die doch in der Schweiz wohl noch
für unabsehbare Zeit die Norm bilden wird, zur Durchführung
gebracht werden könne. Wir verfügen nicht über die großartige
Geschlossenheit einer katholischen Klosterschule, wo die eine

Lebensauffassung Mittelpunkt und Daseinsberechtigung, Inhalt und
Form zugleich ist, und wir streben auch nicht darnach, denn

55



sie widerspricht unserem obersten Grundsatz, dass in geistigen
Dingen Freiheit herrschen soll. Wir dürfen uns auch nicht mit
Privatanstalten vergleichen, wie etwa den Landeserziehungsheimenr
denen meist das Wesen des Leiters den Stempel aufdrückt. Wir
haben außerdem mit der Tatsache zu rechnen, dass die Mehrzahl
unserer Schüler noch Mitglieder ihrer väterlichen Familie sind, die
vielleicht in erster Linie für die Bildung der Weltanschauung sich
verantwortlich fühlt und eine Einmischung der Schule hierin
ablehnen würde: unser Schüler ist in der Regel nicht ein déraciné-

wie der Landeserziehungsheimler. Die Lehrerschaft selbst bildet
nicht einen in einer Weltanschauung geschlossenen Körper, sondern

birgt die verschiedenartigsten und oft geradezu antagonistischen
Geistesrichtungen in sich, und wir fühlen, dass es gut so ist, trotzdem

uns dieser Umstand der Möglichkeit beraubt, einen einheitlichen

Einfluss auf die Schülerschaft auszuüben. Ganz abgesehen
endlich auch davon, dass auch der Staat, unser Mandatgeber, es

ablehnen müsste, wenn die Schüler in eine ganz bestimmte, für
alle gleiche, geistige Richtung hineingedrängt werden sollten.

Wohl aber bietet auch unser Schultypus mit seinen äußerst

komplexen Verhältnissen — wie mir scheint — Möglichkeiten, dem
Schüler beim Aufbau einer Weltanschauung mitzuhelfen, sei diese

nun religiöser oder anderer Natur. Die eine liegt schon im Unterricht

selber, in dem, wo eine scharf umrissene Persönlichkeit ihn
leitet, auch eine geschlossene Weltauffassung zum Ausdruck
gelangen wird. Ich denke hier besonders an die Lehrer der
Muttersprache und der Geschichte, denen in erster Linie die
Möglichkeit der Erörterung von Weltanschauungsfragen sich bietet. Doch
auch den andern Lehrern fehlt es nicht an solcher Gelegenheit,
der eine wird dies tun bei Erörterung der Begriffe von Gattung
und Art, der andere im Anschluss an fremdsprachliche Lektüre u. s. w.
Alle diese Einwirkung wird aber nie dem Schüler in dem Maße

Befriedigung seiner Ansprüche auf eine harmonische Ausbildung
bieten können, wie die heutige Generation sie verlangt. Es stehen
dem zwei Hindernisse entgegen, die meines Erachtens unüberwindlich

sind. Einerseits sind die Aufgaben eines jeden Fachunterrichts
zu vielseitig, als dass Weltanschauungsfragen darin monatelang
dominieren dürften. Was sich hier der Lehrer gestatten kann, sind
mehr nur Exkurse, die den Schüler von einem für ihn meist viel

56



zu hohen Berg aus einen raschen Blick in das heißersehnte Land
werfen lassen, wo das ganze Leben aus einem Urgrund heraufwächst

; und was davon übrig bleibt, sind zwar vielleicht oft wertvolle

Anregungen, selten aber volle runde Erkenntnis. In den
weitaus meisten Fällen bleibt dem Schüler nur eine dunkle
Vorahnung von unendlichen Möglichkeiten.

Weit ernster noch ist das zweite Hindernis. Gesetzt, ein Lehrer
verwende auch allen Lehrplänen und Reglementen und Paragraphenreitern

zum Trotz lange Zeit anhaltend auf die Erörterung der Fragen,
die der Jugend so brennend auf der Seele liegen, und gesetzt

sogar den unwahrscheinlichen Fall, er könne das Gewissen des

Fachvertreters in seiner Brust zum Schweigen bringen, so stößt er

sofort auf die Notwendigkeit, nicht stets nur selber zu sprechen,
sondern den Schüler zur Mitarbeit aufzurufen, von ihm zu verlangen,
dass er aus sich herausgehe. Er will, dass der Schüler über diese

Dinge nicht nur reden könne, sondern dass er sie auch zum Besitz
seines Herzens und seiner Seele mache, mit einem Wort, er muss
trachten, einerseits die Sache dem Schüler zum Erlebnis zu machen,
anderseits muss er verlangen, dass der Schüler wiederum mit seinen
Erlebnissen herausrücke, dass er sie preisgebe. Beides ist
unerreichbar, denn auch der beste, der weitherzigste und großzügigste
Lehrer wird in jeder Klasse auf Schüler stoßen, die ihm kraft ihres

ganzen Wesens fremd sind und fremd bleiben. Er wird solchen
Leuten ein guter und vielleicht auch lieber Fachlehrer sein, er wird
ihnen nicht ein Führer auf der Suche nach einer Weltanschauung
zu werden vermögen. Und noch eines steht dem hindernd entgegen,
schwerer vielleicht als das eben Gesagte und doch, wie mir scheint,
viel zu wenig beachtet: die Fremdheit der Schüler untereinander.
Man darf es ja nicht in robuster Art als Eigenbrödelei, als eiteln
Persönlichkeitskultus betrachten, wenn ein Schüler es ablehnt, vor
der ganzen Klasse Erlebnisse preiszugeben, die ihm teuer sind.
Es spricht im Gegenteil etwas aus solchen Hemmungen, das

ungemein wertvoll ist und zu den feinsten seelischen Eigenheiten des

heranreifenden jungen Menschen gehört. Es ist ein gewisses
psychisches Schamgefühl, das ihn hindert, seine ganze Seele
Mitmenschen zur Schau zu bieten, die ihm innerlich fremd sind. Diese
Reserviertheit zu bekämpfen, wäre ein Verbrechen, so lange sie

wenigstens nicht krankhafte Formen annimmt. Es ist die heilige

57



Scheu, andere und besonders andersgeartete, andersfühlende und
andersdenkenke Menschen in sein Innerstes selbst blicken zu lassen.
Es betrifft dies fast durchwegs die tiefsten Naturen.

Um so tiefer, um so unbedingter wird sich ein solcher junger
Mann demjenigen öffnen, in dem er etwas ihm gleich Gerichtetes
fühlt. Und hier, glaube ich, gilt es, diese Eigenschaft auszunützen,
um die jetzige Krisis zu überwinden und zugleich aus ihr
herauszuholen, was sie uns Wertvolles bringen will. Der Weg, dünkt mich,
ist nach dem Vorausgegangenen leicht zu finden. Er fesselt
diejenigen Schüler an einen Lehrer und zugleich — was mindestens
ebenso wichtig ist — unter sich aneinander, die zu jenem und zu
einander eine gewisse Wesensverwandtschaft besitzen, eine
Wesensverwandtschaft, die sich sowohl auf das Denken, wie auch das

Fühlen und die Willensrichtung bezieht. Es würden sich also
diejenigen Schüler um einen Lehrer sammeln, die zu ihm eine gewisse
Affinität aufweisen, ganz unbekümmert, welcher Klasse sie angehören.
Unter seiner Führung und in gemeinsamem Kampfe würden sie

sich eine wirklich eigene und erlebte Weltanschauung zu erringen
suchen, in die natürlich auch, wo möglich, das aufgenommen
werden müsste, was die Schule im Unterricht der einzelnen Fächer
bietet.

In welcher Form das zu geschehen hätte, ist auch mir noch
nicht durchwegs klar. Ich möchte mir gestatten, einen Versuch zu

erwähnen, den ich in dieser Hinsicht seit einigen Jahren mache
und zwar vielfach im Einverständnis und in Verbindung mit Kollegen,
um die sich dann eben andere Schüler gesammelt haben als um
mich. Ich suchte in einem oder zwei wöchentlichen Leseabenden
den Schülern langsam das Erarbeiten einer eigenen Weltanschauung
zu ermöglichen, wobei wir bei allem Streben nach Konzentration
auf den einen Gegenstand uns doch bemühten, auch etwa
Seitensprünge der Schüler für unsern Zweck auszubeuten und uns nur
hüteten, damit auf tote Geleise zu geraten, von wo die Rückkehr
zur Hauptrichtungslipie nicht mehr möglich gewesen wäre. Die
Unvollkommenheiten dieser Versuche, die zum Teil in meiner Person,

zum Teil in gewissen äußern Umständen begründet waren, sind
niemand schärfer zum Bewusstsein gekommen als mir. Und doch

glaube ich, damit, sagen wir einmal, einen der möglichen richtigen
Wege beschritten zu haben. Ganz klar ist es mir, dass solche

58



Arbeit an den Schülern außerhalb der Schule nicht von jedem
Lehrer gleich angepackt werden kann; nichts läge mir daher ferner,
als die Forderung zu erheben, jeder Lehrer müsse nun auch einen
Leseabend einrichten. Klar ist mir auch, dass eine Einwirkung,
wie ich sie versucht habe und noch versuche, allein nicht genügen
kann, dass sie ihre Ergänzung z. B. durch gemeinsame Wanderungen
finden muss, wo ein unmittelbares Erleben die Gemüter einen kann.

Bei solchen Veranstaltungen ist der Lehrer nicht der einzige
Gebende. Das darf ich aus Erfahrung sagen. Wie oft bringt auch
einer der Schüler einen wertvollen Beitrag, sei es die durchdachte
Darlegung eines ganzen Gegenstandes vor seinen Kameraden, sei
es eine einzige treffende Bemerkung, sei es auch nur ein Stimmungsmoment,

das durch seine Anwesenheit hineinkommt. Und gerade
diese Wechselwirkung zwischen den oft auf sehr verschiedenen
Stufen stehenden Teilnehmern ist äußerst wertvoll. Ihre volle
Ausgestaltung erreicht diese Idee erst, wenn Schüler aller Altersstufen
sich in einem und demselben Kreis zusammenfinden, und so eine

ganze Erziehungsgemeinschaft werden. Natürlich kann, sobald diese
in dem genannten Sinne voll ausgereift ist, die eine Veranstaltung
nicht mehr genügen. Schüler der untern Klassen dürften noch nicht
zur Besprechung der gleichen Fragen zugelassen werden, wie die
älteren. In welcher Form jenen eine Einführung zuteil werden
könnte, dafür lässt sich eben sowenig eine Norm aufstellen, wie
für irgendeinen andern Teil der ganzen Erziehungsgemeinschaft.
Ich selbst habe bis jetzt noch nie Gelegenheit gehabt, eine
praktische Lösung der Frage zu versuchen, denke aber, dass diese
vorbereitende Einwirkung auf die jüngeren Elemente ruhig den
älteren Schülern überlassen werden könnte, wobei der Lehrer
höchstens einige Leitgedanken und Ratschläge zu geben hätte.
Gemeinsam dürften hinwiederum z. B. die Wanderungen sein.

Zur Schule würde eine solche Erziehungsgemeinschaft eigentlich
in keinem äußern Verhältnis stehen. Sie wäre, als freie Veranstaltung,
nur dem Gewissen ihrer Teilnehmer, mittelbar natürlich den Eltern
der beteiligten Schüler verantwortlich. Um so reicher wären dafür
die innern Beziehungen. Welch gewaltiger Gewinn könnte daraus

erwachsen, wenn das, was der Schüler in den einzelnen
wissenschaftlichen Unterrichtsstunden vernommen hat, nicht nur Baustein

bliebe, wie bisher, der neben andern Bausteinen herumliegt, sondern

59



alsobald eingefügt werden könnte in den Bau einer seinem eigenen
Wesen angemessenen Weltanschauung Und wie fruchtbar und
anregend wäre es für den Unterricht, wenn von diesem oder jenem
Schüler aus der Stoff in anderer Art beleuchtet würde als der
Fachlehrer es tun kann.

Zweifellos liegt eine der größten Schwierigkeiten zur
Realisierung des Planes bei uns, der Lehrerschaft. Wir selber sind in
einer ganz eigenartigen Lage. Wir stammen aus jener Epoche, die
ich eingangs die klassische Zeit der Arbeit genannt habe; unsere
Generation ist — im allgemeinen gesprochen — weder im
Verlaufe ihres Mittelschul- noch ihres Hochschulstudiums durch das

offizielle Studium zur Ausbildung einer eigenen Weltanschauung
angeleitet, ja oft nicht einmal angeregt worden. Bei der zunehmenden

Proletarisierung der gelehrten Berufe sind die meisten von uns
dem Schicksal nicht entgangen, nach möglichst rasch beendetem
Studium sofort sich nach Erwerb umsehen zu müssen, und wieviel
Zeit dann noch zur Besinnung auf sich selbst und auf die einen
brennenden Fragen übrig bleibt, weiß jeder von uns. So sollen
wir nun plötzlich etwas geben, was wir unsrerseits von niemand
erhalten haben und was wir selber uns zu schaffen zu wenig Zeit
gehabt haben. Sollen wir also die sich uns aufdrängende Aufgabe
nicht aufnehmen? Ich glaube doch. Denn ich halte dafür, dass

auch derjenige, welcher sich keine philosophisch-erkenntnistheoretisch
durchdachte Weltanschauung hat zu eigen machen können,

doch kraft seiner vielfältigen Lebenserfahrung seinen eigenen
Wesenskern so ausgebildet hat, dass ihm auf anderem Wege eine
vielleicht ebenso wertvolle Einwirkung auf die Schülerschaft möglich
ist wie jenem andern. Denn es kommt hier ebensosehr auf den
Schatz an Erlebnissen an, wie auf das intellektuell Mitteilbare.
Keiner von uns sollte es daher versäumen, in seiner Art etwas für
die Jugend zu leisten, was nicht im Schulunterricht seinen Platz
finden kann. Der Augenblick ist für uns überaus günstig; die Jugend
ist für gute und gesunde Einflüsse empfänglich, wie bis jetzt noch
nie und vielleicht auch in der Zukunft kaum wieder; beeilen wir

uns, den köstlichen Moment rechtzeitig zu ergreifen und ihn uns
nicht unbenutzt entgleiten zu lassen.

' Von befreundeter Seite ist mir schon die Befürchtung
ausgesprochen worden, es möchte mein Plan, wenn er allgemein aus-

60



gedehnt werden sollte, zu einem Wettlauf um die Gunst der Schülerschaft

führen. Ich muss gestehen, dass ich diese Bedenken nicht
teilen kann. Ich glaube, dass unsere Lehrerschaft genug gesunden,
echt schweizerischen Realitätssinn hat, um dieser Gefahr entrückt
.zu sein. In einem Land, wo das Buhlen um die Gunst, sei es

nach unten oder oben, geläufiger ist, würde ich solchen Efriwänden
beipflichten, bei uns nicht. Allerdings muss bei jedem
Berufsgenossen eine starke innere Festigkeit vorausgesetzt werden, die
erst verhindert, dass Neid sich einmischt und Zwistigkeiten
entstehen. Mein Plan verlangt Persönlichkeiten, die im Bewusstsein
ihrer eigenen Kraft rückhaltlos und freudig Leistung und Erfolg
des Andern anzuerkennen vermögen. Die volle Freiheit der Wahl,
die wir verlangen, heischt für den einzelnen Schüler auch die

Möglichkeit, den einen Kreis, dem er eine Zeitlang angehört hat,
zu verlassen, um sich einem andern anzuschließen oder allein seines

Weges zu gehen, wenn seine innere Entwicklung ihn seinen
bisherigen Gefährten entfremdet. Das ist natürlich nur denkbar, wenn
auch innerhalb des Lehrerkollegiums rückhaltloses gegenseitiges
"Vertrauen herrscht. Dieses erst ermöglicht das Ausschalten jedes
äußeren Zwanges innerhalb den einzelnen Gruppen.

Der schwerste Einwand, der gemacht werden kann, ist zweifellos

derjenige der Mehrbelastung der Lehrer. Jeder von uns weiß,
dass bei einer Wochenbelastung von 24 Stunden, mit Korrekturen
und Präparationen, bei der Pflicht, sich in seiner Wissenschaft
•einigermaßen auf der Höhe der Zeit zu halten, nur noch knappe
Zeit für die Beschäftigung mit der eigenen Familie und fast gar
keine mehr für wissenschaftliche oder literarische oder sonst öffentliche

Tätigkeit übrig bleibt. Wenn daher die neue Zeit vom Lehrer
ein Mehr an Arbeitsleistung und Intensität verlangt, so müssen
wir unsrerseits unerbittlich fordern, dass unser sonstiges Pflichtmaß
erleichtert werde. Mit andern Worten, unser Pensum an der Schule

muss gekürzt werden, vielleicht um ein Viertel. Ich weiß, auf welche
Widerstände diese Forderung stoßen wird, aber unsere Mandatgeber,
Staat und Gesellschaft, müssen ihr nachkommen, wollen sie nicht
ihrerseits die Verantwortung dafür auf sich laden, dass der Augenblick

unbenützt verstreiche; sie müssen es, wenn es uns gelingt,
ihnen so recht eindringlich klar zu machen, dass nur unter dieser

Bedingung die Schule ihren Beitrag leisten kann, die Not derZeit

61



zu überwinden. Dabei müssen wir es unbedingt ablehnen, dass

wir als Entgelt für jene andere Beschäftigung mit der Schülerschaft
Rechenschaft ablegen sollen. Denn das wird eine Arbeit sein, die
sich nicht in so äußeren Formen vollziehen kann, wie der
Schulunterricht. Wie weit wir hier gekommen sind, können wir jederzeit
an den Heften der Schüler kontrollieren lassen; was wir an ihren
Seelen auferbaut haben, können wir nicht zahlenmäßig nachweisen,
es wird sich an seinen Früchten zeigen. Und hat es nicht auch
für die Allgemeinheit sein Gutes, wenn die Selbstverantwortlichkeit,,
diese sittlich höchststehende Form, in einer kleinen Ecke unserer
durch die gegenseitige Kontrolle etwas saftlos gewordenen Demokratie

wieder zu ihrem Recht gelangt? In einen Gesetzesparagraphen
umgesetzt käme es also lediglich darauf heraus, dass der Staat

unsere Pflichtstundenzahl auf achtzehn erniedrigte, womit unserseits
die bloß moralische Verpflichtung verbunden wäre, uns der Schülerschaft

in ihrer rein menschlichen Entwicklung intensiver zu widmen,
als das bis anhin der Fall war.

Dagegen mag leicht der Einwand gemacht werden, auch dann
sei es nicht möglich, der hohen Schülerzahl wegen, diese Aufgabe
zu bewältigen. Ich glaube mit Unrecht. Wer so spricht, übersieht,
dass eine sehr große Zahl von Schülern bei solchen Veranstaltungen
nicht mitmachen würde, weil ihnen das Interesse dafür fehlte;
wieviele Gesichter sehen wir ja vor uns, die verraten, dass für
diese Menschen die großen Lebensfragen noch nicht brennend

geworden sind — und es sind gar nicht immer die schlechtesten

Elemente, die so bis weit in ihre Studienjahre hinein schläfern.
Sodann fallen viele außer Betracht, denen die Familie wirklich
alles bietet, was ihr junges Herz zur Sättigung verlangt, wo die
Eltern sich die Zeit nicht reuen lassen, die Führeraufgabe ihren
Kindern gegenüber selber zu erfüllen, bis sie ihnen leise die innere
Selbständigkeit gegeben haben. Mancher wird auch selbst sich

durchschlagen oder mit einem Freund zusammen sich einen Weg
zu bahnen suchen und so die zur Verfügung stehende Hilfe
verschmähen. So beschränkt sich die Zahl der hilfsbedürftigen Schüler
um ein Bedeutendes. Selbstverständlich würde auch allen denen,
die abseits stehen, jederzeit die Anschlussmöglichkeit offen stehen.
Auch der in der Familie Fußende z. B. könnte sich zeitweise irgendwo

beteiligen. Es ergäbe gerade das ein wundervolles Zusammen-

62



spiel der gesunden Kräfte, das die Heilung der Wunden unserer
Zeit sehr fördern müsste.

Gerade durch diese Bewegungsmöglichkeiten in der Zusammensetzung

käme jene Freiheit in der Wahl zustande, die wir in der
Schule nicht oder nur in sehr beschränktem Maße zugestehen
können, die wir aber doch gerade hier, wo es sich um
Weltanschauungsfragen handelt, für jeden müssen walten lassen, jene
Freiheit, die wir für unser geistiges Leben unbedingt fordern müssen
und die vielleicht auf den andern Gebieten des menschlichen
Zusammenlebens immer eine Illusion sein wird, und doch würden
wir unsere Jugend nicht ohne Hilfe lassen in ihren entscheidungsschweren

Jahren.

AARAU W. v. WARTBURG

NACHDENKLICHE VERSE
Von WERNER SUTERMEISTER

ZWIEGESPRÄCH •

Mond :

Durchwühlter Menschen-Ameishaufen, lass dich
Betrachten: Wie die Wichtlein laufen hastig!
Sonst fand ich ja dies Erdgewimmel heiter —
Heut wünscht' ich fast: War doch der Himmel weiter!

Schau nur, wie aufgeregt das hetzt und schwindelt,
Hier sinnlos lacht, dort schamlos schwätzt und hündelt.
Und gar im Hintergrund Gespenster grass:
Mein Treu, an hellen Wahnsinn grenzt der Spass!

Sonne:

Ich wart' geduldig meine Stund',
Bis dass mich ruft der Steine Mund.
Denn eh's nicht ganz gemitternächtigt,
Bin ich zum Leuchten nicht ermächtigt!

63


	Gedanken zur Schulreform

