
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Vivre

Autor: Oltramare, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIVRE
Essay de Biosophie théorique et pratique par Paul Oltramare.

Genève, Georg & Ci0, 1919

Die Zeit des Krieges war der philosophischen Betrachtung nicht günstig.
Die Wandlung und Lebendigkeit des Augenblicks hinderte den Blick auf
das Bleibende und Wesentliche. Aber je mehr wir heute einen Ausweg
suchen aus dem Chaos der Gegenwart, um so mehr werden wir durch unser
Nachdenken auf die letzten prinzipiellen Untersuchungen geführt. Es
erweist sich immer deutlicher, dass alle Reformen aus dem Handgelenk, aus
der unmittelbaren praktischen Notwendigkeit heraus, unzulänglich sind.
Die Menschheit wird unweigerlich gerade in Zeiten der Verwirrung wieder
zu einer Besinnung auf die tiefsten, im Menschengeiste liegenden
Notwendigkeiten und Normen gezwungen, die allein ein tragbares Fundament
für einen Neubau liefern können. Für die Neuorientierung einer Welt
genügen Kenntnisse und Erfahrungen nicht. Es braucht Weisheit.

Bücher der Weisheit sind uns gerade in der Schweiz nicht häufig
geschenkt. Die Schweizer Philosophen sind rar und behalten ihre Weisheit
offenbar für sich. Um so mehr werden wir die beachten, die auf unserm
Boden wachsen.

Das vorliegende Buch erhebt nun allerdings nicht eigentlich den
philosophischen Anspruch, eine neue oder eigentümliche Weltanschauung zu
geben. Es ist darin echt schweizerisch, dass es eine pädagogische Absicht
verfolgt — es will Lebenslehre, Lebensweisheit sein. Damit ist sofort
gesagt, dass alle theoretischen Erkenntnisse sofort einer praktischen Betätigung

dienstbar gemacht werden sollen. Alle menschliche Geistestätigkeit
mündet zuletzt im Handeln aus und kann allein dort seinen Wert und seine
Eigenart darstellen. Eine Lebensweisheit wird daher darin bestehen, die
Gesetze des Geistes zu kennen und aus ihnen die Gesetze für unser Handeln

zu entwickeln. Allein in einer geistigen Form wird die wirklich menschliche

Form des Lebens erreicht.
Und nun hat es geradezu etwas Ehrwürdiges zu sehen, wie ein

Gelehrter, der ein Lebenlang dem Studium abend- und morgenländischer
Weisheit gewidmet hat, sich mutig und geduldig hinsetzt und aus seiner
eigenen Lebenstiefe und seinem eigenen Geisteswesen, das mit allem
Reinmenschlichen tief zusammenhängt, jene letzten Erkenntnisse und Gesetze
heraufschöpft, sie an langen Abenden mit seiner Lebensgefährtin bespricht
und erprobt und dann seinen Mitmenschen eine reife Frucht des Denkens
und Lebens zugleich darreicht. Dabei wird nicht der Anspruch erhoben,
die Wahrheit zu geben, sondern mehr Wahrheit. Eine bewusste Bescheidung
auf die allen Menschen zugänglichen Lebenstatsachen unter vollem Verzicht
auf alle transzendenten Spekulationen gibt dem Buch einen männlich
herben, im edelsten Sinn nüchternen Charakter. Man wird an Männer der
Antike erinnert, die mit einem großen Vertrauen auf die Kraft des Denkens
und des Willens sich daran machten, das Leben denkend und wollend zu
meistern und diese Forderung als Anstrengung auch den Andern zumuten.

Man braucht nicht überall mit dem rationalen und ethischen Optimismus

des Verfassers einig zu gehen, um doch auf weite Strecken sich freuen
zu können an der Unerbittlichkeit des sittlichen Denkens und der humani-

34



tären Struktur des ganzen Werkes, das das Individuum nicht für sich
selbst, sondern für die Gemeinschaft erziehen will. Denn der Geist ist im
Grunde, trotzdem er sich in den Individuen wie in einem Prisma mannigfaltig

bricht, doch eine Einheit, und seine Gesetze und Ziele sind die der
geistigen Gemeinschaft.

Daher zielt die Biosophie Oltramares auch auf die Bildung-einer solchen
Gemeinschaft, auf die Alliance spirituelle ab, die als ein Bund
Gleichgesinnter auf humanitärer Grundlage eine neue Organisation des individuellen

und des Völkerlebens erstreben. Der Glaube an eine neue
Völkergemeinschaft und der redliche Wille, daran selber mitzuarbeiten, ist ganz
besonders wohltuend neben andern Stimmen aus der welschen Schweiz,
die sich zu solchem Europäertum auch nach dem Kriege oder einem
umfassenden Menschentum nicht mehr aufschwingen können. Ein beigelegter
Zettel ladet die Leser zur Bildung einer solchen Gemeinschaft ein, die
jenseits aller politischen und konfessionellen Schranken stehen würde und alle
Menschen guten Willens zu einer menschheitlichen, aufbauenden Arbeit ruft

ZÜRICH ADOLF KELLER

DAS WELTBÜRGERTUM DES GENFER
BÜRGERS

Jean-Jacques Rousseau hat sich bekanntlich sein Leben hindurch und
namentlich seit der Veröffentlichung der Abhandlung über den Ursprung der
Ungleichheit unter den Menschen mit Stolz „Citoyen de Genève" genannt.
Dieses Epitheton gilt in der Tat seit der Mitte des 18. Jahrhunderts als

Synonym von J. J. Rousseau. Vielleicht durch diese Tatsache angeregt und
ermutigt, hat vor einigen Jahren Gaspard Vallette aus Genf in seinem für
die Entstehungsgeschichte des Lebenswerks Rousseaus unentbehrlichen Buche
J. J. Rousseau Genevois nachzuweisen versucht, dass sowohl die Persönlichkeit

des Genfer Bürgers, als auch sein Werk ein durch und durch
genferisches Gepräge tragen. „Unter allen französischen Schriftstellern ist
die erste und wesentliche Originalität Rousseaus die, dass er kein Franzose,
sondern Genfer ist", lautet die Fundamentalthese Gaspard Vallettes, deren
prinzipielle Richtigkeit wohl von keinem unvoreingenommenen Rousseaukenner

in Abrede gestellt werden kann. Selten hat die Heimat im Leben
und im Wirken eines Denkers eine so große Rolle gespielt wie bei Rousseau.
Nicht nur hat er sein Leben hindurch Genf innig geliebt, sondern er ließ
sich von der Genfer Geistesart und politischen Organisation beeinflussen
und befruchten, und er hoffte, durch die ideale Verwirklichung der Genfer
Institutionen eine gründliche Reform im Leben der modernen Menschheit
herbeizuführen. So kämpft er in dem Briefe an d'Alembert über die Schauspiele

mit großer Leidenschaftlichkeit gegen die Beeinflussung Genfs durch
die verdorbenen Sitten von Paris, weil er darin eine Entfernung vom idealen
„Naturzustand" erblickte, zu dem er seine Landsleute zurückführen wollte.
Groß ist der Einfluss Genfs in den politischen Schriften Rousseaus, vor allem
im Contrat social. Er versucht darin, gleichsam das Urbild der Genfer
Verfassung und Regierung zu entwerfen, zwar nicht wie sie waren, wohl aber
wie sie sein sollten, gemäß der Reinheit ihres Prinzips und den Anforde-

35


	Vivre

