
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Spenglers Geschichtsphilosophie

Autor: Feilbogen, Siegmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPENGLERS
G ESCH ICHTSPHILOSOPHIE

Von Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes,J)
erschienen 1919, wird jetzt schon das 62. Tausend gedruckt. So
zahlreich sind in Deutschland und in Österreich diejenigen, welche auf
die Botschaft vom allgemeinen Untergang begierig hinhorchen.
Gewiss, eine erschütternde Tatsache. Doch hat der Titel, welcher
laut Vorwort seit 1912 feststeht, so wie das Werk überhaupt bereits

vor dem Kriege in erster Niederschrift vollendet war, selbstverständlich
nicht allein das Glück des Werkes gemacht. Die Darstellung hat
sicherlich sehr viel dazu beigetragen, durch ihre Vorzüge wie durch
ihre Fehler. Durch ihre Vorzüge: Spengler verbindet mit hervorragendem

Schriftstellertalent eine ungewöhnliche Vielseitigkeit der
Bildung, Weite des Horizontes und Höhe des Standpunktes. Durch
ihre Mängel : Sie spottet geradezu aller herkömmlichen Formen der

fachmäßigen Geschichtswissenschaft und lockt dadurch die Menge
derjenigen, welche durch den Krieg alles Vertrauen zu den
bisherigen Autoritäten verloren haben. Das Buch, welches als erster
Band einer Morphologie der Geschichte die Methode des Verfassers
darstellen soll, ist selbst so unmethodisch wie nur möglich. Es
zerfährt in essayistisch gehaltene Kapitel mit phantastischen
Überschriften, nirgends eine Quellenangabe, kein Nachschlageregister,
welches bei so ungeordnetem Fortgang doppelt notwendig wäre;
dafür unzählige Wiederholungen, Paradoxen, Willkürlichkeiten und
hie und da selbst bedenkliche Ungenauigkeiten. Wenn Spengler
den Eindruck eines Dilettanten hätte erregen wollen, so hätte er
es kaum anders machen können. So wird denn auch das ganze
Buch von zünftigen Historikern abgelehnt. Mit desto stürmischerem
Beifall wird es von denen gelesen, die nach einer neuen Autorität
suchen, nach einem kühnen Neuerer, einem Führer von Phantasie
und Persönlichkeit. Und ein geborener Führer ist Oswald Spengler
mit seiner außerordentlichen Selbstsicherheit, mit seiner anmaßenden

Verachtung aller Frühern, mit seinen hochgesteckten Zielen.
Die Geschichte soll zur Führerin des Lebens werden, die

Geschichtsphilosophie zur Philosophie unserer Zeit. Es gilt eine

l) C. H. Beckscher Verlag Oskar Beck, München; 615 S.

827



Morphologie, eine Formenlehre zu schaffen, welche uns ermöglicht,
in der Physiognomie der Gegenwart die Analogie mit bestimmten
Phasen früherer Entwicklungen zu erkennen und das Schicksal der
Zukunft vorauszusagen. Gelänge dies, so müsste der mächtigste
Staatsmann wie der bescheidenste Privatmann einen Kompass für
die Orientierung seines eigenen Lebens gewinnen, wenn es nicht
als mit der Richtung der Zeit im Widerspruch stehend, zur
Erfolglosigkeit verdammt werden soll. Der bedeutende Kopf wird es

von vorneherein aufgeben, sich der lyrischen Dichtung zu widmen,
wenn er mit Spengler die Überzeugung gewonnen hat, daß Großes
fortan nur auf dem Gebiete der Technik und des Welthandels, der
Politik und des Imperialismus zu leisten ist. Aber eben deshalb
könnte das Buch Unzähligen zum Verhängnis werden, wenn sein
Verfasser, wie z. B. Benedetto Croce behauptet, ein Irrlehrer ist.
Es gilt daher, den Kern des Werkes streng zu prüfen, ohne sich

vom Zauber der Darstellung beeinflussen zu lassen.
Den wahren Inhalt der Geschichte sollen nach Spengler nicht

die Schicksale der Einzelnen bilden, und wenn diese noch so
bedeutend wären, nicht einmal die Schicksale der Nationen, die im
Vordergrund der Weltbühne stehen. Das alles sind
Oberflächenerscheinungen. Alle diese Menschen und Völker, ihre Handlungen
und ihre Leiden sind nur mehr oder weniger zufällige Formen des

geschichtlichen Prozesses. Das Wesentliche an der Geschichte aber
ist das Schicksal der verschiedenen Kulturen. Jede Kultur hat ihre
eigene Seele, ihr „Urphänomen"; sie wächst aus einer bestimmten
Landschaft hervor, wie ein Baum aus seinem Boden, und wie ein
Baum hat sie auch ihre vorbestimmte Dauer, nach bisheriger
historischer Erfahrung etwa ein Jahrtausend. In diesem Zeitraum erlebt
sie bestimmte Phasen — der Kindheit, der Jugend, dem Mannesalter

etc. vergleichbar. Hat sie sich aber ausgelebt, hat sie in Religion

und Kunst, in Wissenschaft und Politik alles hervorgebracht,
was in ihrem Urphänomen keimhaft angedeutet war, dann muss der
Verfall eintreten. An die Stelle ihres bodenständigen Stils voll tiefer

Seelenhaftigkeit, ihrer auf das Wesentliche gerichteten Wissenschaft
tritt eine seelenlose, bloß äußerliche Zivilisation, getragen von den

amorphen Massen der Großstädter, deren Leben in dem Streben
nach Komfort und Luxus, nach Macht und äußeren Ehren bald so
aufgeht, dass die in dieser Phase stehenden Nationen mit der Zeit

828



selbst die Fähigkeit zu den unentbehrlichsten Funktionen der
Gesellschaft, zur Selbstverteidigung gegen äußere Angriffe und zur
Erziehung eines genügenden Nachwuchses verlieren. Instinktiv
versuchen die Völker, in dieser Phase der äußeren Zivilisation, durch

Ausbreitung ihrer Macht über einen möglichst großen Teil der
bewohnten Erde dem Untergange zu entgehen ; und so entwickelt sich
in jeder Kultur der Imperialismus, ein sicheres Anzeichen des Verfalls.

In diesem Stadium befindet sich gegenwärtig das Abendland.
Wer Erfolg haben will, inuss sich heute in den Dienst der äußeren
Zivilisation stellen. Und längst haben das alle bedeutenden Menschen

getan, so dass, was sich heute mit Dichtung und Philosophie
abgibt, nach Ansicht Spenglers nur noch Köpfe dritten Ranges sind.
Ebenso die fachmäßigen Historiker, bloße „Ameisen" ohne
Philosophie. Schon lösen sich alle Künste in Formlosigkeit auf, die
Wissenschaften verwischen ihre Grenzen und verfließen ineinander.
In zwei, höchstens drei Jahrhunderten wird das Schicksal des

Abendlandes vollendet sein; es wird keine Deutschen, aber auch
keine Franzosen, keine Engländer mehr geben; oder sie werden
alle den jungen Völkern einer neuen Kultur Untertan sein, die sich

irgendwo in. irgendeinem Teile der bewohnten Erde Bahn gebrochen
haben wird. Genau so ist es der indischen und der chinesischen, der

ägyptischen und der antiken, so auch der arabischen Kultur ergangen,
und so wird es der unsrigen, der „faustischen" Kultur ergehen,
der Kultur des ins Grenzenlose strebenden Menschen, welche sich

jetzt in der äußeren Zivilisation des Abendlandes zu Ende lebt.
Es lässt sich nicht leugnen, dass hier eine grandiose

Konzeption der Weltgeschichte vorliegt, voll tragischer Poesie, und
von einem fesselnden Zuge zur Tiefe des Erkennens. Aber gerade
die Schlussfolgerung auf den Untergang des Abendlandes, die
Sensation des Buches, ist, nach seinen eigenen Voraussetzungen,
wenn man die kecksten Willkürlichkeiten des Autors nicht
mitmacht, durchaus abzulehnen. Nach seiner Behauptung ist der
Imperialismus das untrügliche Symbol des beginnenden Verfalls, die
vergebliche Abwehr des nahenden Todes. Wie aber steht es mit
der arabischen Kultur? Diese hat mit dem Imperialismus begonnen;
denn zur selben Zeit wie der Koran und kaum ein Jahrhundert
nach dem Erblühen der arabischen Poesie (Moallakat) beginnen
auch schon die großen Eroberungszüge der Araber. Spengler hat

829



offenbar diesen Einwand vorausgesehen und glaubt ihm zu
entgehen, indem er die arabische Kultur — am römischen Hofe nach
dem Tode Diokletians (313 n. Ch.) entstehen lässt, weil von da

an Persönlichkeiten semitischen Ursprunges und die Lehren des
ebenfalls orientalischen Christentums in Rom immer mehr Einfluss
gewinnen. Die ganze frühchristliche Kultur ist ihm eine früharabische,
eine für die gewöhnliche historische Ameise haarsträubende
Behauptung. —

Und wie alt ist eigentlich unsere, die faustische Kultur, dass
sie jetzt schon dem Tode nahe sein soll? Nach Spengler beginnt
sie mit dem Zeitalter des Sachsenkönigs Heinrich I. Waren damals
wirklich die Menschen schon von jener Mentalität, welche keine
Grenze, keine Autorität mehr anerkennen will Mit viel mehr Recht
lässt Guglielmo Ferrero, der ebenfalls in dieser himmelstürmenden
Gesinnung und in dem Mangel jeder Selbstbeschränkung das
Kennzeichen und die Gefahr der modernen Welt erblickt, das Zeitalter
dieser Geistesrichtung mit den beiden großen Taten des Hinaussegeins

über die Strasse von Gibraltar und des Umsturzes des ganzen
Weltbildes durch Kopernikus beginnen. Damit würde also das
faustische Zeitalter etwa vom Zeitalter Fausts an datieren, eine
Hypothese, welche dem gewöhnlichen Menschenverstände nicht
ganz unwahrscheinlich vorkommt. Wenn Spengler für die frühere
Zeit zwei Menschen eines faustischen Typus, nämlich die Dichter
des Parsifal und der Divina Commedia anzuführen weiß, so muss
man schon sagen, dass selbst wenn man diese beiden tiefgläubigen
Seelen als Geistesverwandte des im Zweifel verzweifelnden Faust
anerkennen will, doch zwei Individuen nicht ausreichen, um einem
halben Jahrtausend den Charakter zu verleihen. Aber Spengler
musste sein faustisches Zeitalter um fünf Jahrhunderte vordatieren,
um uns die Greisenhaftigkeit der faustischen Kultur glaubhaft zu
machen. Es ist also nicht einmal nach seinen eigenen allgemeinen
Grundsätzen, wenn man diese unbefangen anwendet, der Untergang

des Abendlandes eine zwingende Folgerung.
Was ihn zu diesem Fehlschluss verleitet hat, ist seine Untreue

gegen seine eigene Methode. Zu Beginn seines Werkes rühmt es

Spengler als seine „kopernikanisehe" Entdeckung, dass in seinem

System „Antike und Abendland neben Indien, Babylon, China,
Ägypten, dem Arabertum und der Mayakultur eine in keiner

830



Weise bevorzugte Stellung einnehmen". Doch schon wenige Seiten
darauf verwendet er „das Römertum als Schlüssel zum Verständnis
der westeuropäischen Zukunft". Er verfällt also rettungslos in
Gedankengänge, die uns schon seit Mommsen und Ferrero geläufig
sind, statt die Bevorzugung der Antike wirklich aufzugeben und
zum Verständnis der Gegenwart auch die andern Kulturen ebenso
ausführlich und nachdrücklich heranzuziehen. Und nochmals wird
er sich selbst untreu, wenn er sein eigenes Bild von der
baumgleichen Entwicklung jeder Kultur verlässt, um in die alte Metapher
Vicos von Jugend, Alter und Tod der Nationen zu verfallen. Die

Jugend, einmal verblüht, kehrt nicht wieder; der Baum kann mehrere
Male Blüten und Früchte tragen. Ebenso die Nationen. Deutschland

hat mindestens dreimal ein geistiges Neuerblühen erlebt, im
Zeitalter der Minnesänger, der Reformatoren, der Titanen von
Weimar. Und das Gleichnis von Blüte und Frucht wird auch den
Wunderwerken der äußern Zivilisation, wie sie unsere Zeit gesehen
hat, besser gerecht als die unterschiedslose Einreihung aller äußern

Zivilisation in die Phase des Verfalls.
Wenn also Spenglers Schlussfolgerung mit der größten

Vorsicht aufgenommen werden muss, so bietet andrerseits seine
Weltanschauung bei kritischer Benützung hohen Gewinn und seltenen
Genuss. Der ganze Geschichtsunterricht kann nur gewinnen, wenn
es gelingt, die äußern Ereignisse entlegener Zeiträume als die
Offenbarungen bestimmter Typen der menschlichen Seele zu verstehen
und verständlich zu machen. Und nicht nur der Historiker, vielleicht
nicht einmal in erster Linie der Historiker, sondern viel mehr noch
der gebildete Laie, der Fachmann anderer Wissenschaften, der

Künstler, der Politiker wird es mit Genuss empfinden, dass er durch
die Virtuosität Spenglers im Wiedererkennen gleicher Wesenhaftig-
keit unter dem Scheine verschiedener Zeiten oder verschiedener
Künste und Wissenschaften ein Auge für diese Symbole gewinnt.
Er lernt, nun auch in den Ereignissen des täglichen Lebens die
Symbole des Aufstiegs oder Verfalles zu erkennen und alles zu
fördern, was den Untergang hemmen, alles zu hemmen, was den

Untergang fördern könnte. Aber, soll das Buch nicht Unzähligen
zum Verhängnis werden, so muss das Anziehendste und Gefährlichste

in dieser ganzen Geschichtsauffassung, die Vorstellung von
dem geheimnisvoll unabwendbaren Schicksal, welches aller Ge-

831



schichte zugrunde liege, scharf untersucht und ihrer fatalistischen
Übertreibungen entkleidet werden.

Was ist Schicksal? Spengler bringt es in scharfem Gegensatz
zur Kausalität. Solange die Wissenschaft Kausalzusammenhänge
zergliedert, ist sie Oberflächenforschung. Nur das Gewordene kann
man zergliedern, das Werden kann man bloß erschauen. Und alles
Leben ist ein Werden, hat sein Schicksal, dessen Darstellung
Aufgabe der Geschichte ist.

Zunächst erscheint der Gegensatz zwischen Kausalität und
Schicksal als ein recht willkürlicher. Das Schicksal selbst ist doch
für den oberflächlichen Blick nichts anderes als eine Summe von
Kausalitäten, welche sich der Kausalität des handelnden Individuums
oder Volkes von außen entgegenstellen. Doch schon die empirische
Betrachtungsweise der Welt, wie sie dem Menschen erscheint, lässt
auch nach der gewissenhaftesten Kausalforschung einen ungelösten
Rest übrig. Niemals können wir alle Ursachen ergründen, welche
den Erfolg oder den Misserfolg unserer Handlungen herbeigeführt
haben und, wie schon Adam Smith und Schopenhauer gelegentlich
bemerkt, beim Rückblicke auf unser eigenes Leben oder auf die
Geschichte unseres Volkes haben wir leicht den Eindruck, als ob
eine unsichtbare Hand uns zu Zielen geführt hätte, die wir damals
nicht ahnten und jetzt billigen. So entsteht aus dem unbekannten
Rest der Kausalzusammenhänge, welche unser Anpassungsvermögen
in vorteilhafter Weise ausgenützt hat, der Eindruck der Leitung durch
eine gütige Vorsehung, oder wie der junge Goethe es gerne nannte,
„das liebe Unsichtbare", aber auch beim Anblick unverschuldeten
Schiffbruchs die Vorstellung der Alten von einem bösen, unabwendbaren

Fatum, das über Menschen und Göttern waltet.
Offenbar ist dies die Wendung, zu der Spengler und das deutsche

Volk in dieser Zeit qualvoller Beklemmung neigt. Aber auch wenn
es gelänge, die Kette der Ursachen lückenlos zu bestimmen und

beliebig weit zurückzuverfolgen, z. B. selbst bis zu der Zeit, in
welcher die ganze jetzige sichtbare Welt in der Formlosigkeit der
Nebenflecken existierte, so bliebe noch immer für das Schicksal
eine Grundlage in der Wirklichkeit. Denn unter dieser Voraussetzung

würde alles, was jetzt geschieht, die Wirkung des damaligen
Zustandes sein, d. h. jener gegenseitigen Lagerung der Atome und

jener Gerichtetheit der in ihnen wirksamen oder latenten Kräfte, wie

832



sie zu jener Zeit vorhanden war. Dass nun Atome und Kräfte sich
damals in diesem Zustande befanden, ist Schicksal und ist zugleich
die letzte Ursache dafür, dass ein Napoleon gerade in der Zeit der
französischen Revolution lebte und dass in die Zeit des Weltkrieges
kein Bismarck geboren wurde. Insoferne also hat Spengler sicherlich

Recht, dass alle Kausalität in letzter Linie in ein Schicksal
einmündet. Und damit stimmt auch die Kantsche Erkenntnistheorie
überein, welcher die Kausalität überhaupt nur eine menschliche
Auffassungsart ist und hinter der Welt der Erscheinungen ein Ding an
sich steht. Wie nun immer auch dieser letzte Träger aller Erscheinungen

beschaffen sein mag, irgendetwas an ihm muss der
regelmäßigen Kausalfolge alles Geschehens zugrunde liegen. Und dieses

etwas, gewissermaßen das Ding an sich des Geschehens, das ist

es, was Spengler als das Schicksal „im Reiche der Mütter" aufsucht.
Und kraft dieses Schicksals geschieht es, dass die einzelnen
Kulturen aufblühen und vergehen, „zwecklos wie die Blumen des
Feldes."

Hier nun liegt das übertreibend fatalistische Element von
Spenglers Auffassung der Geschichte klar zu Tage. Die einzelnen
Kulturen verblühen nicht zwecklos wie die Blumen des Feldes,
sondern jede hinterlässt ihren Beitrag zu dem großen
Gesamtphänomen der Menschheitskultur, welche Spengler grundsätzlich
ignoriert. Auch ist es falsch, dass der mystisch bleibende Rest des

Schicksals dem Menschen notwendig feindlich gerichtet ist. Das

Gegenteil ist wahrscheinlicher; sonst wäre der Mensch überhaupt
nicht dem Schöße des Weltgeheimnisses entsprossen. Aber selbst
unter der Voraussetzung eines indifferenten Schicksals müsste die
leidenschaftliche Kraft des Selbsterhaltungstriebes, verbunden mit
dem übrigens auch mystischen Anpassungsvermögen der menschlichen

Natur, die günstigen Elemente überwiegen machen.
Bekanntlich hat auch Goethes unendlich klarer Geist mit den

Rätseln des Schicksals gerungen und ist zuletzt dazu gelangt, sie
in die fünf orphischen Urworte: Dämon, Tyche, Eros, Ananke und
Elpis zusammenzudrängen, welche wir als das Unbewusste im
Menschen, das Milieu, das Liebesschicksal, das „harte Muss" und
die Hoffnung, wiedergeben möchten. Mit bezeichnender Weisheit
erblickt der moderne „Maestro di color che sanno" gerade in der

Hoffnung das Mächtigste aller Urworte. „Ein Flügelschlag" und

833



die Last von Äonen wird abgewälzt. Da gibt es keinen unabwendbaren

Untergang und wenn auch Spenglers entgegengesetzte
Einstellung den Augenblickserfolg des Buches begünstigt, auf die Dauer
könnte die Hoffnungslosigkeit seines Standpunktes dem Werke zum
Verhängnis werden.

ZÜRICH SIEGMUND FEILBOGEN

AUS R. ROLLANDS „JOHANN CHRISTOF"
Als jedoch die Zeit der Niedergeschlagenheit kam, die der Vollendung

des Werkes folgt und die so lange anhält, bis sich ein neues Werk vom
Geiste losringt, schaute er um sich und fühlte sich in seiner Verlassenheit
erstarren. Er fragte sich, wozu er schriebe. Solange man arbeitet, drängt
sich nun diese Frage nicht auf: man muss schreiben, darüber ist kein Wort
zu verlieren. Dann steht man dem neugeborenen Werk gegenüber; der
mächtige Trieb, der es aus dem Innern emporgerissen hat, schweigt; man
begreift nicht mehr, warum es geboren ist; kaum erkennt man sich selbst
in ihm wieder; fast ist es ein Fremdes, das man zu vergessen trachtet.
Das aber ist nicht möglich, solange es nicht veröffentlicht oder aufgeführt
ist, solange es nicht sein Eigendasein in der Welt lebt. Bis dahin ist es
gleich dem der Mutter noch verbundenen Neugeborenen, ein Lebendiges,
das ans lebendige Fleisch gefesselt ist: damit es lebe, muss man es um
jeden Preis" abtrennen. Je mehr Christof komponierte, um so tiefer litt er
unter der Bedrängnis dieser aus ihm emporgewachsenen Geschöpfe, die weder
leben noch sterben konnten. Er wurde davon wie behext; wer konnte ihn
erlösen? Ein dunkler Drang regte sich in diesen Kindern seines Denkens,
verzweifelt begehrten sie, sich von ihm zu lösen, sich gleich lebendigem
fruchtbarem Samen, den der Wind ins All entführt, in andere Seelen zu
ergießen. Sollte er in seiner Unfruchtbarkeit vermauert bleiben?

Er wusste nicht, dass eine große Seele niemals einsam ist, dass sie,
vom Geschick noch so sehr der Freude beraubt, sich schließlich welche
schafft, denn sie strahlt die sie erfüllende Liebe rings um sich aus; und so
war er auch zu dieser Stunde, in der er sich für immer vereinsamt glaubte,
reicher an Liebe als die Glücklichsten der Welt.

Hecht hatte ein wahres Talent, sich selbst im Wohltun nicht beliebt
zu machen. Das war übrigens deshalb so, weil er beim Wohltun nicht liebte.

834


	Spenglers Geschichtsphilosophie

