
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Das vatikanische Konzil und seine Folgen

Autor: Wyss, Gottlieb

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VATIKANISCHE KONZIL UND
SEINE FOLGEN

Vor fünfzig Jahren — am 18. Juli 1870 — verfinsterte sich
der Himmel über der ewigen Stadt und unter heftigem Grollen
eines Gewitters wurden urbi et orbi Dekrete verkündet, welche für
die Geschichte der katholischen Weltkirche von direkt umstürzender

Bedeutung waren. Wir führen aus diesen neuen „Glaubensartikeln"
nur die wichtigsten und folgenschwersten hier im Wortlaut an:

Wenn einer sagt: Der römische Papst habe nur das Amt der
Aufsicht oder Führung, nicht aber die volle und höchste

Jurisdiktionsgewalt über die ganze Kirche, nicht nur in Sachen des

Glaubens und der Sitten, sondern auch in Sachen, welche die

Disziplin und die Regierung der über die ganze Erde verbreiteten
Kirche betreffen ; oder er habe nur den bedeutenderen Anteil, nicht
aber die ganze Fülle dieser höchsten Gewalt; oder diese Gewalt
sei keine ordentliche und unmittelbare, sei es über alle und
jegliche Kirche, oder über alle und jeglichen Hirten und Gläubigen;
der sei verflucht. (3. Dekret.)

Wir lehren und erklären es als einen von Gott geoffenbarten
Glaubenssatz (4. Dekret), dass der römische Papst, wenn er von
seinem Lehrstuhle aus (ex cathedra) spricht, d. h. wenn er in
Ausübung seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen, kraft seiner

höchsten, apostolischen Gewalt, eine von der ganzen Kirche
festzuhaltende, den Glauben oder die Sitten betreffende Lehre
entscheidet, durch den göttlichen, dem heiligen Petrus verheißenen
Beistand jene Unfehlbarkeit besitzt, mit welcher der göttliche
Erlöser seine Kirche in Entscheidung einer den Glauben oder die
Sitten betreffenden Lehre ausgestattet wissen wollte, und dass daher
solche Entscheidungen des römischen Papstes von sich aus und
nicht infolge Zustimmung der Kirche, unabänderlich sind.

Wenn aber jemand, was Gott verhüten wolle, wagen sollte,
dieser unserer Bestimmung zu widersprechen, der sei verflucht!

* **
Diese ganz neuen „Glaubenssätze", die damals die

hervorragendsten Gelehrten, nicht nur der theologischen Fakultät, in
höchste Aufregung versetzten, sind heute in der wissenschaftlichen

732



Welt halb vergessen. Daher das Versagen großer Kreise in der von
Döllinger, Schulte u. a. angebahnten katholischen Reformbewegung.
Die neuen Dogmen von der Unfehlbarkeit und Allgewalt des Papsttums,

respektive seines jeweiligen Inhabers, beschäftigten aber auch
die namhaftesten weltlichen Würdenträger, Staatsmänner und Politiker

jener Tage. Auch in diesen Kreisen ist heute eine Art Grabesruhe

eingekehrt, und man spricht von den Siebziger Dogmen und
deren Abwehr, dem Kulturkampf, nur noch wie von einer fernen
Sage, die uns nicht mehr unmittelbar berührt, die höchstens noch
literar-historisches Interesse bietet. Es mischt sich jedoch bei vielen
Politikern, die noch etwas tiefer in den Kern des Problems
hineinblicken, ein Unbehagen mit dem „historischen Interesse" am Kulturkampf,

das unbehagliche Gefühl, von einer stärkern Macht langsam

aber sicher zermalmt worden zu sein. Denn soviel ist gewiss,
dass die Gegensätze der Ideen heute genau so lebhaft sind, wie
damals, dass also für den modernen Staat wie für die moderne
Wissenschaft noch immer die gleiche Situation besteht, wie damals
1870. Der moderne Politiker und Staatsmann ist aber ein anderer

geworden; er kümmert sich heute nicht mehr um solche — nach
seiner Meinung „überwundene" — Fragen; er geht in materiellen
Kämpfen auf. Der Materialismus kommt also den wissenschaftlich
nicht zu begründenden Ansprüchen Roms zu Hülfe; er legt den

Gegner dieser Ansprüche, der früher als Kämpfer für eine Idee

gefährlich war, lahm. Nur in diesem Zusammenhang ist die
Gleichgültigkeit weiter Kreise gegenüber Ansprüchen, wie die Kodifikation
des kanonischen Rechts sie teilweise auch Akatholiken gegenüber
erhebt, sowie gegenüber Erscheinungen wie der Neuerrichtung der
Nuntiatur in der Schweiz zu verstehen.

Da aber der Tag kommen dürfte, an welchem man sich be-

wusst wird, dass die Weltgeschichte sich nicht in Finanzaktionen

erschöpft, sei es uns gestattet, die Bedeutung des Vatikanums —
vom katholischen, aber nicht päpstlichen Standpunkt aus — rein
historisch und sine ira et studio zu beleuchten. Es soll in Kürze
und daher nur in .wenigen Hauptzügen geschehen.

DIE KONZILDEKRETE IN IHRER BEDEUTUNG FÜR DEN
KATHOLIZISMUS

Die katholische Kirche beruht auf dem Prinzip der Tradition.
Das Wort hat in kirchlicher Terminologie eine etwas andere Be-

733



deutung als im sonstigen Leben. Es will besagen, dass der Katholik

die christliche Idee — im Gegensatz zum Protestanten, — nicht
selber direkt und aus eigenem Ermessen allein aus der Schrift
schöpft, sondern dass er sie so auffasst, wie sie alle Jahrhunderte
des Christentums aufgefasst haben. Dabei gilt das als unverbrüchlich

katholische Lehre, was sich aus den gewiss zeitweise verschiedenen

Anschauungen als allen gemeinsame Lehre herauskristallisiert.
Auf diesem Fundament beruht der Begriff katholisch auch seiner
wörtlichen Bedeutung nach. Diese Tradition wurde nun durch die
vatikanischen Beschlüsse auf den Kopf gestellt. Was zu glauben
ist, bestimmt nicht mehr die Kirche, — man beachte die in diesem

Zusammenhang sehr interessanten Abwehrsätze in den Dekreten,
die das Ganze an sich schon als Neuerung charakterisieren —
sondern der Papst. Dass dies immer so gewesen, also mit der
katholischen Lehre vereinbar sei, wird wohl kaum ein ernsthafter
Historiker behaupten wollen, denn es liegen Beweise genug vor,
dass selbst Inhaber des Stuhles Petri in Rom dieser Ansicht von der

Unfehlbarkeit widersprachen, ganz abgesehen von den frühern

Konzilien, die diesem Satz direkt widersprechende Äußerungen
getan haben.

Allein der damalige Papst, Pius IX., durch Konzilsväter auf
diese Tatsache aufmerksam gemacht, half sich und seiner
Auffassung über diesen Widerspruch hinweg, indem er, Louis XIV.
kopierend, auf kirchlichem Gebiet den Absolutismus verkündigte:
Die Tradition bin ich!

Warum dann trotzdem die vatikanischen Dekrete vom Volk
stillschweigend akzeptiert wurden? Weil die kirchlichen Kreise schon

längst durch die Propaganda der Jesuiten und ihrer Geistesverwandten

langsam seit dem Tridentinum, das in der Gegenreformationszeit
noch nichts von der Infallibilität wissen wollte, in diesem neuen
Geiste erzogen worden waren und so vergessen hatten, was eigentlich
die Tradition bedeute.

DIE BEDEUTUNG DER DEKRETE FÜR STAAT UND
WISSENSCHAFT

Wenn wir diese Seite der Frage in kürzester Weise beleuchten

wollen, müssen wir nur daran erinnern, dass unter dem "Titel
Syllabus im Jahre 1864 Pius IX. eine Sammlung aller Irrtümer

734



seiner Zeit herausgegeben hatte. In diesem Syllabus waren als

Irrtümer so ziemlich alle modernen Ideen von Staat und Wissenschaft

aufgeführt. Es war dies eine Kampfansage an den von der
Kirche unabhängigen Rechtsstaat und an die voraussetzungslose,
durch keine Autorität gebundene freie Forschung und Wissenschaft.
Mit der Unfehlbarkeitserklärung des Papstes wurden nun diese

Fragen alle aktuell, denn da der Papst sich in Sachen des Glaubens
und der Sitte nicht irren kann, so sind natürlich auch für jeden
seiner Anhänger die Ansichten, die er als Irrtümer bezeichnet, zu
verwerfen und zu bekämpfen.

DIE FOLGEN DES KONZILS

waren der Kulturkampf und die katholische Reformbewegung.
Der Kulturkampf beruhte auf der Erkenntnis, dass der Staat

diese kirchlichen Neuerungen nicht ohne weiteres annehmen und
verkünden lassen durfte, denn sie bargen, wie oben dargetan, eine

Kampfansage gegen den modernen Staatsbegriff in sich. Es kam
daher zu einer Machtprobe, bei der den Endsieg vielerorts das

päpstliche System davontrug, da der Staat vielfach zu ganz falschen
Mitteln griff. In unserer 1874er Bundesverfassung haben wir
bekanntlich die Emanzipation der Ehegesetzgebung von kirchlichen
Gewalten u. a. m. als Früchte des Kulturkampfs gerettet. Verschiedene

Kulturkampfgesetze werden heute von den Ultramontanen als

veraltet bezeichnet und verschiedenen sog. „Freiheitsbeschränkungen"
der Kirche, wie dem Plazet etc., als Ungerechtigkeiten der Krieg
erklärt, obschon die Ansprüche Roms, wenn sie auch zeitweilig
latent sein mögen, nie erlöschen können, die Situation sich somit
nicht geändert hat. Immerhin scheinen diese Aufräumungsgelüste
auf „guten Boden" zu fallen, da der Indifferentismus und die

„bürgerliche" Politik die Situation eben nicht mehr klar erkennen
lassen.

*
Die katholische Reformbewegung war aber der Versuch, die

Frage von kirchlicher Seite zu lösen. Sie wurde von jenen Katholiken

inauguriert, die die Tradition so auffassten, wie die Kirche
sie immer aufgefasst hat, und die von diesem Standpunkt aus die
Unfehlbarkeit des Papstes bekämpften. Gleichzeitig wurden
verschiedene längst in der Luft liegende Reformen, wie die Einführung

735



der Muttersprache in die Liturgie, eingeführt, lauter Reformen, die
im Sinne der katholischen Tradition nicht als „Neuerungen" auf-

gefasst werden dürfen. — Als Bleibendes hat sich aus der
katholischen Reformbewegung die altkatholische (in der Schweiz
christkatholische) Kirche herauskristallisiert. Sie hat jedoch numerisch
nicht die große Bedeutung, die man ihr ursprünglich zuschrieb,
denn ihre selbständige Organisation fiel in eine Zeit des Rationalismus

und der Gleichgültigkeit in kirchlichen Fragen überhaupt.
Geschadet — numerisch geschadet — hat ihr auch die zeitliche
Verquickung mit dem Kulturkampf, der aus ganz anderer Wurzel

entsprang als die Reformbewegung, wie wir gesehen haben. Allein
trotz dieser numerischen Schwäche hat sich diese Kirche in
konstanter Entwicklung erhalten, als positiv wirkender Protest gegen
die vatikanischen Dekrete, die von einer unfreien und gegen allen
Brauch der alten Kirche durchgeführten Synode beschlossen worden
waren.

* *
*

Der alte katholische Kirchenbegriff kannte keine besonders

bevorzugten Kirchen, ganz im Gegensatz zum Judentum, das nur
im Tempel zu Jerusalem mit voller Wirkung zu seinem Gott beten
konnte. Nach katholischem Begriff ist jede Gemeinde gleichberechtigt

und darin Alle eins; nach vatikanischem Begriff ist, wie im
alten Israel Jerusalem, Rom die Zentrale und die Kirche des

ganzen Weltkreises eine Filiale der Gemeinde Rom geworden.
Das ist die Bedeutung des „Konzils" von 1870.

KEHRSITEN AM BÜRGENSTOCK, Juli 1919

GOTTLIEB WYSS (SOLOTHURN)

* **
Im rein sachlichen Artikel des Herrn Gottlieb Wyß ist eine deutliche

Warnung enthalten, wenn man sich die Wiederherstellung der Nuntiatur in Bern und
einige andere Dinge noch ein wenig überlegt. — Persönlich habe ich aus meiner
besonderen Hochachtung für die katholische Lehre und Tradition nie ein Hehl
gemacht und wurde auch schon deshalb angegriffen. Sollte der Katholizismus
wieder zu einer ultramontanen Politik führen, dann würde ich ihn unerbittlich
bis aufs Äußerste bekämpfen. Trotz der heutigen Gleichgültigkeit, die Herr Wyß
mit Recht auf den Materialismus zurückführt, kann man übrigens mit aller Sicherheit

die Prognose aufstellen, dass ein neuer Kulturkampf mit der Niederlage der
Ultramontanen enden würde. Wie tief er auch heute im Materialismus stecken
mag, der freie Gedanke lässt sich nie mehr in Ketten bannen. e. bovet

-
736


	Das vatikanische Konzil und seine Folgen

