Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Zu den Vortragen von Gustav Wyneken
Autor: Wartburg, W. v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU DEN VORTRAGEN VON GUSTAV
WYNEKEN

Es gehdrt zu den Merkmalen einer jeden Ubergangs- und
Krisenzeit — und eine solche ist die unsere in besonders hohem
MaBe —, dass sie alles, was ihr von der Vergangenheit iiberliefert
worden ist, zur Diskussion stellt. An jeden einzelnen Teil unseres
sozialen und individuellen Lebens richtet sie die Frage, welche
Berechtigung er habe und was er zur Uberwindung der Krank-
heit beizutragen vermoge, und je nach der Antwort fillt sie auch
das Werturteil und grenzt die Funktionen der verschiedenen
Gebilde neu gegeneinander ab. Einer solchen Priifung ist in
besonders hohem Mafle eine Institution wie die Schule ausgesetzt,
die in allererster Linie dazu berufen ist, am Vorbereiten der neuen
Zeit mitzuarbeiten. Es ist also kein Zufall, wenn gerade sie heute
im Brennpunkt der Diskussion steht.

Von diesem Gesichtspunkt aus muss es als duflerst wiinschens-
wert erscheinen, dass wir in der Schweiz nicht nur unter uns die
Schulprobleme so intensiv besprechen, wie es in der letzten Zeit ge-
schieht, sondern dass wir auch aus persénlicher Anschauung Minner
aus dem Ausland kennen lernen, die imstande sind, mit neuen, frucht-
baren Gedanken unserm Schulleben die allgemeine Richtung zu
weisen, die ins neue, unsern Augen noch verschleierte Land hinein-
fiihren soll. Der personliche Eindruck, der von einem Menschen
ausgeht, vermag doch meist in ganz anderer Weise die Augen fiir
sein wirkliches Wesen zu o6ffnen, als alle Lektiire seiner Schriften,
und verschafft oft ein ganz anderes Bild von ihm als diese. Es
ist daher der Studentenschaft der Jungen Schweiz hoch anzurechnen,
dass sie QGustav Wyneken zu einer Reihe von Vortrigen in die
Schweiz hat kommen lassen. Denn seit mehr als einem Jahrzehnt
geht der Kampf um die Schule in Deutschland zum grofien Teil
fiir und wider Wyneken; und einer Stellungnahme zu dieser starken
Personlichkeit kann sich daher niemand enthalten, dem Erziehungs-
fragen ans Herz gehen. &

Von den sieben Vortrigen der ganzen Serie habe ich blof
den letzten, in Aarau gehaltenen, gehdrt. Die folgenden Erorte-
rungen beziehen sich daher blof§ auf ihn. Da aber darin gerade

723



die Grundlagen aller Kulturschulfragen erdrtert wurden, vermochte
er wohl in besonders hohem Grade ein Gesamtbild zu geben.
Meine Eindriicke habe ich vielfach mit Freunden und Bekannten
diskutiert und dabei von einigen Seiten Zustimmung erfahren;
Andere haben aus Wynekens Worten Ideen herausklingen hdren,
die nach ihrer Meinung so ziemlich mit dem iibereinstimmen sollen,
was ich weiter unten gegern ihn vorbringe; und wieder Andere
haben gefunden, ich hitte ihm viel zu viel Ehre erwiesen und
ihn auf ein Piedestal gestellt, das jeder Berechtigung entbehre.
Alle hatten sich ernsthaft mit Wyneken auseinandergesetzt. Da
ich mich demnach mit meiner Wiirdigung auf einer mittlern Linie
bewege, wage ich es eher, sie in dieser Zeitschrift auszusprechen,
als wenn ich bei einer der extremen Parteien wire. Doch musste
ich gerade deshalb an den Eingang diese Warntafel mit der Auf-
schrift ,Personliche Auseinandersetzung mit Wyneken“ stellen.
Endlich bemerke ich noch, dass ich die Biicher des Vortragenden
in keiner Weise beriicksichtigt habe. Der Eindruck, den mir diese
bei der Lektiire gemacht haben, war ein ganz anderer, als der des
Vortrags. Damals hatte ich das Gefiihl einer tiefen innern Ver-
wandtschaft mit dem Autor; heute stehe ich weit ab von ihm.
Doch ist das Bild einer bedeutenden Personlichkeit durch den
Vortrag eher noch verstirkt worden, und es scheint mir daher
nicht anzugehen, den Mann einfach totzuschweigen, wie fast unsere
gesamte biirgerliche Presse!) es tut.

Aus den schon eingangs auseinandergesetzten Griinden kann
die Schulfrage gerade von so einem universellen Geist wie Wyneken
nicht anders denn als Teil der allgemeinen Kulturfrage gefasst
werden. [hre Erorterung muss sich auf einer Kritik unserer ganzen
Zeit aufbauen. Wyneken unterscheidet zwischen Kultur und Zivili-
sation, zieht aber die Grenzen etwas anders als wir es z. B. von
Chamberlain her gewohnt waren, dessen Grenzbestimmung dieser
beiden Gebiete ja in einem gewissen Sinne klassisch geworden ist.
Zur Kultur rechnet Wyneken nur synthetische Schépfungen aus

1) Eine rithmliche Ausnahme macht auBler dem Aargauer Tagb!att, das
meinen Aufsatz in einer ersten, etwd® anderen Fassung, publiziert hat, die
Neue Schweizer Zeitung, die in mehreren anerkennenden Artikeln auf Wynekens
Vortrage eingeht. — Seit diese Zeilen geschrieben worden sind, hat auch die

Neue Ziircher Zeitung ihren Raum der Diskussion {iber Wyneken zur Verfiigung
gestellt.

724



einem irrationalen, dem schlechthin geistigen Trieb des Menschen;
unter Zivilisation versteht er die aus dem Verstand geschaffenen
Werke, die Rationalisierung des Lebens. Religion, Kunst, das
Welterschauen der grofien Philosophen fillt in das Gebiet der
ersteren, Wissenschaft, Recht, Staat, Wirtschaft, Technik, Ethik in
dasjenige der letzteren. Kultur schreibt Wyneken iibrigens nur
einer Zeit zu, die in allen Lebensgebieten von einem einheitlichen
Stil durchdrungen ist und die das gesamte Volk in einer gemein-
samen Lebensauffassung einigt. Eine Periode hoher Kultur war
demnach das Mittelalter, eine kulturlose Zeit ist die unserige.
Dieser Mangel unserer Zeit wird zu ihrer Not, da die Kulturlosig-
keit von der Masse des Volkes einfach nicht ertragen wird; daher
die heutige revolutionire Stimmung. Verantwortlich dafiir ist nach
Wyneken das Biirgertum, das in sich keine irrationale Macht fiihlt,
das den unwiderstehlichen Zug zum Absoluten nicht kennt, der
den Menschen iiber sich selbst hinaustreibt. Diese Kulturlosigkeit
zeigt sich auch in dem Mangel an Einseitigkeit, in dem Interesse
fiir die Kulturen aller Linder und Zeiten, sie ist Museumskultur.
Gleich wie das Biirgertum ist aber auch der Sozialismus nur eine
zivilisatorische, nicht eine kulturschaffende Erscheinung. Er erstrebt
nur eine gleichmaflige Verteilung der geistigen und materiellen
Giiter, die er quantitativ, materialistisch einschitzt. So arbeiten,
von einem hdheren, geistigen Gesichtspunkt aus betrachtet, Biirger-
tum und Sozialismus in gleicher Richtung; ohne neue kulturelle
Idee filhren sie beide zur Verplattung des Denkens und des Lebens.
Sie beide, Demokratie und Sozialismus werden einmal einer ge-
waltigen Sehnsucht nach Herrschern Platz machen, die nicht nach
der Herrschaft streben, um zu genieflen, sondern weil die Staats-
idee ihren Lebensinhalt ausmacht. Wie jedoch die Kultur einer
solchen Zeit aussehen mag, das wagt auch Wyneken nicht zu
prophezeien. Die Rolle der Kulturschule innerhalb unserer Zeit
ist nun, in der jungen Generation eine gewisse Adventsstimmung
zu wecken, damit sie wiirdig die neue Kultur empfangen koénne,
wenn ihre Zeit gekommen sei. Sie ist fiir Wyneken dazu da, eine
Gesinnung des Adels zu pflegen und das ,Palladium des Geistes
durch den kommenden Weltenbrand zu tragen*.

Es wird ftir den Leser wohl schwer sein, die Stimmung nach-
zuempfinden, in welche der Vortrag die Zuhorerschaft versetzte.

725



Die Empfindung, eine starke, in sich geschlossene Persdnlichkeit
mit durchaus eigener, selbsterrungener Weltauffassung vor sich zu
haben, vermochte sicher Manchem zu einem wirklichen Erlebnis
zu werden, denn eine alltdgliche Erscheinung ist ein Mann, der
sich innerlich so geklart hat, nicht. So kam es, dass die Aus-
einandersetzung mit dem Vortrag, fast hitte ich gesagt, mit der
Rede, in den Meisten nicht gleich einsetzte, sondern sich erst
allmahlich vollzog, im Laufe von Tagen und Wochen.

Und da mag gleich eins gesagt sein: das niederschmetternde
Bild von unserem Kulturzustand, wie Wyneken es uns entwarf,
erhielt sein volles, tragisches Relief erst dadurch, dass aus den
Worten Wynekens selber kein einziger neuer Gedanke herauswuchs,
der richtunggebend in die Zukunft gewiesen hitte, dass er wohl
vermochte, die ganze Hohlheit unserer Zeit darzutun, selber aber
keine ztindende Idee in die Welt hinaus zu versetzen, welche ihr
wieder lebensvollen, geistigen Inhalt gegeben hitte. Und die der
Schule zugewiesene Aufgabe erscheint von diesem Gesichispunkte
aus zugleich als zu eng und zu weit gezogen, zu eng insofern,
als es aus einer weniger weltuntergangsmifligen Stimmung heraus
doch moglich ist, ihr nicht nur konservierende, sondern auch auf-
bauende Bestimmung zu geben, zu weit, weil doch wahrhaftig die
Schule nicht das einzige Asyl ist, in dem der Geist sich erhalten kann.

Wer aus sich selber heraus keine neue, kulturbringende Idee
hervorzubringen vermag, der muss sich doch wohl genau umsehen,
ob nicht irgendwo in unserer Zeit doch ein kleiner Ansatz sich
findet, der die Zukunft vorzubereiten verméchte. Dass Wyneken
nichts solches zu entdecken vermag, hingt mit dem Wesen seiner
Personlichkeit, seiner Auffassung von Kultur zusammen. Wie wir
gesehen haben, leugnet er eben das Prinzip des Individuellen
innerhalb der Kultur, da ihm diese wesentlich auf Gleichrichtung
der Krifte zu beruhen scheint. Er glaubt wohl, dass das person-
liche, unmittelbare Erleben und Erfassen des geistigen Welt-
grundes (in religioser, kiinstlerischer, gedanklicher Form) immer nur
Sache einiger weniger Auserwihlter bleiben miisse, der von ihm
als die Herrschenden bezeichneten Schicht, dass aber die grofie
Masse des Volkes die Form dieses Sichverbundenfiihlens immer
nur aus zweiter Hand erhalten miisse. Hier scheint mir ein zwie-
facher Irrtum vorzuliegen, der dem ganzen Gebiude Wynekens

726



eine unrichtige Grundlage schafft. Eine solche Gleichrichtung der
Kultur war moglich in einem Zeitalter der Autoritit, wie es das
Mittelalter war; damals konnte die gottliche Gnade tiber zahlreiche
Zwischenstufen durch die ganze Menschheit herunterfliefen bis zum
letzten Leibeigenen. Seither sind aber Reformation und Revolution
fiber Mittel- und Westeuropa hingegangen mit ihrer Forderung
nach Freiheit, eine Forderung, die ihre eigentliche, tiefste Bedeu-
tung erst durch den Bezug auf das geistige Leben erhilt. Das
heifit mit andern Worten, das Individuum erhilt nicht mehr schon
durch seine blofie Stellung innerhalb des Gesamtbaues der christ-
lichen Gemeinschaft das ihm zukommende Verhiltnis zu Gott,
zum geistigen Dasein; vielmehr bleibt es Jedem selbst iiberlassen,
sich den geistigen Fiihrer herauszufinden, zu dem er die gréfite
Verwandtschaft besitzt, insofern er nicht aus sich selber heraus
den Weg zu finden vermag. Das ist eben die Aufgabe, welche
jene zwei grofilen Bewegungen der Menschheit gebracht haben,
eine ungeheuer schwere Aufgabe, fiir welche unsere Zeit vielleicht
noch zu schwach war.

Aber ist es nicht eben das tragische Weltenschicksal dieser
armen gequilten Menschheit, immer und immer wieder vor Auf-
gaben hingestellt zu werden, deren Losung eigentlich hohere Krifte
erfordert als die ihrigen? Und liegt nicht gerade in diesem titanen-
haften Ringen bei der Unzuldnglichkeit der gegebenen Mittel ihre
unbewusste Grofie und Wiirde? Und ist es nicht in einem ge-
wissen Sinne ein Schwichebekenntnis,~wenn man, 'wie Wyneken
es doch tut, die Flinte ins Korn wirft und sagt: warten wir bis
eine Kultur kommt? Worauf es mir heute anzukommen scheint,
das ist, dass ein jeder seinen Anschluss ans Unmittelbare, ans
Ewige findet. Auf welchem Wege und in welcher Form dies ge-
schieht, das scheint mir von sekundirer Bedeutung zu sein. Es ist
doch wohl nicht unméglich, wie Wyneken meint, dass ganz ver-
schiedene Strémungen nebeneinander herlaufen und doch im ein-
zelnen Individuum das begriinden, was wir Kultur nennen.

Das beweist schon ein Blick auf die einzelnen Gebiete, in
denen kulturelles Dasein sich ausspricht. Seit Wolfflin uns seine
Kunstgeschichtliche Grundbegriffe gegeben hat, haben wir erblicken
gelernt, wie z. B. eine ganze Epoche ihre Welt in lineare Formen
giefit, eine andere der ihrigen in ausgesprochen malerischer Stim-

727



mung gegeniibersteht, und wie innerhalb einer jeden im grofien
und ganzen die Haltung der Kiinstler eine einheitliche, gemeinsame
ist. Der gesamten Kunst unserer Zeit wird nun die eine oder
die andere Seite allein der beriihmten Woliflinschen Begrifispaare
nicht mehr gerecht; heute gibt es neben grofien Vertretern linearer
bildender Kunst solche mit ausgesprochen malerischem Tempera-
ment, und doch empfindet jedermann die Gré8e und Unmittelbarkeit
der Schopfungen eines Hodler, eines Rodin, eines Van Gogh.
Der Eindruck des einheitlichen Grundtons, den grofle Kultur-
epochen der Vergangenheit auf uns machen, beruht tibrigens zum
grofien Teil auf der Tatsache, dass wir sie in historischer Per-
spektive sehen und so nur die grofen Ziige erkennen. Wer ins
Einzelne dringt, dem wird rasch bewusst, welch grofie Gegensitze
auch frither in Perioden hdochster Kultur geherrscht haben. Was
fiir ein Bild von Spannungen und Kidmpfen und innerer Zerrissen-
heit offenbart z. B. eine kulturell so hochstehende Zeit, wie es das
Frankreich Ludwigs XIV. war. Oder man moége an Dantes Hand
die Holle durchschreiten und mit Farinata degli Uberti sprechen,
und man wird seine Ansicht iiber die Einheitlichkeit des Mittelalters
etwas modifizieren miissen. Damit soll fibrigens nicht geleugnet
werden, dass auch mir unsere Zeit mehr als je eine frithere der
gemeinsamen Grundstimmung zu entbehren scheint; doch kann ich
nicht einen prinzipiellen, sondern bloff einen graduellen Unterschied
anerkennen. Aber selbst wenn ich mit dieser Auffassung im Irrtum
sein sollte, so wird doch wohl Wyneken selber der letzte sein, der
die Moglichkeit eines schlechthin Neuen in der Entwicklungsgeschichte
der Menschheit leugnet. Und gerade hier sehe ich eben eine der
positiven Aufgaben, eine der Kulturaufgaben unserer Schule, die
junge Generation einer geistigen Wahlfreiheit fahig machen zu helfen.
Der ungeheure Leidensstrom, der unsere Zeit durchiliefit, ihre see-
lische Not, beruht nicht darauf, dass das Verhiltnis zu Gott auf
verschiedenem Wege gesucht wird, sondern darauf, dass eben den
meisten Menschen dieses Erlebnis fehlt, wihrend ihnen die unmittel-
bare Erlebnismdglichkeit und Erlebnissehnsucht durch die grofien
Umwilzungen der letzten Jahrhunderte gegeben ist, und zugleich
die ungeheure materielle Entwicklung unseres Zeitalters vielfach die
Zuginge zu den Quellen des Geistigen verschiittet hat. In der
Reformation und der Revolution hat eben der europidische Mensch

728



jene Organismen zertriimmert, die ihm okhne sein Zutun dasjenige
an geistigem Lebensinhalt zukommen lielen, was fiir seinen Stand-
ort passte. Der moderne Mensch will und — soll er iiberhaupt
auf die Dauer leben kénnen — muss nun von sich aus den An-
schluss ans Geistige suchen.

Der zweite grofle Irrtum ist die Abgrenzung von Kultur und
Zivilisation. Es kann nicht in Abrede gestellt werden, dass dieser
Unterscheidung Realitdtswert zukommt, wenn sie auch schon un-
zdhligen Missverstindnissen gerufen hat, Missverstindnissen, die
besonders bei der Ubertragung von einer Sprache in die andere
entstanden sind. Nur muss man sich genau klar werden, was man
unter den beiden Ausdriicken versteht und vor allem immer im
Auge behalten, dass ihre Gebiete hundertfaltig tibereinandergreifen
und eine rein schematische Abgrenzung ihnen nie gerecht werden
kann. Die Scheidung muss offenbar anders gefiihrt werden, als
Wyneken es tut. Auf der einen Seite steht dann all dasjenige, was
der Mensch tut im Dienste des geistigen Lebens, aus dem Gefiihl
einer Verpflichtung gegeniiber dem hoheren, geistigen Prinzip, an
dem wir Anteil haben und das uns erst eigentlich zur Menschen-
wiirde erhebt. Diesseits bleibt alles das, was wir tun mit Riick-
sicht auf unser leibliches Dasein, auf unser Wohlergehen im eigent-
lichen .Sinne. So wird es klar, dass man nicht eindeutig die einzel-
nen Gebiete menschlicher Betidtigung hierhin oder dorthin stellen
kann. Wie viele Kiinstler gibt es z. B., die nicht aus dem Bewusst-
sein heraus schaffen, dass eine Idee durch sie sich aussprechen will,
sondern aus viel niedrigeren Motiven. Und anderseits kann bei der
Entschlussfassung eines einfachen Mannes in einer bestimmten Lage
dieses (meist sogar unbewusste) Erleben einer héheren Welt mit-
wirken. Diese Tat gehort daher, so bescheiden und unbemerkt sie
sein mag, auf eine Ebene mit dem Wirken grofler weltanschauender
Geister; des ehrgeizigen oder gewinnsiichtigen Schriftstellers Aus-
leben aber geschieht mit Hinblick auf diese Welt und steht in einer
Reihe mit der alltdglichen Jagd nach dem Geld (abgesehen natiir-
lich von den dsthetischen Qualititen). Recht, Staat, Ethik usw. ragen
alle auch ins unmittelbare Erleben hinein, und es heifit gerade dem
ethischen Leben seine ganze Wiirde nehmen, wenn man es Kurz-
weg in die Zivilisation einteilt. Es ist eben falsch, summarisch alle
Tatigkeit des Verstandes ins Gebiet dieser letzteren zu verweisen.

729



Der Verstand kann sein Mandat auch vom Unmittelbaren erhalten,
von diesem in seinen Dienst gezwungen werden, und nur, wo er
sich selbst fiberlassen waltet und keine hohere Instanz iiber sich
anerkennt, wird er unkulturell.

Aus dem gleichen Grunde verkennt Wyneken auch das eigent-
liche Wesen des Religiosen, das er in dem Trieb nach Befriedigung
eines Bediirfnisses sieht. Torheit wire es, zu leugnen, dass bei den
meisten Anhidngern einer Religion das Bediirfnis eine gewaltige
Rolle spielt; aber Vermessenheit wire es, zu vermeinen, man habe
damit ihr eigentliches Wesen erfasst. Das Urspriingliche ist auch
hier die unmittelbare religiése Erleuchtung, die Offenbarung in ihrem
hochsten Sinne, die mit besonderer Kraft in einzelnen Persénlich-
keiten auftritt. Wir alle tragén den Keim zu solchem Erleben in
uns, der je nach Umstinden und nach unsern Gaben in verschiede-
ner Stirke sich entwickelt, und von dem die religiosen Erlebnisse
grofier Christen, wie Augustin und Franz von Assisi, Katharina von
Siena und Meister Eckart Zeugnis ablegen. In moderner Sprache
klingen sie uns in Herders, in Kierkegaards Schriften entgegen. Die
ganze Menschheit lebt eben gleichsam in einem Tale, auf dem ein
dichter Nebel lagert, tiber welchem aber eine ewige Sonne leuchtet.
Etwas von der Helligkeit, die von ihr ausstrahlt, gelangt in jedes
Menschenauge; was aber das Urprinzip dieser Leuchtkraft ist, kénnen
wir nur ganz unklar erkennen, der eine vielleicht etwas deutlicher
als der andere. Dann gibt es aber einzelne Menschen, die geistig
riesenhaft gewachsen sind; ihre Augen nihern sich jenem Urquell
des Lichts so sehr, dass sie seinen vollen Glanz erfassen. Durch
sie, diese religios schopferischen Menschen, erfahren wir, was unser
eigenes Gesicht uns nur ahnen ldsst. Ohne dass jenes Licht aber
vor allem anderen bestiinde, wiirde in uns auch nicht die Sehn-
sucht erwachsen, das was man — etwas gemein — religioses Be-
diirfnis ') nennt.

Wer durch das Bediirfnis der Bekenner die Religion erkliren
will, mag nur gleich auch nachweisen, dass der Topf seine Form von

' 1) Konnte iibrigens nicht der Reichtum unserer Sprache dazu geniitzt werden,
endlich einmal auf dieses Wort ,Bediirfnis“ zu verzichten, wenn es sich um Dinge
des geistigen Lebens handelt und seine Verwendungssphire auf das animalische
Leben zu beschrinken? Fiir das, was unserm hohern Leben nottut, bietet uns

das Deutsche das Wort ,Sehnsucht“. Sehnsucht und Bediirfnis wiirden somit
genau Kultur und Zivilisation entsprechen.

730



dem hineingegossenen Wasser erhalten hat. — Eine gleiche psycho-
logische Auffassung liegt zu Grunde, wenn Wyneken die Kultur
aus der Unertraglichkeit des Gedankens an den Tod erkliren will,
wihrend sie doch in Wirklichkeit die Selbstdarstellung unseres
hoheren Selbst ist, durch die wir geradezu bezeugen, dass wir an
den Tod nicht glauben, gleichgiiltig was fiir eine Form der Ewig-
keitsglaube annehmen mag. Hierin liegt einer der grofien inneren
Widerspriiche bei Wyneken: Er spricht stets vom Unmittelbaren,
sucht aber tiberall noch eine besondere psychologische Radix.
Wer aber an die Spitze der grofien Erscheinungen des geistigen
Lebens immer psychologische Erklarungen stellt, der verleugnet
damit eben dieses Unmittelbare. Dieser Widerspruch liefle sich
noch in vielen Einzelheiten nachweisen.

So gelangen wir, wenn wir auch viele seiner Gedankenginge
als richtig anerkennen, auf einen prinzipiell anderen Boden als
Wyneken, der in seinem Vortrag sich sehr stark psychoanalytisch
orientiert zeigte. Es spricht aus seinem Wort ein reiner Rationalist,
der in seinem tiefen Jammer die ihm selber auf dem Leibe sitzende
Zwangsjacke des Rationalismus verflucht und, weil er in sich selbst
urspriinglichere befreiende Krifte nicht aufzurufen vermag, diese
seiner Zeit {iberhaupt abspricht. So hat seine Erscheinung eine
auffallende Ahnlichkeit mit den vielen modernen Naturforschern,
die stets iiber den Materialismus schimpfen und von der Not-
wendigkeit sprechen, sich von ihm frei zu machen, selber aber
in ihrer Denkweise ganz darin gefangen sind.

Es will uns endlich scheinen, dass die tiefsten Zusammen-
hinge des Menschen mit dem Geistigen verkannt werden. Und
gerade weil wir an diese glauben, kénnen wir die Augen nicht
verschlieBen vor den Moglichkeiten einer neuen Zeit, die schon
heute in starken Ansidtzen vorhanden sind. Nicht sie zu verkennen
und zu verkleinern, sondern an sie anzukniipfen und gestiitzt auf
sie am Aufbau mitzuhelfen, das sei unser Losungswort.

AARAU W. v. WARTBURG

aono

Der wahre Kiinstler bekiimmert sich nicht um die Zukunft seines
Werkes. Er ist wie die Maler der Renaissance, die freudig Hausfassaden
bemalten, wenn sie auch wussten, dass in zehn Jahren nichts mehr davon
geblieben sein wiirde. Aus R. Rollands Johann Christof.

ooo
731



	Zu den Vorträgen von Gustav Wyneken

