
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Zu den Vorträgen von Gustav Wyneken

Autor: Wartburg, W. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU DEN VORTRÄGEN VON GUSTAV
WYNEKEN

Es gehört zu den Merkmalen einer jeden Übergangs- und
Krisenzeit — und eine solche ist die unsere in besonders hohem
Maße —, dass sie alles, was ihr von der Vergangenheit überliefert
worden ist, zur Diskussion stellt. An jeden einzelnen Teil unseres
sozialen und individuellen Lebens richtet sie die Frage, welche
Berechtigung er habe und was er zur Überwindung der Krankheit

beizutragen vermöge, und je nach der Antwort fällt sie auch
das Werturteil und grenzt die Funktionen der verschiedenen
Gebilde neu gegeneinander ab. Einer solchen Prüfung ist in
besonders hohem Maße eine Institution wie die Schule ausgesetzt,
die in allererster Linie dazu berufen ist, am Vorbereiten der neuen
Zeit mitzuarbeiten. Es ist also kein Zufall, wenn gerade sie heute
im Brennpunkt der Diskussion steht.

Von diesem Gesichtspunkt aus muss es als äußerst wünschenswert

erscheinen, dass wir in der Schweiz nicht nur unter uns die

Schulprobleme so intensiv besprechen, wie es in der letzten Zeit
geschieht, sondern dass wir auch aus persönlicher Anschauung Männer
aus dem Ausland kennen lernen, die imstande sind, mit neuen, fruchtbaren

Gedanken unserm Schulleben die allgemeine Richtung zu
weisen, die ins neue, unsern Augen noch verschleierte Land hineinführen

soll. Der persönliche Eindruck, der von einem Menschen
ausgeht, vermag doch meist in ganz anderer Weise die Augen für
sein wirkliches Wesen zu öffnen, als alle Lektüre seiner Schriften,
und verschafft oft ein ganz anderes Bild von ihm als diese. Es
ist daher der Studentenschaft der Jungen Schweiz hoch anzurechnen,
dass sie Gustav Wyneken zu einer Reihe von Vorträgen in die
Schweiz hat kommen lassen. Denn seit mehr als einem Jahrzehnt

geht der Kampf um die Schule in Deutschland zum großen Teil
für und wider Wyneken ; und einer Stellungnahme zu dieser starken
Persönlichkeit kann sich daher niemand enthalten, dem Erziehungsfragen

ans Herz gehen.

Von den sieben Vorträgen der ganzen Serie habe ich bloß
den letzten, in Aarau gehaltenen, gehört. Die folgenden Erörterungen

beziehen sich daher bloß auf ihn. Da aber darin gerade

723



die Grundlagen aller Kulturschulfragen erörtert wurden, vermochte
er wohl in besonders hohem Grade ein Gesamtbild zu geben.
Meine Eindrücke habe ich vielfach mit Freunden und Bekannten
diskutiert und dabei von einigen Seiten Zustimmung erfahren;
Andere haben aus Wynekens Worten Ideen herausklingen hören,
die nach ihrer Meinung so ziemlich mit dem übereinstimmen sollen,
was ich weiter unten gegen ihn vorbringe; und wieder Andere
haben gefunden, ich hätte ihm viel zu viel Ehre erwiesen und
ihn auf ein Piedestal gestellt, das jeder Berechtigung entbehre.
Alle hatten sich ernsthaft mit Wyneken auseinandergesetzt. Da
ich mich demnach mit meiner Würdigung auf einer mittlem Linie
bewege, wage ich es eher, sie in dieser Zeitschrift auszusprechen,
als wenn ich bei einer der extremen Parteien wäre. Doch musste
ich gerade deshalb an den Eingang diese Warntafel mit der
Aufschrift „Persönliche Auseinandersetzung mit Wyneken" stellen.
Endlich bemerke ich noch, dass ich die Bücher des Vortragenden
in keiner Weise berücksichtigt habe. Der Eindruck, den mir diese
bei der Lektüre gemacht haben, war ein ganz anderer, als der des

Vortrags. Damals hatte ich das Gefühl einer tiefen innern
Verwandtschaft mit dem Autor; heute stehe ich weit ab von ihm.
Doch ist das Bild einer bedeutenden Persönlichkeit durch den

Vortrag eher noch verstärkt worden, und es scheint mir daher
nicht anzugehen, den Mann einfach totzuschweigen, wie fast unsere
gesamte bürgerliche Presse!) es tut.

Aus den schon eingangs auseinandergesetzten Gründen kann
die Schulfrage gerade von so einem universellen Geist wie Wyneken
nicht anders denn als Teil der allgemeinen Kulturfrage gefasst
werden. Ihre Erörterung muss sich auf einer Kritik unserer ganzen
Zeit aufbauen. Wyneken unterscheidet zwischen Kultur und
Zivilisation, zieht aber die Grenzen etwas anders als wir es z. B. von
Chamberlain her gewohnt waren, dessen Grenzbestimmung dieser
beiden Gebiete ja in einem gewissen Sinne klassisch geworden ist.
Zur Kultur rechnet Wyneken nur synthetische Schöpfungen aus

r) Eine rühmliche Ausnahme macht außer dem Aargauer Tagblatt, das
meinen Aufsatz in einer ersten, etwä? anderen Fassung, publiziert hat, die
Neue Schweizer Zeitung, die in mehreren anerkennenden Artikeln auf Wynekens
Vorträge eingeht. — Seit diese Zeilen geschrieben worden sind, hat auch die
Neue Zürcher Zeitung ihren Raum der Diskussion über Wyneken zur Verfügung
gestellt.

724



einem irrationalen, dem schlechthin geistigen Trieb des Menschen;
unter Zivilisation versteht er die aus dem Verstand geschaffenen
Werke, die Rationalisierung des Lebens. Religion, Kunst, das

Welterschauen der großen Philosophen fällt in das Gebiet der
ersteren, Wissenschaft, Recht, Staat, Wirtschaft, Technik, Ethik in
dasjenige der letzteren. Kultur schreibt Wyneken übrigens nur
einer Zeit zu, die in allen Lebensgebieten von einem einheitlichen
Stil durchdrungen ist und die das gesamte Volk in einer gemeinsamen

Lebensauffassung einigt. Eine Periode hoher Kultur war
demnach das Mittelalter, eine kulturlose Zeit ist die unserige.
Dieser Mangel unserer Zeit wird zu ihrer Not, da die Kulturlosig-
keit von der Masse des Volkes einfach nicht ertragen wird; daher
die heutige revolutionäre Stimmung. Verantwortlich dafür ist nach

Wyneken das Bürgertum, das in sich keine irrationale Macht fühlt,
das den unwiderstehlichen Zug zum Absoluten nicht kennt, der
den Menschen über sich selbst hinaustreibt. Diese Kulturlosigkeit
zeigt sich auch in dem Mangel an Einseitigkeit, in dem Interesse
für die Kulturen aller Länder und Zeiten, sie ist Museumskultur.
Gleich wie das Bürgertum ist aber auch der Sozialismus nur eine

zivilisatorische, nicht eine kulturschaffende Erscheinung. Er erstrebt
nur eine gleichmäßige Verteilung der geistigen und materiellen
Güter, die er quantitativ, materialistisch einschätzt. So arbeiten,
von einem höheren, geistigen Gesichtspunkt aus betrachtet, Bürgertum

und Sozialismus in gleicher Richtung; ohne neue kulturelle
Idee führen sie beide zur Verplattung des Denkens und des Lebens.
Sie beide, Demokratie und Sozialismus werden einmal einer
gewaltigen Sehnsucht nach Herrschern Platz machen, die nicht nach
der Herrschaft streben, um zu genießen, sondern weil die Staatsidee

ihren Lebensinhalt ausmacht. Wie jedoch die Kultur einer
solchen Zeit aussehen mag, das wagt auch Wyneken nicht zu

prophezeien. Die Rolle der Kulturschule innerhalb unserer Zeit
ist nun, in der jungen Generation eine gewisse Adventsstimmung
zu wecken, damit sie würdig die neue Kultur empfangen könne,
wenn ihre Zeit gekommen sei. Sie ist für Wyneken dazu da, eine

Gesinnung des Adels zu pflegen und das „Palladium des Geistes
durch den kommenden Weltenbrand zu tragen".

Es wird für den Leser wohl schwer sein, die Stimmung
nachzuempfinden, in welche der Vortrag die Zuhörerschaft versetzte.

725



Die Empfindung, eine starke, in sich geschlossene Persönlichkeit
mit durchaus eigener, selbsterrungener Weltauffassung vor sich zu
haben, vermochte sicher Manchem zu einem wirklichen Erlebnis
zu werden, denn eine alltägliche Erscheinung ist ein Mann, der
sich innerlich so geklärt hat, nicht. So kam es, dass die
Auseinandersetzung mit dem Vortrag, fast hätte ich gesagt, mit der
Rede, in den Meisten nicht gleich einsetzte, sondern sich erst
allmählich vollzog, im Laufe von Tagen und Wochen.

Und da mag gleich eins gesagt sein: das niederschmetternde
Bild von unserem Kulturzustand, wie Wyneken es uns entwarf,
erhielt sein volles, tragisches Relief erst dadurch, dass aus den
Worten Wynekens selber kein einziger neuer Gedanke herauswuchs,
der richtunggebend in die Zukunft gewiesen hätte, dass er wohl
vermochte, die ganze Hohlheit unserer Zeit darzutun, selber aber
keine zündende Idee in die Welt hinaus zu versetzen, welche ihr
wieder lebensvollen, geistigen Inhalt gegeben hätte. Und die der
Schule zugewiesene Aufgabe erscheint von diesem Gesichtspunkte
aus zugleich als zu eng und zu weit gezogen, zu eng insofern,
als es aus einer weniger weltuntergangsmäßigen Stimmung heraus
doch möglich ist, ihr nicht nur konservierende, sondern auch
aufbauende Bestimmung zu geben, zu weit, weil doch wahrhaftig die
Schule nicht das einzige Asyl ist, in dem der Geist sich erhalten kann.

Wer aus sich selber heraus keine neue, kulturbringende Idee

hervorzubringen vermag, der muss sich doch wohl genau umsehen,
ob nicht irgendwo in unserer Zeit doch ein kleiner Ansatz sich
findet, der die Zukunft vorzubereiten vermöchte. Dass Wyneken
nichts solches zu entdecken vermag, hängt mit dem Wesen seiner

Persönlichkeit, seiner Auffassung von Kultur zusammen. Wie wir
gesehen haben, leugnet er eben das Prinzip des Individuellen
innerhalb der Kultur, da ihm diese wesentlich auf Gleichrichtung
der Kräfte zu beruhen scheint. Er glaubt wohl, dass das persönliche,

unmittelbare Erleben und Erfassen des geistigen
Weltgrundes (in religiöser, künstlerischer, gedanklicher Form) immer nur
Sache einiger weniger Auserwählter bleiben müsse, der von ihm
als die Herrschenden bezeichneten Schicht, dass aber die große
Masse des Volkes die Form dieses Sichverbundenfühlens immer
nur aus zweiter Hand erhalten müsse. Hier scheint mir ein
zwiefacher Irrtum vorzuliegen, der dem ganzen Gebäude Wynekens

726



eine unrichtige Grundlage schafft. Eine solche Gleichrichtung der
Kultur war möglich in einem Zeitalter der Autorität, wie es das
Mittelalter war ; damals konnte die göttliche Gnade über zahlreiche
Zwischenstufen durch die ganze Menschheit herunterfließen bis zum
letzten Leibeigenen. Seither sind aber Reformation und Revolution
über Mittel- und Westeuropa hingegangen mit ihrer Forderung
nach Freiheit, eine Forderung, die ihre eigentliche, tiefste Bedeutung

erst durch den Bezug auf das geistige Leben erhält. Das
heißt mit andern Worten, das Individuum erhält nicht mehr schon
durch seine bloße Stellung innerhalb des Gesamtbaues der christlichen

Gemeinschaft das ihm zukommende Verhältnis zu Gott,
zum geistigen Dasein ; vielmehr bleibt es Jedem selbst überlassen,
sich den geistigen Führer herauszufinden, zu dem er die größte
Verwandtschaft besitzt, insofern er nicht aus sich selber heraus
den Weg zu finden vermag. Das ist eben die Aufgabe, welche
jene zwei großen Bewegungen der Menschheit gebracht haben,
eine ungeheuer schwere Aufgabe, für welche unsere Zeit vielleicht
noch zu schwach war.

Aber ist es nicht eben das tragische Weltenschicksal dieser
armen gequälten Menschheit, immer und immer wieder vor
Aufgaben hingestellt zu werden, deren Lösung eigentlich höhere Kräfte
erfordert als die ihrigen? Und liegt nicht gerade in diesem titanenhaften

Ringen bei der Unzulänglichkeit der gegebenen Mittel ihre
unbewusste Größe und Würde? Und ist es nicht in einem
gewissen Sinne ein Schwächebekenntnis,-wenn man, wie Wyneken
es doch tut, die Flinte ins Korn wirft und sagt: warten wir bis
eine Kultur kommt? Worauf es mir heute anzukommen scheint,
das ist, dass ein jeder seinen Anschluss ans Unmittelbare, ans

Ewige findet. Auf welchem Wege und in welcher Form dies
geschieht, das scheint mir von sekundärer Bedeutung zu sein. Es ist
doch wohl nicht unmöglich, wie Wyneken meint, dass ganz
verschiedene Strömungen nebeneinander herlaufen und doch im
einzelnen Individuum das begründen, was wir Kultur nennen.

Das beweist schon ein Blick auf die einzelnen Gebiete, in
denen kulturelles Dasein sich ausspricht. Seit Wölfflin uns seine

Kunstgeschichtliche Grundbegriffe gegeben hat, haben wir erblicken
gelernt, wie z. B. eine ganze Epoche ihre Welt in lineare Formen
gießt, eine andere der ihrigen in ausgesprochen malerischer Stim-

727



mung gegenübersteht, und wie innerhalb einer jeden im großen
und ganzen die Haltung der Künstler eine einheitliche, gemeinsame
ist. Der gesamten Kunst unserer Zeit wird nun die eine oder
die andere Seite allein der berühmten Wölfflinschen Begriffspaare
nicht mehr gerecht; heute gibt es neben großen Vertretern linearer
bildender Kunst solche mit ausgesprochen malerischem Temperament,

und doch empfindet jedermann die Größe und Unmittelbarkeit
der Schöpfungen eines Hodler, eines Rodin, eines Van Gogh.

Der Eindruck des einheitlichen Grundtons, den große
Kulturepochen der Vergangenheit auf uns machen, beruht übrigens zum
großen Teil auf der Tatsache, dass wir sie in historischer
Perspektive sehen und so nur die großen Züge erkennen. Wer ins
Einzelne dringt, dem wird rasch bewusst, welch große Gegensätze
auch früher in Perioden höchster Kultur geherrscht haben. Was
für ein Bild von Spannungen und Kämpfen und innerer Zerrissenheit

offenbart z. B. eine kulturell so hochstehende Zeit, wie es das

Frankreich Ludwigs XIV. war. Oder man möge an Dantes Hand
die Hölle durchschreiten und mit Farinata degli Uberti sprechen,
und man wird seine Ansicht über die Einheitlichkeit des Mittelalters
etwas modifizieren müssen. Damit soll übrigens nicht geleugnet
werden, dass auch mir unsere Zeit mehr als je eine frühere der

gemeinsamen Grundstimmung zu entbehren scheint; doch kann ich
nicht einen prinzipiellen, sondern bloß einen graduellen Unterschied
anerkennen. Aber selbst wenn ich mit dieser Auffassung im Irrtum
sein sollte, so wird doch wohl Wyneken selber der letzte sein, der
die Möglichkeit eines schlechthinNeuen in der Entwicklungsgeschichte
der Menschheit leugnet. Und gerade hier sehe ich eben eine der

positiven Aufgaben, eine der Kulturaufgaben unserer Schule, die

junge Generation einer geistigen Wahlfreiheit fähig machen zu helfen.
Der ungeheure Leidensstrom, der unsere Zeit durchfließt, ihre
seelische Not, beruht nicht darauf, dass das Verhältnis zu Gott auf
verschiedenem Wege gesucht wird, sondern darauf, dass eben den
meisten Menschen dieses Erlebnis fehlt, während ihnen die unmittelbare

Erlebnismöglichkeit und Erlebnissehnsucht durch die großen
Umwälzungen der letzten Jahrhunderte gegeben ist, und zugleich
die ungeheure materielle Entwicklung unseres Zeitalters vielfach die

Zugänge zu den Quellen des Geistigen verschüttet hat. In der

Reformation und der Revolution hat eben der europäische Mensch

728



jene Organismen zertrümmert, die ihm ohne sein Zutun dasjenige
an geistigem Lebensinhalt zukommen ließen, was für seinen Standort

passte. Der moderne Mensch will und — soll er überhaupt
auf die Dauer leben können — muss nun von sich aus den
Anschluss ans Geistige suchen.

Der zweite große Irrtum ist die Abgrenzung von Kultur und
Zivilisation. Es kann nicht in Abrede gestellt werden, dass dieser

Unterscheidung Realitätswert zukommt, wenn sie auch schon
unzähligen Missverständnissen gerufen hat, Missverständnissen, die
besonders bei der Übertragung von einer Sprache in die andere
entstanden sind. Nur muss man sich genau klar werden, was man
unter den beiden Ausdrücken versteht und vor allem immer im
Auge behalten, dass ihre Gebiete hundertfältig übereinandergreifen
und eine rein schematische Abgrenzung ihnen nie gerecht werden
kann. Die Scheidung muss offenbar anders geführt werden, als

Wyneken es tut. Auf der einen Seite steht dann all dasjenige, was
der Mensch tut im Dienste des geistigen Lebens, aus dem Gefühl
einer Verpflichtung gegenüber dem höheren, geistigen Prinzip, an
dem wir Anteil haben und das uns erst eigentlich zur Menschenwürde

erhebt. Diesseits bleibt alles das, was wir tun mit Rücksicht

auf unser leibliches Dasein, auf unser Wohlergehen im eigentlichen

Sinne. So wird es klar, dass man nicht eindeutig die einzelnen

Gebiete menschlicher Betätigung hierhin oder dorthin stellen
kann. Wie viele Künstler gibt es z. B., die nicht aus dem Bewusst-
sein heraus schaffen, dass eine Idee durch sie sich aussprechen will,
sondern aus viel niedrigeren Motiven. Und anderseits kann bei der

Entschlussfassung eines einfachen Mannes in einer bestimmten Lage
dieses (meist sogar unbewusste) Erleben einer höheren Welt
mitwirken. Diese Tat gehört daher, so bescheiden und unbemerkt sie

sein mag, auf eine Ebene mit dem Wirken großer weltanschauender
Geister; des ehrgeizigen oder gewinnsüchtigen Schriftstellers
Ausleben aber geschieht mit Hinblick auf diese Welt und steht in einer
Reihe mit der alltäglichen Jagd nach dem Geld (abgesehen natürlich

von den ästhetischen Qualitäten). Recht, Staat, Ethik usw. ragen
alle auch ins unmittelbare Erleben hinein, und es heißt gerade dem
ethischen Leben seine ganze Würde nehmen, wenn man es kurzweg

in die Zivilisation einteilt. Es ist eben falsch, summarisch alle

Tätigkeit des Verstandes ins Gebiet dieser letzteren zu verweisen.

729



Der Verstand kann sein Mandat auch vom Unmittelbaren erhalten,
von diesem in seinen Dienst gezwungen werden, und nur, wo er
sich selbst überlassen waltet und keine höhere Instanz über sich

anerkennt, wird er unkulturell.
Aus dem gleichen Grunde verkennt Wyneken auch das eigentliche

Wesen des Religiösen, das er in dem Trieb nach Befriedigung
eines Bedürfnisses sieht. Torheit wäre es, zu leugnen, dass bei den
meisten Anhängern einer Religion das Bedürfnis eine gewaltige
Rolle spielt; aber Vermessenheit wäre es, zu vermeinen, man habe
damit ihr eigentliches Wesen erfasst. Das Ursprüngliche ist auch
hier die unmittelbare religiöse Erleuchtung, die Offenbarung in ihrem
höchsten Sinne, die mit besonderer Kraft in einzelnen Persönlichkeiten

auftritt. Wir alle tragën den Keim zu solchem Erleben in

uns, der je nach Umständen und nach unsern Gaben in verschiedener

Stärke sich entwickelt, und von dem die religiösen Erlebnisse
großer Christen, wie Augustin und Franz von Assisi, Katharina von
Siena und Meister Eckart Zeugnis ablegen. In moderner Sprache
klingen sie uns in Herders, in Kierkegaards Schriften entgegen. Die

ganze Menschheit lebt eben gleichsam in einem Tale, auf dem ein
dichter Nebel lagert, über welchem aber eine ewige Sonne leuchtet.
Etwas von der Helligkeit, die von ihr ausstrahlt, gelangt in jedes
Menschenauge; was aber das Urprinzip dieser Leuchtkraft ist, können
wir nur ganz unklar erkennen, der eine vielleicht etwas deutlicher
als der andere. Dann gibt es aber einzelne Menschen, die geistig
riesenhaft gewachsen sind; ihre Augen nähern sich jenem Urquell
des Lichts so sehr, dass sie seinen vollen Glanz erfassen. Durch
sie, diese religiös schöpferischen Menschen, erfahren wir, was unser
eigenes Gesicht uns nur ahnen lässt. Ohne dass jenes Licht aber

vor allem anderen bestünde, würde in uns auch nicht die Sehnsucht

erwachsen, das was man — etwas gemein — religiöses
Bedürfnis1) nennt.

Wer durch das Bedürfnis der Bekenner die Religion erklären
will, mag nur gleich auch nachweisen, dass der Topf seine Form von

') Könnte übrigens nicht der Reichtum unserer Sprache dazu genützt werden,
endlich einmal auf dieses Wort .Bedürfnis" zu verzichten, wenn es sich um Dinge
des geistigen Lebens handelt und seine Verwendungssphäre auf das animalische
Leben zu beschränken? Für das, was unserm höhern Leben nottut, bietet uns
das Deutsche das Wort „Sehnsucht*. Sehnsucht und Bedürfnis würden somit
genau Kultur und Zivilisation entsprechen.

730



dem hineingegossenen Wasser erhalten hat. — Eine gleiche
psychologische Auffassung liegt .zu Grunde, wenn Wyneken die Kultur
aus der Unerträglichkeit des Gedankens an den Tod erklären will,
während sie doch in Wirklichkeit die Selbstdarstellung unseres
höheren Selbst ist, durch die wir geradezu bezeugen, dass wir an
den Tod nicht glauben, gleichgültig was für eine Form der
Ewigkeitsglaube annehmen mag. Hierin liegt einer der großen inneren
Widersprüche bei Wyneken: Er spricht stets vom Unmittelbaren,
sucht aber überall noch eine besondere psychologische Radix.
Wer aber an die Spitze der großen Erscheinungen des geistigen
Lebens immer psychologische Erklärungen stellt, der verleugnet
damit eben dieses Unmittelbare. Dieser Widerspruch ließe sich
noch in vielen Einzelheiten nachweisen.

So gelangen wir, wenn wir auch viele seiner Gedankengänge
als richtig anerkennen, auf einen prinzipiell anderen Boden als

Wyneken, der in seinem Vortrag sich sehr stark psychoanalytisch
orientiert zeigte. Es spricht aus seinem Wort ein reiner Rationalist,
der in seinem tiefen Jammer die ihm selber auf dem Leibe sitzende

Zwangsjacke des Rationalismus verflucht und, weil er in sich selbst

ursprünglichere befreiende Kräfte nicht aufzurufen vermag, diese
seiner Zeit überhaupt abspricht. So hat seine Erscheinung eine
auffallende Ähnlichkeit mit den vielen modernen Naturforschern,
die stets über den Materialismus schimpfen und von der

Notwendigkeit sprechen, sich von ihm frei zu machen, selber aber
in ihrer Denkweise ganz darin gefangen sind.

Es will uns endlich scheinen, dass die tiefsten Zusammenhänge

des Menschen mit dem Geistigen verkannt werden. Und
gerade weil wir an diese glauben, können wir die Augen nicht
verschließen vor den Möglichkeiten einer neuen Zeit, die schon
heute in starken Ansätzen vorhanden sind. Nicht sie zu verkennen
und zu verkleinern, sondern an sie anzuknüpfen und gestützt auf
sie am Aufbau mitzuhelfen, das sei unser Losungswort.

AARAU W. v. WARTBURG

Der wahre Künstler bekümmert sich nicht um die Zukunft seines
Werkes. Er ist wie die Maler der Renaissance, die freudig Hausfassaden
bemalten, wenn sie auch wussten, dass in zehn Jahren nichts mehr davon
geblieben sein würde. Aus R. Rollands Johann Christof.

731


	Zu den Vorträgen von Gustav Wyneken

