
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: A. Spir, ein russischer Philosoph

Autor: Groethuysen, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. SPIR,
EIN RUSSISCHER PHILOSOPH

Spirs Leben war das eines Philosophen. Es ist das Leben
eines Denkers, der sich dessen bewusst war, dass das, was er den
Menschen zu sagen hatte, etwas ganz Wesentliches war; er litt,
weil die Menschen ihn nicht verstehen wollten. „Mochte auch das,

was ich sagte, noch so einleuchtend sein, keiner wollte es verstehen,
wenn es von mir kam. So war ich außer Stande, Gutes zu thun,
und deswegen erschien mir das Leben manchmal traurig; denn
nur dadurch, dass man Gutes thut, giebt man dem Leben einen
Wert." So schreibt Spir in einem seiner Briefe. Er hat das Gefühl,
dass die Zeitgenossen ihn totschweigen wollen; er aber will, dass

sie ihn hören sollen und die Kunde vernehmen.
Wenn Spir so spricht, denkt er an seine Lehre und nicht an

seine Persönlichkeit. Spir ist einer der Reinen, die die Philosophie
über den Menschen stellen, die ihr persönliches Ich vergessen
zugunsten der Idee. „Nennen Sie mich nicht Meister," schreibt er
seinem Freunde Penjon. „Ich habe kein Anrecht auf diesen Titel. Die
Lehre, die ich auseinandersetze, ist die wahre, aber ich bin nicht
ihr Urheber. Ich habe diese Lehre nicht gemacht, ganz im Gegenteil,

sie hat mich zu dem gemacht, was ich als Denker bin." „Ich
war", so fährt er fort, „nur der Boden, in dem sie keimte und sich

von selbst entwickelt hat. Nur allmählich, äußerst langsam, ist sie
in mir geworden, im Verlaufe langer Jahre."

So fasst Spir das Verhältnis des Denkers zu seinen Gedanken
auf. Seine Gedanken schufen ihn, nicht er schuf seine Gedanken,
und so gehören ihm seine Ideen nicht, sondern er gehört der Idee.

Um so unbegreiflicher ist es ihm, dass die Menschen seiner
Botschaft keine Beachtung schenken wollen. Sie verkennen die Idee,
nicht den, der sie aussprach. Sehen denn die Menschen nicht,
scheint er zu sagen, dass das, was ich ihnen gebe — mag ich es,

mag es ein anderer aussprechen — etwas Wesentliches ist, dass vom
Tiefsten die Rede ist, was die Menschen bewegt, vom Sein oder

Nichtsein der Welt und von der Bestimmung der Menschheit?

Mögen sie es annehmen, mögen sie es ablehnen, nicht darum
handelt es sich. Was Spir mit Verwunderung und Trauer erfüllt, ist,
dass sie achtlos daran vorbeigehen, als ginge es sie nichts an.

461



„Doch habe ich noch nicht ganz die Hoffnung aufgegeben, dass

einmal auch den Zeitgenossen die Augen darüber aufgehen werden,
was ihnen eigentlich in meiner Philosophie vorliegt", schreibt Spir
in einem Vorwort. Wird seine Hoffnung jetzt Erfüllung finden, ist
die Zeit gekommen, in der seine Ideen wirken werden? Aus dem
Jahre 1919 liegen zwei Veröffentlichungen vor, die dazu dienen
können. Spirs Abhandlung Recht und Unrecht ist neu
herausgegeben worden, mit einer Einleitung von Nicolai, und in der
Revue de métaphysique et de morale sind bisher unveröffentlichte
Briefe, herausgegeben von Hélène Claparède-Spir, erschienen. Recht
und Unrecht gibt uns Aufschluss über Spirs Verhältnis zu den

Zeitproblemen. Er, der Metaphysiker, deutet das, was seine Zeit
bewegt, nach seinen philosophischen Grundeinsichten. Aus den
Briefen lernen wir den Menschen kennen, der leidet und nach Jüngern
sucht, und verstehen den Denker besser, weil wir Einsicht erhalten
in Erlebnisse, die uns seine Gedanken deuten.

Spirs Philosophie ist Glaube. Nach Ausbildung einer gewissen
Denktechnik verliert die Philosophie leicht diesen Charakter; sie

hört auf, erlebt zu sein, und ist nur noch rein erschlossen. Begriffe
streiten sich mit Begriffen, Systeme bauen sich auf und werden
wieder zerstört. Das alles spielt sich ab in einer Sphäre, die das

Leben unberührt lässt. So war es im großen und ganzen in den

Jahren, als Spir schrieb. Die Zeit der großen metaphysischen Systeme
war vorbei. Die Epigonen trieben Erkenntnistheorie und stritten
sich um Idealismus, Realismus, Halb-Idealismus, Halb-Realismus
und dergleichen mehr. Spir, der von wo andersher kam, ist ein

Fremdling in dieser philosophischen Generation. Denken und Leben:
er kann beides nicht voneinander trennen, und die Erkenntnis wird
ihm zum Glauben. So ist es,für Spir kein erkenntnistheoretisches
Spiel, wenn er von der Scheinwelt spricht, in deren Trug wir
befangen sind; die Unwirklichkeit des Geschauten wird ihm zu
tragischer Einsicht. Er leidet unter dem Anblick einer Welt, in der
nichts Bestand hat. „Wir können es nicht begreifen, woher und

warum diese abnorme und verkehrte Welt da ist." Unbegreiflich
dem Denker in ihren Widersprüchen, in ihrer Unbeständigkeit, kann
sie keine Erfüllung bieten unserer Sehnsucht nach dem Wahren
und Guten. Die Menschen aber „leben in einer Art Halbtraum:
sie nehmen den Schein für die Wirklichkeit, und schwer hält es,

462



sie zu erwecken." Doch sind sie einst wach, so werden sie
einsehen, dass alles nur eine Täuschung war, dass die Welt, die ihnen
in ihren Träumen erschien, nicht die wahre Welt, nicht ihre Welt
ist. Ihre Welt ist eine andere; es ist die Welt des Ideals, in der
Wesen und Sein eines sind, und kein Widerspruch mehr besteht
zwischen dem, was ist, und dem, was sein soll. Wir wussten von
dieser Welt, auch träumend sehnten wir uns nach ihr. „Wir haben
wenigstens ein Gefühl davon, wie die Dinge sein sollen, und finden,
dass sie nicht so sind; daher die Verwunderung und das schmerzliche

Fragen". Wir können die Welt nicht hinnehmen mit all dem
Übel, der Unwahrheit und der Falschheit, die in ihr sind. „Wenn
wir in einer Welt lebten, in welcher es keinen Tod, kein Übel und
keinen Irrtum gäbe, dann würden wir nicht nach dem Sinn und
dem Zweck des Lebens fragen, weil sich dann Alles von selbst
verstehen und sich selbst genügen würde!" Wir können aber das

Fragen nicht lassen, können nicht loskommen von dem Gefühl
des Missverhältnisses, der „Disharmonie zwischen unserer Forderung

und der Beschaffenheit der Dinge". So offenbart sich in uns,
in unserem Streben und Sehnen, in unsern Fragen und in unserer
Unruhe, eine höhere Wirklichkeit, die göttliche Welt, die Welt des

Ideals.

Zerstörung der Welt des wesenlosen Scheins, Aufbau der Welt des

Ideals : das sind die beiden Elemente in Spirs Philosophie. Die bloße
Einsicht in die Eitelkeit und Vergänglichkeit des Bestehenden würden

zum Pessimismus führen, zur Abkehr vom Leben. Doch hièvon
befreit uns der Glaube an das Ideale, das aus dem Ungenügen
an dem Leben selbst sich bildende Bewusstsein einer höhern
Wirklichkeit, zu der wir hinstreben. Die „Gewissheit eines ewigen
Zieles und Erfolges, das ist es, was die Menschheit von dem
Pessimismus und ähnlichen Krankheiten heilen und den ihr mit den

frühern Illusionen verloren gegangenen moralischen Mut und
Stützpunkt wiedergeben wird". Den Aberglauben an die Scheinwirklichkeit
zu zerstören, um dem Glauben an das Ideal Platz zu machen, das

ist das Ziel aller Erkenntnis.
Die Wirklichkeit, die alleinige Wirklichkeit des Idealen, so etwa

könnte man Spirs Philosophie zusammenfassend charakterisieren.
Es ist die völlige Umkehrung dessen, was die Menschen gewohnheitsgemäß

denken. Sie glauben an das, was ist, und können nicht

463



glauben an das, was sein soll. Sie geben dem, was sie um sich

sehen, einen Charakter lastender Wirklichkeit, und, unfrei geworden,

vermögen sie nicht das schaffend zu verwirklichen, was ihr

Eigenstes, Wirklichstes ist: die Welt des Idealen. So leben sie

dahin und suchen vergebens eine Heimat. Sie werden sie erst

finden, wenn sie zu der Einsicht gelangt sind, dass das, was sie

suchen, nur ihr eigenes Werk sein kann. Dann erst, erfüllt von
dem Bewusstsein, dass es der Menschen Bestimmung ist, in dieser

Welt des abnormen Daseins das Göttliche zur Geltung zu bringen,
wird die Menschheit „mit offenen Augen vorwärtsschreiten und eine

geistige Höhe erreichen, gegenüber welcher ihr heutiger Zustand
bloße Kindheit des Geistes ist."

Die Zeit ist noch nicht gekommen. Spir gibt sich darüber
keiner Täuschung hin. Die Zivilisation, auf welche die Zeitgenossen

stolz sind, erscheint ihm in ihrem innersten Wesen unwahr.

„O, unsere Zeit hat es weit, bis an die Sterne weit gebracht.
An äußerem Wissen und äußerem Können steht sie unerreicht da."
Doch neben der Ausbreitung des Wissens finden wir „Ausbreitung
des Hasses zwischen den Nationen, welche in der Vermehrung der
Heere und der Vervollkommnung der Mordwerkzeuge miteinander
wetteifern." Überall die „immer wiederkehrende Anbetung der
Gewalt." „Der gegenwärtigen Zivilisation fehlt eben die Seele, die
geistige Einheit und Basis. Darum ist alles in ihr bloßes Stückwerk

und so viel auf der einen Seite gewonnen wird, geht auf
der anderen wieder verloren." Und Spir warnt seine Zeitgenossen
davor, sich Gefühlen trügerischer Sicherheit zu überlassen. „Zum
Untergang einer Zivilisation bedarf es nicht notwendig äußerer
Barbarenhorden; aus dem Schöße der Zivilisation, welche ja auch

jetzt noch so viele Überreste alter Barbarei enthält, kann sich eine
neue Barbarei entwickeln, und es lassen sich schon jetzt die
Anfänge davon bemerken."

Spir, der Metaphysiker, hat manches vorhergesehen, wovon
die „Realisten" seiner Zeit nichts ahnten. Doch kehren wir zu seiner
Lehre zurück, in der er das Heil der Menschheit sah, das alleinige
Mittel, den Untergang der Zivilisation abzuwenden. Werden jetzt
seine Worte eher Gehör finden wie damals, als er vergebens nach
Jüngern ausschaute Vieles scheint dafür zu sprechen.^Wir haben
es etwas verlernt, dem festen Gefüge der Umwelt zu vertrauen und

464



sind jetzt eher geneigt, an das zu glauben, was einst kommen
wird, was erst kommen soll. Wir schenken keinen Glauben mehr
den Philosophen und Theologen, die es als ihre Aufgabe betrachteten,

die gottgewollte Vernünftigkeit des Bestehenden anzupreisen
und fühlen uns hingezogen zu den Denkern, die zu unterscheiden
wussten zwischen dem, was ist, und dem, was sein soll. So ist
uns Spirs, des Verneiners einer Welt und des Idealisten
Weltanschauung nicht mehr fremd; sein Glaube ist unserm Streben
verwandt. Wir verstehen ihn, verstehen seine Lehre besser, seitdem
wir gelernt haben, das in uns selbst zu suchen, was die Festigkeit
einer äußern Welt uns nicht mehr bieten kann, und so den Mut
zur Utopie wiederfandet/.

LAUSANNE B. GROETHUYSEN

ERDE
Von JOHANNA SIEBEL

Innig lieben wir und glühend dich, du schöne Erde,
Unergründlich heilig tönt uns dein „Vergeh und Werde!"

Tausend teuren Augen gibst du ihren letzten Schlummer,
Und aus tausend Herzen ziehst du leise allen Kummer.

Leben trinkst du aus den Lüften, Kraft aus dem Vergehen,
Für dich ist des Lebens Sterben stets ein Neu-Erstehen.

Tausendjähr'ge Kräfte hütest du in deinem Schöße
Und nach Ur-Gesetzen formst du daraus unsre Lose.

Was dem Vater du noch wehrest, spendest du dem Sohne,
Auf dass in Vollendung strahle einst der "Menschheit Krone.

Erde wenn im Lenz entströmet neu dir Blütenspende,
Möcht ich deine Scholle streicheln wie der Mutter Hände.

465


	A. Spir, ein russischer Philosoph

