
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Deutschlands ewiges Protestantentum

Autor: Voeste, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEUTSCHLANDS
EWIGES PROTESTANTENTUM

Stendhal, dieser Franzose von tiefster Geistigkeit, der trotz
seines zur Schau getragenen Skeptizismus ein so zärtliches, generöses

und enthusiastisches Herz besessen hat — in den Promenades
dans Rome bricht er, als er von den letzten Stunden und dem
Tode des Papstes Leo XII. spricht, in den Ruf aus: „Ich wollte
vor Allem von meiner Umgebung geliebt werden", und auf seinem
Grabstein auf dem Cimetière Montparnasse steht die von ihm selbst
verfasste Inschrift: „visse, scrisse, amö" — dieser Stendhal, sage
ich, der in den verschiedensten europäischen Ländern gelebt hat

und dem es wahrlich nicht an der Fähigkeit fehlte, sich in die
Mentalität anderer Völker einzufühlen, kommt zu dem hoffnungslosen

und verzweifelten Résumé: „die einzelnen Nationen werden
einander niemals verstehen!"

Dieses niederdrückende und entmutigende Wort des großen
Franzosen kam mir in den Sinn, als ich die Betrachtungen eines

Unpolitischen von Thomas Mann (Berlin, S. Fischer Verlag, 1918)
las. Wenn die Ausführungen, welche der bedeutende Romanschriftsteller

in diesem Buche macht, für die deutsche Intelligenz und
für die führenden Kreise des deutschen Bürgertums repräsentativ
sind, dann sind eine Verständigung und eine spätere Versöhnung
und damit ein Zusammenarbeiten Deutschlands mit den großen
Demokratien des Westens, welche doch für die Zukunft der Menschheit

von so unendlicher Bedeutung wären, wohl noch auf lange
hinaus, wenn nicht für immer, unmöglich.

345



Denn Mann tut nicht mehr und nicht weniger, als dass er die
großen Ideale, für die die westlichen Völker in diesem ungeheuren
Kriege gekämpft haben, dass er die Demokratie, die Freiheit, das

Selbstbestimmungsrecht der Völker, die Zivilisation und den Völkerbund

in ihrem Wesen als widerdeutsch hinstellt, so dass sich das
deutsche Volk gegen sie aus den elementarsten Kräften seines
Seins heraus immer auflehnen müsste.

Mann knüpft an Dostojewsky an, welcher einmal Deutschland
„das protestierende Reich" genannt hat, weil Deutschlands Aufgabe
von jeher das Protestantentum gewesen sei. (Politische Schriften.
13. Bd. d. PiperschenDostojewsky-Ausg., S. 412 ff.) Darunter versteht
der große russische Schriftsteller nicht nur den religiösen Protestantismus,

wie er durch Luther ausgebildet worden ist, sondern den

ewigen Protest des Deutschtums gegen Alles, was Rom und römische
Aufgabe war, gegen alle Ideen, die vom alten Rom auf das christliche

Rom übergingen und mit dem Christentum sich unter den
Völkern der lateinischen Rasse verbreiteten. Der alte römische
Gedanke einer universalen Vereinigung der Menschheit sei der eigentlich

europäische Gedanke, aus ihm habe sich die europäische
Zivilisation gebildet und für ihn lebe die europäische Menschheit.
Diese Idee habe nach dem Sturz des römischen Weltreiches in
geistig-religiöser Form in der römisch-katholischen Kirche Gestalt

gewonnen und die französische Revolution bedeute die vorläufig
letzte Umformung dieses geistigen Erbes des alten Rom.

Gegen diesen römischen Gedanken habe Deutschland seit
Armins Zeiten zweitausend Jahre hindurch protestiert; niemals habe

es sich mit der westlichen Welt vereinigen wollen. Sein eigenes
Wort, sein eigenes Ideal habe Deutschland noch nicht ausgesprochen,
aber immer sei es in seinem Herzen davon überzeugt gewesen,
dass es einmal imstande sei, dieses sein eigenes Wort, diese seine

eigene Idee zu formulieren und damit die Menschheit zu führen.
Luther selbst hat diese neue Formel auch noch nicht

auszusprechen vermocht; wenn gleich aus ihm die geistig-elementaren
Gründe der germanischen Welt, die Stimme Gottes, tönten, und
er die Freiheit des Geistes verkündete. Auch seine Formel blieb
noch immer negativ, auch er fand den positiven Ausdruck nicht.
Luther in Rom und dann seine einsamen Seelenkämpfe, seine

fürchterlichen Gewissensängste im Kloster, das sind nach Dosto-

346



jewsky Symbole des Germanentums. Die Seele und Gott, Gott
und die Seele!

Mann macht sich diese Betrachtungen Dostojewskys zu eigen
und führt aus, wie alles das, was das eigentliche Wesen des

deutschen Geistes ausmache, nichts mit der Gesellschaft und ihrer
Formung zu tun habe.

Wenn das Romanentum sich wesentlich in der Formung der

gesellschaftlichen Struktur nach Ideen erschöpft, so muss das

Deutschtum sich hiergegen immer ablehnend verhalten. Immer wird
Deutschland die Demokratie nach westlichem Muster bekämpfen;
ebensowenig wie die Romanen die Reformation verstehen, ebensowenig

verstellt das deutsche Wesen die französische Revolution und
ihre Ideale. „Wessen Bestreben es wäre", ruft Mann aus, „aus Deutschland

eine Demokratie im westlichen Sinne zu machen, der würde
ihm sein Bestes und Schwerstes, seine Problematik nehmen, in der
seine Nationalität besteht." (S. 189; vgl. ferner S. 190, 195,211, 216,
305 und viele andere Stellen.) Die Romanen glauben, das Problem
des Menschen auf dem Wege der Gesellschaft, der Politik lösen
zu können, der Deutsche ist überzeugt, dass dies nur durch die
Moral möglich ist. So muss sich der Deutsche aus den tiefsten
Gründen seines Wesens gegen die Aufklärung, gegen die Vernunft,

gegen den Fortschritt, gegen den Geist im zivilisatorischen,
bürgerlich-politischen Sinne wenden; er setzt dagegen Autorität,
Tradition, Geschichte, Macht, Monarchie, Kirche.

Mann zieht den Unterschied von Geist und Politik, von Kultur
und Zivilisation, von Seele und Gesellschaft, von Freiheit und
Stimmrecht, von Kunst und Literatur. „Und Deutschtum, das ist
Kultur, Seele, Freiheit, Kunst und nicht Zivilisation, Gesellschaft,
Stimmrecht, Literatur." Der DeutSche ist deshalb seinem Wesen
nach unpolitisch und antipolitisch. Der politische Geist als
demokratische Aufklärung und menschliche Zivilisation ist psychisch
widerdeutsch und deshalb notwendig politisch deutschfeindlich.
Deutschlands Feind im geistigsten, im tiefsten Sinne ist der
republikanische Pazifizismus.

Deutschland hat keine Berufung zur Politik; nie wird der
Deutsche die Demokratie lieben können; vielmehr ist „der Obrigkeitsstaat

die dem deutschen Volke angemessene und von ihm im Grunde
gewollte Staatsform." Damit wird sein Wille zur Macht und zur

347



Erdengröße nicht angefochten. Die deutsche Geschichte ist nach
Mann ein einziger Preis der organisatorischen und staatsbildenden
Kräfte des von Grund aus unpolitischen deutschen Volkes.
Politische Völker kommen aus der Aufgeregtheit nicht heraus, wie die
Polen, die Iren, die Franzosen. Politisierung des Geistes ist für
Mann eine Umfälschung des Geistbegriffes in den der besserischen

Aufklärung und der revolutionären Philanthropie. Dagegen empört
sich das deutsch-nationale Ethos, für das Geist nicht Politik ist.
Das Ich und die Welt, das Ich und Gott sind die Gegenstände des

deutschen Dichtens und Denkens. Geist ist dem Deutschen eine
innerliche Bewegung, die nicht nach Außen sich wendet und nach

gesellschaftskritischen- politischen Einwirkungen strebt. Der Deutsche
hat zuviel Ehrfurcht vor dem Geiste, deshalb will er ihn nicht in
die Kämpfe der Politik einmischen. Die deutsche Staatseinrichtung
beruht auf einem seelischen Militarismus, auf dem Geist der Autorität,

des Gehorsams, der Pflicht.
Nie wird der Deutsche seine Aufgabe in der politischen

Verwirklichung von Ideen sehen; in ihm ist der triebhafteste Widerstand

gegen jeden Versuch, eine Philosophie zur Basis des Staates

und der Gesellschaft zu machen. Das deutsche Grundgefühl widerstrebt

dem „empire of human civilisation". In einer Weltdemokratie,
in einer Gesellschaft der Menschheit bliebe vom deutschen Wesen
nichts mehr übrig. Deshalb müsste einer Bekehrung Deutschlands
zu den demokratischen Ideen „eine wirkliche Verwandlung und

Strukturveränderung" des deutschen Wesens vorangehen.
Thomas Mann will bewusst neunzehntes Jahrhundert sein; das

achtzehnte Jahrhundert, auf das die demokratischen Ideen, welche
er bekämpft, zurückgehen, findet er mit Nietzsche und Carlyle feminin
und verlogen. Das achtzehnte Jährhundert, sagt er, habe den „Geist
in den Dienst der Wünschbarkeit" gestellt, das neunzehnte dagegen
sich von der „Domination durch die Ideale" freigemacht und sich
fatalistisch dem Tatsächlichen unterworfen. „Das achtzehnte
Jahrhundert suchte zu vergessen, was man von der Natur des Menschen
weiß, um ihn an eine Utopie anzupassen." (S. 531 u. viele and.

Stellen.) Oberflächlich, human habe es für „den Menschen"
geschwärmt und mit der Kunst Propaganda für Reformen sozialer und
politischer Natur getrieben.

Dagegen hat Hegel, dem Mann vorbehaltlos zustimmt, mit

348



seinem Satze, dass das Wirkliche vernünftig und das Vernünftige
wirklich sei, die fatalistische Denkweise vertreten, den Glauben an
die größere Vernunft des Siegreichen proklamiert und an Stelle der
„Menschheit" den „-realen Staat" gerechtfertigt. Auch Goethe, dieser

antipolitische und antirevolutionäre Geist, wird von Mann gepriesen
wegen seines fatalistischen Glaubens an die Totalität, in welcher
allererst „sich alles erlöst und als gut und gerechtfertigt" erweist.

Auch Schopenhauer wird von Mann herbeigezogen; dieser ist
niemals „sozial- altruistisch" gewesen; vielmehr war er ohne jedes
politische, soziale oder philanthropische Interesse. Seine Verneinung
des Willens zum Leben und seine Mitleidsmoral bleiben immer nur
metaphysische Erlösungsmittel, niemals aber dienen sie dem Zwecke
der Besserung irgendwelcher realer Zustände und gegebener
Wirklichkeiten. Bismarcks Antiideologie und Realpolitik müssen somit
für Mann des höchsten Preises wert sein, und jede Widersetzlichkeit

gegen das Leben, wie es ist, jede sittliche Revolte gegen das

Wirkliche, gegen die Macht erscheinen Mann — hier beruft er sich
auf Nietzsche — als biologische Verfallserscheinung.

So will Mann sich niemals aktiv in den Dienst der Ideale
stellen. Er ist von tiefster Skepsis dagegen erfüllt, dass es jemals
möglich sein werde, das menschliche Zusammenleben mit Ideen

zu durchdringen und nach Idealen umzugestalten.
Ich habe versucht, die wesentlichsten Gedanken des Mann-

schen Buches herauszuheben,
Man sieht leicht, wie Manns Weltanschauung durchaus

konservativ gerichtet ist, wie er überall die beharrenden Kräfte, das

instinktiv Gewachsene, das Historisch-Gewordene, wie es sich nun
einmal gestaltet hat, preist. Er schließt sich in seinen Ausführungen

den Tendenzen der historischen Rechtsschule, wie sie unter dem
Einflüsse der Romantik von Savigny begründet worden ist, an und

bekämpft wie jene überall das „Naturrecht".
Manns Buch ist mit der größten Sprachkunst geschrieben, von

höchster Ehrlichkeit der Gesinnung erfüllt, aus einer tragischen Tiefe
des schmerzlichsten Erlebnisses herausgeboren ; darum wirkt es mit
starker Suggestionskraft auf den Leser, der sich dieser nur schwer

zu entziehen vermag.
Mann hat ganz richtig gesehen, dass die deutsche Reformation

durch Luther das deutsche Wesen, wie es sich in der Gegenwart

349



auswirkt, eigentlich gestaltet und seinen Gegensatz zu den anderen
Nationen akzentuiert hat. Man darf aber nicht übersehen, dass die
deutsche Reformation eine große Einseitigkeit bedeutet und wesentliche

Züge, welche in der mittelalterlichen deutschen Seele noch
vorhanden waren, unterdrückt hat.

Wenn es für die deutsche Seele wesentlich ist, sich ohne Mittler,
nackt und bloß Gott gegenüber zu stellen und wie Jakob mit Gott
um die Erlösung zu ringen, so vergisst sie nur zu sehr in ihrem
Drange nach individueller Rettung von der Sündenschuld ihre Brüder,
welche gleich ihr der Erlösung harren, und die Welt, welche, auch

erneuert werden will.
Der deutsche Mensch, der allein gerecht werden will durch

den Glauben, übersieht, dass es heißt: „Dein Reich komme!" Dass

für die christliche Religion der Gottesreichgedanke zentral ist, dass es
sich in ihr neben und-.über die Rettung und Erlösung der eigenen
sündhaften Seele hinaus um die Umgestaltung, Erneuerung und
Vergeistigung aller Lebensbeziehlingen, um die schließliche
Durchdringung aller gesellschaftlichen und staatlichen Verhältnisse mit dem

göttlichen Geiste handelt. Diese Seite der Religion, der Gedanke
des Reiches Gottes, das auf dem gegenseitigen Dienen, auf der

gegenseitigen Hilfe beruht, ist in der deutschen Reformation zu
kurz gekommen gegenüber dem Streben nach dem Heile für die

eigene Seele.

Aus diesem Mangel der deutschen Religiosität erklärt sich,
dass dem deutschen Menschen sozusagen das Organ abgeht für
die großen Gedanken der Demokratie, für die Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit.

Die deutsche Mentalität bleibt im Individualismus und Ego-
tismus stecken. Das typische Beispiel für diese Beschränkung der
deutschen Seele ist Goethe, der aus allen Kräften seines Bildungsethos

heraus aus sich eine Persönlichkeit, eine wahrhaftige Ente-
lechie machen wollte, darüber aber vergaß, dass die höchste
Entfaltung der Persönlichkeit, die größte Weitung und die tiefste
Bereicherung der eigenen Seele in dem demütigen Dienen und in der

beständigen Hilfsbereitschaft für Andere besteht. Wie unvergleichlich

höher stehen doch unter diesem Gesichtspunkte der Heilige
Franziskus, dieser Arme von Assisi, oder Blaise Pascal und Fénelon'

Vielleicht ist es kein Zufall, dass es ein Deutscher gewesen

350



ist, der das eigentümliche philosophische System der Monadenlehre

ausgebildet hat, in welchem jede aktive Einwirkung der einen
Monade auf die andere ausgeschlossen ist und jede Mßnade für
sich in absoluter Selbstgenügsamkeit verharrt.

Indem so der deutsche Mensch Freiheit, Erlösung, innere
Entfaltung für sich erstrebt, ist es ihm im Grunde gleich, wie es seinen
Brüdern geht; er vergisst, dass jede Handlung des Menschen auf
seine Umgebung bestimmend einwirkt und dass er für die Andern
und ihr Verhalten verantwortlich ist vor Gott.

Indem die deutsche Reformation die Verantwortung des Menschen
wesentlich auf die eigene Seele beschränkte, nahm sie dem Deutschen
die seelischen Bindungen, die eine geistige Gemeinschaft eigentlich

bildenden Kräfte. Bis heute hat der Deutsche noch nicht wieder
den Weg zu solchen seelischen, tief innerlichen Bindungen
zurückgefunden. Eine wahre unio, eine wahrhaftige communio ist dem

deutschen Menschen bis heute versagt geblieben.
Es war die Tragik der so innerlich und verheißungsvoll

begonnenen Lutherischen Reformation, dass sie in dem Landeskirchen-
tum und in der sterilen protestantischen Orthodoxie erstarrte.

Auch seine politische Einigung musste das deutsche Volk,
weil ihm die Kraft zu geistiger Einheit abging, durch „Blut und

Eisen", im Kampfe gegen das Romanentum, erringen. Weil sie,,

statt auf Ideen und seelische Bindungen, auf Gewalt und Zwang
aufgebaut war, musste sie nach kurzer Dauer zusammenstürzen.
Konstantin Frantz und Christian Planck haben das hellsichtig vorausgesagt,

ebenso Edgar Quinet, welcher in der Mitte des neunzehnten
Jahrhunderts eine seltsam vorausschauende Analyse der deutschen

Entwicklung aus den seelischen Wandlungen des deutschen Volkes
heraus zeichnete.

Die deutsche Reformation nahm dem Deutschtum seine eigentliche

Innerlichkeit und Süße, wie sie in Suso und Meister Eckehardt

und dann noch in dem Cherubinischen W'andersmann des

Angelus Silesius hervorbrachen. Solche reife und wesenhafte Süße

ist nur noch ein Mal, und nur auf kurze Zeit, im deutschen Wesen

lebendig geworden : die Romantik eines Wackenroder, Novalis und

Baader und die rührenden Gestalten des Jean Paul sind ganz von
ihr erfüllt.

Die deutsche Reformation bedeutet auch insofern eine Zurück-

351



drängung gewisser wesenhaft deutscher Züge, als sie den Schwerpunkt

der Entwicklung aus dem Süden des Landes nach dem Norden

verlegt hat und dem kolonialdeutschen Bevölkerungselement
zum vorherrschenden Einfluss auf die Gestaltung der deutschen
Verhältnisse verholten hat. Dieses kolonialdeutsche Element aber

ist hart und barsch, ohne Entwicklungsmöglichkeiten und ohne
Süße und Weite des Herzens.

Indem es dem deutschen Menschen somit vor allem auf
die Rettung und Entwicklung seiner individuellen Seele

ankommt, ist er der unpolitische und antipolitische Mensch katexochen.
Mann sieht hierin einen Vorzug und einen Beweis der deutschen

Geistigkeit.
Mann gibt an einer Stelle seines Buches eine glänzende Analyse

des Eichendorffschen Taugenichtses,, und dann ruft er aus: „Siehe
da, der deutsche Mensch!" Ist es denn wirklich wahr, dass dieser

Träumer, der sich in seine Phantasien einspinnt, der nicht einmal
sein eigenes Leben gestalten will, sondern sich von dem blinden
Zufall treiben lässt, der jeder gesellschaftlichen und politischen
Aktivität gänzlich entbehrt, ist es wahr, dass dieser Privatmensch
im höchsten Sinne des Wortes den deutschen Menschen symbolisiert?

Es scheint; dass man diese Frage bejahen muss. Auch
Goethe perhorreszierte jede politische Aktivität, sah die Politik als

„Kunst der Fürsten" an, und sprach von dem politischen Liede
als einem garstigen Liede.

Aber wenn es so ist, dass der Deutsche von Natur unpolitisch
ist, wenn er nichts sein will als Privatmensch, so ist solches doch
weit davon entfernt, ein Lob zu bedeuten ; es liegt darin vielmehr
ein bedauerlicher Mangel.

Denn was heißt dies anderes, als dass es für den Deutschen
keine Kausalität der Ideen gibt, dass für ihn die Ideen keine leben«

zeugenden und gemeinschaftsbildenden Kräfte bedeuten? Dass sie
ihn nicht zur Aktivität im Dienste dieser Ideen und zu ihrer
Verwirklichung in der Gesellschaft und im Staate antreiben? Wenn
der Deutsche bewusst auf jede Verwirklichung der Ideen in der
Gesellschaft, auf jede Umgestaltung derselben verzichtet, so heißt
das doch nichts anderes, als dass er jeder bewussten Entwicklung
und jeder höheren Aktivität und jeder Verantwortlichkeit für das
umfassende Ganze entsagt.

352



Es braucht doch nicht immer so zu bleiben, dass zwischen den
Ideen und der Realität ein unüberbrückbarer Abgrund klafft,
vielmehr ist es doch höchste Aufgabe des Menschen, nach Ideen zu
leben und die Realität den Ideen anzugleichen. Hat nicht Racine
Recht, wenn er sagt:

„...Mais ce secret courroux,
Cette oisive vertu, vous en contentez-vous?
La foi qui n'agit point, est-ce une foi sincère?"

Wie kann sich das Gewissen damit zufrieden geben, nur an
die Entfaltung der eigenen seelischen Möglichkeiten zu denken und
der Brüder und ihrer Leiden zu vergessen? Sind wir Menschen
nicht für einander verantwortlich, müssen wir nicht unseres Bruders
Hüter sein? Wie kann ich mich meiner geistigen Entwicklung
freuen, wenn ich weiß, Tausende und Abertausende, die auch den

Drang nach Licht, nach Erkenntnis, nach einem höheren, edleren,
geistigeren Dasein in sich spüren, sind durch die Macht der sozialen
Verhältnisse von der Teilnahme an den höheren Kulturgütern
ausgeschlossen? Sollen wir uns da fatalistisch unterwerfen? Sollen
wir nicht vielmehr mit allen Kräften streben, dieses Leben, wie es

ist, wie es — wir fühlen es deutlich — aber nicht sein soll,
umzugestalten und gemäß den Forderungen des Gewissens zu formen?

Nein, es ist wahrlich kein Beweis für die Größe der Seele,
über das Streben, für die größtmögliche Zahl das größtmögliche
Glück, zu schaffen, zu spotten, wie es Th. Mann im Anschluss an
Nietzsche tut!

Nein, nicht, wenn ich mich mit dem Bestehenden satt zufrieden

gebe und mich ihm fatalistisch unterwerfe, sondern wenn ich aktiv
im Dienst der Ideen, im Dienst für die Brüder mich hingebe, erst

dann wird mein Leben reich und erfüllt. Serving other, is serving us!

Und das ist Politik, das ist Demokratie, sich für Alle
verantwortlich fühlen, Allen helfen, dass sie geistig erhöht werden, dass

ihr Wille geläutert, ihre Gedanken gereinigt, ihre Herzen erweitert,
ihre Gefühle veredelt werden und dadurch das Reich der Freiheit,
Gleichheit, Brüderlichkeit auf Erden verwirklicht wird!

Mann gibt sich gar keine Mühe, den Geist einer wahren Politik,
einer wirklichen Demokratie zu begreifen, er bleibt bei gewissen
Oberflächenerscheinungen stehen. Er weiß nicht, dass, wie
Lamartine einmal so schön gesagt hat, Demokratie die gerechte und

353



gesunde Ordnung der Dinge ist, begreift nicht, dass der Staat, wie
Piaton will, die Gerechtigkeit unter den Menschen verwirklichen
soll, dass er, wie Aristoteles gezeigt hat, niemals Selbstzweck ist,
sondern seinen Zweck in dem guten und gerechten Leben, in der

Bildung des guten Bürgers und in seiner Erziehung zu größtmöglicher

Vollkommenheit hat, dass es mithin das Ziel der staatlichen
Gemeinschaft ist, die Menschen besser, edler und vollkommener
zu machen.

Er sieht aber auch nicht, dass die Demokratie die einzige Staatsform

ist, die dieses große Ziel erreichen kann, weil sie allein die
Tugenden der Gerechtigkeit, der Besonnenheit, der Mäßigung in
dem Bürger fördert und weil sie allein einer fortschreitenden
Entwicklung und Annäherung an ihr Ideal fähig ist.

Mann will den Geist, aus Ehrfurcht vor ihm, vor der Berührung
mit der staatlichen Realität bewahren. Und doch spricht er, während
er die antipolitische Haltung des deutschen Volkes preist, von seinen
staatsbildenden und organisatorischen Fähigkeiten.

Wenn es nun nicht der Geist ist, wenn es nicht die höheren,
seelischen, vernünftigen Fähigkeiten des Menschen sind, die den
Staat und die Gesellschaft formen und bilden, so müssen die
organisatorischen und staatsbildenden Fähigkeiten des deutschen Volkes
in seiner bloßen Vitalität, in seinen blinden Trieben und primitiven
Instinkten liegen. Mann stellt ja auch das natürlich Gewachsene,
das historisch Gewordene dem vernünftig und absichtlich Gestalteten

gegenüber. Der Staat ist unbewusst geworden gleich der Sprache
und der Sitte.

Nein, es ist wahrlich kein Grund des Rühmens für das deutsche

Volk, dass es sich von der Politik fern gehalten, dass es auf die

Verantwortlichkeit, auf die Freiheit, auf die Leitung und Gestaltung
seiner Geschicke verzichtet und die Führung der Politik einer
ungeistigen Militärkaste und einer mechanisierten Bureaukratie
überlassen hat und in blindem Gehorsam, in Autoritätsglauben und
seelischem Militarismus sich hat führen lassen.

Mann ist in seiner Verachtung der Zivilisation im westlichen
Sinne vielleicht noch repräsentativer für die deutsche Mentalität als
in seiner Geringschätzung der Demokratie und der Politik. Denn
der Deutsche glaubt durchweg, sich im Besitze der „Kultur"
fühlend, auf die bloße Zivilisation herabsehen zu dürfen.

-354



Solche Geringachtung der Zivilisation übersieht, dass diese
durchaus nicht bloß mit den äußerlichen, technisch-materiellen
Errungenschaften zu tun hat. Vielmehr ist Zivilisation der ungeheure
und unendlich bedeutsame Prozess der eigentlichen Menschwerdung
des Menschen, seines Aufstieges von der Tierheit zum wahren

Menschentum, seines Bürgerwerdens, d. i. seiner Befreiung von den

niederen Antrieben und seiner Vergeistigung, das ist aber vor
allem seiner bewussten Einordnung als dienenden Gliedes in das

gesellschaftliche Ganze. Zivilisation ist so wesentlich Reinigung
des Geistes, Erweiterung der Herzen, Läuterung des Willens, Stärkung
der altruistischen Gefühle, Zivilisation ist vor Allem Freiheit, Gleichheit,

Brüderlichkeit, ist Verantwortlichkeit des Einen für die Anderen,
des Einzelnen für das staatliche und gesellschaftliche Ganze.

In diesem Sinne ist Demokratie mit der Zivilisation identisch,
weil sie mehr als ein Regierungssystem, weil sie eine ethische

Kraftquelle und ein Erziehungsmittel zur sozialen und ethischen

Vorwärtsentwicklung des Menschen ist. Zivilisation und Demokratie,

die im letzten Sinne Autonomie und Verantwortlichkeit
bedeuten, machen die tiefsten seelischen Einzelkräfte für die

Menschheit und ihre Höherentwicklung fruchtbar. Die Autokratie
tötet und unterdrückt solche Energien. Solche geistigen Kräfte,
wie sie in der Selbsthilfe, in der Kooperation und Assoziation
lebendig werden, sind in einem Obrigkeitsstaat, wo alles von oben
befohlen wird, zur Untätigkeit verdammt. Nur die Zivilisation auf
demokratischer Grundlage lässt sie zur Entfaltung kommen. Am
Ende der Zivilisation aber steht das Bürgertum des Reiches Gottes.

Ist so Zivilisation ein Ausdruck für die geistige Bestimmung
und die Höherentwicklung der Menschheit, so ist es klar, dass

die technisch-mechanische Zivilisation nicht Selbstzweck ist, sondern
sich jener geistigen Zivilisation unterordnen muss als bloßes Mittel,
die Menschen von der Bürde ihrer niederen Lebensbedürfnisse zu
befreien und ihnen Raum für ihre geistige Bestimmung zu geben.
Auch Parlamentarismus und Stimmrecht, die Mann so hasst, sind
nicht Selbstzweck, sondern Mittel Jilr den innerlichen Fortschritt
der Menschen.!)

') Unsterblich sind die Worte, mit denen Rousseau die Zivilisation als den
Ubergang des Menschen von dem Naturzustande zum bürgerlichen Stande
geschildert hat: „Ce passage de l'état de nature à l'état civil produit dans l'homme

355



Aber Mann leugnet ja jeden menschlichen Fortschritt, er zitiert
das bittere Wort von Flaubert: „Hein, le progrès, quelle blague!".
Ich kann hier das Problem, ob »es einen wirklichen Fortschritt in
der Entwicklung unserer Gattung gibt, nicht aufrollen. Aber es ist
doch unleugbar, dass es einzelne Menschen gibt, denen es möglich

ist, in sich die niederen und blinden Triebe zu überwinden
und durch die edleren Gefühle und vernünftigen Willensantriebe
zu ersetzen. Jeder Einzelne, der in solchem Sinne an sich arbeitet,
der in sich Regungen des Hasses und Zornes, der Selbstsucht und
des Eigennutzes unterdrückt, trägt doch dazu bei, dass die Menschheit

als Ganzes fortschreitet. Denn jede Handlung des Menschen
wirkt auf seine Umgebung ein, gute und edle Handlungen
erwecken edlere und höhere Gefühle und reißen zur Nachahmung
hin. Große und edle Vorbilder reinigen und befreien, und der

Mensch, welcher Gerechtigkeit, Liebe und Güte in seinen
Handlungen betätigt, gleicht nach dem schönen Worte des Leibnitz der

Magnetnadel, welche immer nach dem Polarsterne hinweist und in
Nebel und Sturm dem Schiffer seinen sicheren Weg zeigt.

Und ferner: Handeln wir doch so, als ob es einen Fortschritt,
als ob es eine Höherentwicklung der Menschheit gebe! Denn wenn
wir dies tun, wenn wir in enthusiastischem Glauben an das Gute
und seine Verwirklichung handeln, dann entfesseln wir die
schöpferischen Energien, dann schaffen wir den Fortschritt.

Zivilisatorische Arbeit, Demokratie setzen Vertrauen in die
Menschen voraus. Handeln wir voll Vertrauen gegen sie, dann
werden sie sich solchen Vertrauens wert zeigen, weil solches
Vertrauen ihre seelischen Energien weckt und stärkt. Behandeln wir

un changement remarquable, en substituant dans sa conduite la justice à

l'instinct, et donnant à ses actions la moralité qui leur manquait auparavant. C'est
alors seulement que, la voix du devoir succédant à l'impulsion physique, et le
droit à l'appétit, l'homme, qui jusque-là n'avait regardé que lui-même, se voit
forcé d'agir sur d'autres principes, et de consulter sa raison avant d'écouter ses
penchants. Quoiqu'il se prive dans cet état de plusieurs avantages qu'il tient
de la nature, il en regagne de si grands, ses facultés s'exercent et se développent,

ses idées s'étendent, ses sentiments s'ennoblissent, son âme toute entière
s'élève à tel point que il devrait bénir sans cesse l'instant qui d'un animal

stupide et borné, fit un être intelligent et un homme." Und an anderer
Stelle: „On pourrait ajouter à l'acquit de l'état civil la liberté morale, qui
seule rend l'homme vraiment maître de lui; car l'impulsion du seul appétit est

esclavage, et l'obéissance à la loi qu'on s'est prescrite est liberté." (Contr, soc.
éd. Flammarion, p. 23, 31 u. 34.)

356



aber die Menschen als Kanaillen, dann dürfen wir uns nicht wundern,

wenn sie als Kanaillen reagieren.
Handeln wir aus dem Guten heraus und wir werden das Gute

ganz gewiss verwirklichen helfen Glauben wir an die menschliche

Zivilisation, glauben wir an das empire of human civilisation.
und sie werden gewiss ihrer Verwirklichung näher rücken!

Fassen wir die Zivilisation in dem Sinne, wie wir es oben
entwickelt haben, dann sind Zivilisation und Kultur ganz gewiss keine
Gegensätze. Wenn Fichte sagt: „Alle Kultur soll sein Übung aller
Kräfte auf den einen Zweck der völligen Freiheit, d. h. der völligen

Unabhängigkeit von Allem, was nicht wir selbst, unser reines
Selbst (Vernunft, Sittengesetz) ist, denn nur dieses ist unser ...",
so ist solche innere Befreiung, solches Stärkerwerden des Geistes
auf Erden auch der Zweck der Zivilisation.

Und. dann sollten die Verächter der westlichen Zivilisation
nicht vergessen, mit welchem Reichtum an ewigen Werten diese
Zivilisationen die Welt beschenkt haben! Die romanische Zivilisation

hat in Italien Dante und Petrarca, Botticelli und Rafael, Michelangelo

und Tizian, Galilei und Bruno, hat in Frankreich Pascal
und die Schule von Port-Royal („wer Port Royal nicht kennt,
kennt die Menschheit nicht"), hat Fénelon und Malebranche, hat
Voltaire und Rousseau, hat V.Hugo, hat André Suarès, Charles Péguy,
Francis Jammes und César Franck hervorgebracht. Die romanische
Zivilisation, welcher die Welt die wunderbarsten und erhabensten
Kathedralen verdankt, ist also gewiss der tiefinnerlichen Religiosität
und der seelischen Vertiefung des Menschen nicht hinderlich
gewesen. Und dem empire of human civilisation gehören nicht nur
Shakespeare und Newton, Milton, Byron und Shelley, sondern
auch Bentham und St. J. Mill, die man an Reinheit der Gesinnung
nur mit Sokrates vergleichen kann, D. G. Rossetti, die beiden
Brownings, gehören auch Florence Nigthingale, Josefine Butler und Gordon
Pascha an; und der englischen Zivilisation sind die vorbildlichen
university settlements mit ihrer opferwilligen Hingabe zur
Überbrückung der sozialen Gegensätze eigen. Der amerikanische Zweig
der angelsächsischen Zivilisation aber hat Emerson und Thoreau,
hat Willingforce und Frau Beecher-Stowe, hat Wilson hervorgebracht.

Die Schlüsse, welche Thomas Mann zieht, sind also gänzlich
unstichhaltig. Alle Zivilisationen und alle Kultur dienen dem einen

357



großen Ziele: der Menschwerdung des Menschen, der Stärkung
des Reiches des Geistes auf Erden Jede Nation, wir sahen es,
hat dazu ihren Beitrag geleistet, jede bereichert das allgemeine
Menschheitserbe. Versenken wir uns in die großen Gedanken,
welche die Denker aller Nationen gedacht haben; durch alle werden
wir bereichert, und wenn die Völker durch solche Versenkung in
die geistigen Schöpfungen der anderen Nationen einander kennen —
dann werden sie gewiss einander auch verstehen lernen, und das

bittere Wort von Stendhal wird nicht mehr zu Recht gelten.
Wir Deutschen aber sollten nichts Besonderes sein wollen,

sondern sollten von den großen Demokratien des Westens freudig
lernen wollen, was uns noch fehlt und was wir, wie es scheint,
aus uns allein heraus nicht gewinnen können: die wahre Freiheit
und die wahre Demokratie

Dem deutschen Volke steht doch — trotz allem — kein
anderes Volk der Erde so nahe, als es die Franzosen und Engländer
tun; zwischen diesen Völkern besteht die größte Gemeinsamkeit
des Kulturbesitzes. Würden zwischen diesen drei Nationen Friede
und Freundschaft herrschen, würde besonders der zweitausendjährige
Kampf zwischen Germanen und Romanen endlich und aufrichtig
beendet, dann würde das die Entstehung eines wirklichen Europas
und damit einen ungeheuren Schritt auf dem Wege der Menschheit

bedeuten
Aber dieses neue Europa kann nur im demokratischen Geiste

verwirklicht werden, oder es wird nicht sein Die Demokratisierung
des deutschen Geistes, seine Durchdringung mit den Ideen des

Westens ist die Voraussetzung für den Frieden unter den Völkern
und für den Bund der Menschheit, der jetzt entstehen soll.

Möge Deutschland deshalb seinem ewigen Protestantentum

entsagen und erkennen, dass es damit nicht sein eigenes Wesen

aufgibt, sondern dieses nur bereichert und vertieft
ZOLLIKON ' JOHANNES VOESTE

358


	Deutschlands ewiges Protestantentum

