
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Revolution und Religion

Autor: Clarke, Ch.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVOLUTION UND RELIGION
Der griechische Ingenieur und Mathematiker Archimedes soll

gesagt haben, dass wenn man ihm einen festen Punkt gebe, er
imstande sein würde, die Welt aus den Angeln zu heben. Aber
ebensowenig wie es der Menschheit gelungen ist, in der physischen

Welt einen festen Stützpunkt zu finden, ist es ihr in der

psychischen gelungen.
Wohl zu keiner Zeit hat die Menschheit stärker das Bedürfnis

eines seelischen Stützpunktes empfunden, als in der Gegenwart.
Nach langer Drohung und Vorbereitung wirkt doch der plötzliche
Zusammenbruch des Alten überwältigend; vor Allem wird man sich
klar, dass das Niederreißen des Alten doch noch eine viel leichtere

Aufgabeistals der Aufbau des Neuen, wenigstens wenn man an dessen

Stelle etwas Besseres, Dauerhafteres setzen will. Die erste, größte
Schwierigkeit ist, den festen Grund zu finden, auf den man bauen
kann. Das alte Fundament hat sich als haltlos erwiesen ; dass das

Gebäude so gänzlich in sich zusammenbrach, beweist, dass der
Fehler am Fundament lag und nicht etwa an irgend einem im
Gebäude morsch gewordenen Balken.

Wo aber ein Fundament finden, auf das man mit Vertrauen
bauen könnte? Um dies zu finden, muss man viel tiefer gehen,
als man bis jetzt im Leben der Staaten gegangen ist; die modernen
Staaten sind zu schwer für einen seichten Unterbau. Man muss
so tief gehen, bis man das, was allen Menschen gemeinsam ist,
erreicht: die Stelle, wo der Mensch sich seiner Zusammengehörigkeit

mit dem Universum bewusst wird, wo er aufhört für sich zu
existieren und sich als unabtrennbaren Teil des Ganzen empfindet.
Diese Stelle ist es, die gemeinheitlich, vielleicht ohne dass jedermann
sich dessen bewusst ist, was sie wirklich bedeutet, Religion genannt
wird.

Da aber die Religion, oder das, was dafür ausgegeben wird,
im Leben der Staaten eines höchst anrüchigen Renommees genießt,
weil ja in ihrem Namen mehr Greuel geschehen sind und mehr
Blut vergossen wurde, als um sonst irgend einer Sache willen,
wird es nötig sein, die Religion, die als Fundament für das neue
Staatsgebäude dienen kann, näher zu definieren.

Dass es nicht die Religion sein kann, die bisher im Leben

264



des Staates und der Gesellschaft eine mehr oder minder lebhafte
Rolle gespielt hat, ergibt sich schon aus der Tatsache, dass bis
jetzt jede Revolution sich zuerst gegen die herrschende Religion
gewandt hat. Zum Beispiel die französische Revolution, die mit
dem Abschlachten von Priestern einsetzte; die russische Revolution,
die ihre tollste Wut auf die Popen entfesselte; die deutsche
Revolution, die die Verfügungen des Ministers Hoffmann zeitigte.

In Wahrheit aber richtete sich dies Aufbäumen nicht gegen
die Religion, sondern gegen ein System, das sich der Religion
bemächtigt hatte, sich ihrer als eines seiner Gewaltmittel bediente,
und, indem es sie ihrem eigentlichen Zwecke entzog, das
Staatsgebäude seiner Hauptstütze beraubte und es dem Sturme preisgab-

Im Frankreich des Ancien Régime war die Kirche, die sichtbare

Repräsentantin der Religion, die größte Großgrundbesitzerin
im Königreich, sie nahm daher eine hervorragende Stellung in dem
feudal-aristokratischen System des Staates ein. Sie lehrte, dass Gott
dieses System eingesetzt hatte, worin sie in Rücksicht auf seine
Allmacht und die Unmöglichkeit eines Geschehens wider seinen
Willen wohl recht haben konnte; sie lehrte aber weiter, dass jedes
sich dagegen Auflehnen eine Sünde gegen Gott wäre, was sicher
ein Missbrauch der Religion zugunsten eines gewissen Gesellschaftssystems

war, da, wenn die Empörung stattfand, sie offenbar nicht

gegen den Willen Gottes stattfinden konnte, widrigen Falles der
Allmacht Abbruch geschähe. Darum wandte sich die Revolution gegen
die Religion und versuchte sie mit Stumpf und Stiel auszurotten. Der

klug ausgedachte und mit lächerlichem Pomp in Szene gesetzte
Versuch, sie durch die Vernunft zu ersetzen, misslang kläglich, da

die Vernunft wohl zur Aufnahme der Wirklichkeit fähig ist, sie aber

nur in subjektiver Weise aufnehmen kann, also nur ein Mittel ist,
die Wirklichkeit zu erreichen, nicht aber die Wirklichkeit selbst.

Da es in kurzer Zeit klar wurde, dass dieses Fundament nicht

fähig war, die Last des Gsellschaftsgebäudes auch nur auf kurze

Zeit zu stützen, flickte man die alte kirchliche Religion wieder ein,
die freilich in der Zwischenzeit einen beachtenswerten Wandel

durchgemacht hatte. Sie hatte einen entschiedenen Stich ins Bürgerliche

bekommen. Jetzt war auf einmal die von Gott gewollte
Ordnung der bürgerliche Staat und Versuche, sie zu stürzen, Frevel

an dem Willen Gottes.

265



Nicht unähnlich war das Verhalten der russischen Revolution
gegen die Kirche, nur dass hier das Fehlen eines starken bürgerlichen

Elementes die Bildung einer bürgerlichen kirchlichen Religion

unmöglich machte.
In Deutschland liegen die Verhältnisse infolge der im

überwiegend größeren Teile des Landes durchgeführten Reformation
wesentlich anders. Der katholische Teil des Volkes ist seiner

althergebrachten Religion treu geblieben, ist ihr treu geblieben,
gerade weil er sich des Gegensatzes zum protestantischen Deutschland

bewusst war, weil er die Gunst des gestürzten Systems nicht
genossen hat, sondern von diesem zeitweilig befehdet worden ist.
Diesem Umstand verdanken die Katholiken die Macht, eine auf
kirchlich religiöser Grundlage stehende Partei in die
Nationalversammlung schicken zu können, die Macht, den Widerruf der Hoff-
mann'schen Verfügungen erzwingen zu können. Wir haben hier
das klarste Beispiel, von wie großem Vorteil es für eine Kirche ist,
sich keinem Staatssystem zu ergeben.

Im protestantischen Deutschland herrschten zwei Richtungen.
Eine aristokratische, bei den konservativen Junkern, und eine

bürgerliche, bei den Nationalliberalen Norddeutschlands. Bei beiden
galt der charakteristische Grundsatz „Dem Volke muss die Religion
erhalten bleiben", ein Grundsatz, der schon stark die Verwendung
der Religion im Gesellschaftssystem andeutet und wohl besagen
will, dass sie nur zum Bestehen dieses Systems nötig ist. Im

übrigen herrschte ein weitgehender Indifferentismus vor, der wohl
als eine Reaktion der starken religiösen Bewegung der Reformation
aufzufassen ist. Nichts wäre verkehrter als der Glaube, dass die

Wirkung der Reformation schon vorüber wäre, dass gerade sie zum
Indifferentismus geführt hätte. Die vier Jahrhunderte, die uns zeitlich

von ihr trennen, sind eine relativ kurze Spanne Zeit in
Betracht der ungeheuren Bewegung, und es war nur natürlich, dass

nach der ersten Begeisterung sich eine starke Reaktion einstellen
musste. Hier wäre vielleicht der gegebene Punkt, wo der Hebel
einsetzen könnte.

Der deutsche Idealismus des achtzehnten Jahrhunderts ist
entschieden eine Frucht der Reformation. Er bestätigt durch
metaphysische Forschung das Resultat, das die großen Reformatoren
durch religiöses Empfinden erreicht hatten. Die Resultate sind in

266



ihrem Grundwesen so einfacher Natur, dass sie von jedem, der
sich von dem bunten Schimmer der äußeren Erscheinung nicht
blenden lässt, eingesehen und anerkannt werden können.

Sollte es nicht möglich sein, diese Grundsätze zur allgemeinen
Anerkennung zu bringen? Vor allen Dingen müsste da erst mit
dem Vorurteil gegen die Metaphysik, als handle es sich um etwas

ungemein Kompliziertes, nur dem Gelehrten Zugängliches, aufgeräumt

werden. Man spricht gar viel von Kultur, ist aber zu
verblendet, zu ängstlich, sie auf das tägliche Leben anzuwenden; man
hält sie für etwas Apartes, das, wie die Bilder großer Künstler, nur
an bestimmten, sorglich gehüteten Stellen aufbewahrt werden soll,

um, wenn man nicht mit wichtigeren Dingen beschäftigt ist,
bewundert zu werden. Wie hätte es sonst kommen können, dass

man erst 1918 Kants Ewigen Frieden entdeckt hat?
Gerade in Deutschland ist eine Grundlage geboten, wie sie

sonst nirgendswo zu finden ist. Das alte System hat sie verschmäht,
weil es instinktiv herausfühlte, dass sie allzu freiheitlicher,
republikanischer Natur war. Man hat sie bewundert, aber als unpraktisch
erklärt; für kompliziert und verschwommen gehalten, während sie

tatsächlich einfach und klar ist.
Hätte man wirklich den Mut, auf diesen Idealismus

zurückzukommen, ihn volkstümlich zu gestalten, so wäre eine Rettung
und eine gesicherte Zukunft dem deutschen Volke gewiss. Obwohl

er eine Folge der Reformation ist, kann er dem Katholiken
ebensoviel bieten wie dem Protestanten; denn auf seiner Grundlage
fußend, sieht man nur das Wesentliche der Religion, das Tätige,
das Wirkliche; das Konfessionelle, die äußere Form bleibt dann

Sache des Geschmacks, der Empfindung. Jetzt wäre die Zeit,
diesen Gedanken anzunehmen, ihn zur Grundlage des neuen
Freistaates zu machen. Hätten ihn diejenigen, die ihn wohl kannten,
unter das Volk gebracht, so wäre das gegenwärtige Elend nie
entstanden. Jetzt aber zeigt er den Weg zur Rettung, und wenn dieser

Weg nicht betreten wird, verliert die Menschheit eine Chance, dem

dunkelen, dumpfen Gewirr zu entgehen, in dem sie sonst
Jahrhunderte lang vegetieren müsste.

LONDON CH. H. CLARKE

267


	Revolution und Religion

