
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Psychanalyse und Religion

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PSYCHANALYSE UND RELIGION
Als die Psychanalyse auftauchte und von Theologen bald eine

gewisse Anwendung auch auf religiösem Gebiet versucht wurde,
da schien es, als ob damit Feuer und Wasser zusammengebracht
würden. Was konnte die Theologie zu schaffen haben mit einer
psychologischen Theorie, die wie die erste Wiener Form der
Psychanalyse die Motivation des seelischen Lebens vor allem im Sexuellen
suchte? Reißt die Methode der Bewusstmachung des Unbewussten
schamlos nicht alle Schleier auch von jenen göttlichen
Seelengeheimnissen, die nur im Dunkel der Schamhaftigkeit und des un-
reflektierten naiven Lebens ihre Unschuld und ihre Zartheit bewahren
können? Spricht die Seele, so spricht ach! schon die Seele nicht
mehr! Ist nicht jede Analyse, als Auflösung und Lockerung eines
seelischen Zusammenhangs der Geschlossenheit des seelischen
Ganzen, gefährlich und führt ohne ergänzende Synthese zu einer

Atomisierung der unteilbaren seelischen Einheit, die wir zum Handeln

und Leben doch brauchen? Leitet zudem die Zurückführung
des religiösen Lebens auf psychologische und biologische
Funktionen nicht zu einer völligen Zerstörung wirklicher Religion, zu
einer Vermenschlichung des Göttlichen, zu einer Relativierung des

Absoluten, von dem doch jedes wiikliche religiöse Verhältnis lebt?
Diese anklagenden Fragen waren nicht unberechtigt. Wenn

man die letzten religionspsychologischen Schriften von Freud las,
so konnte man an eine Neuauflage der Feuerbachschen Philosophie
denken, wonach alle Theologie nur Anthropologie, alle göttlichen
Dinge nur eine Projektion menschlicher Wünsche und Vorstellungen
sind. Allerlei praktische Missgriffe mochten zudem das Ihrige tun,
um die Psychanalyse zunächst religiös zu diskreditieren.

241



Aber so wie Kutter und Ragaz und die ganze religiös-soziale
Gruppe imstande waren, hinter der so durchaus ehrfurchtslos und

unreligiös auftretenden Sozialdemokratie, hinter ihren Bosheiten und
ihrer Formelhaftigkeit etwas Tieferes und Wertvolleres, ja sogar
eine geistige Bewegung von höchstem religiösem Wert zu sehen,

so gab es Theologen, die hinter der so religionsgefährlichen
psychanalytischen Bewegung Werte und Möglichkeiten zu entdecken
vermochten, die auch für das religiöse Interesse nutzbar zu machen

waren. Wo die einen nur Spannungen und Abgründe sahen, sahen

die anderen Brücken, die allerdings erst gebaut werden mussten.

Allerdings machte erst eine Rückübersetzung der rein psychologischen

Sprache in die viel ältere der Religionen, eine Aufsuchung
der Analogien seelischer Vorgänge, auf die die Religion wie die

Psychanalyse hinwiesen, eine solche Angleichung oder Benützung
möglich. Wer nicht imstande ist, hinter Worten und Theorien die
darunter liegenden Lebensvorgänge zu erfassen, die man in mancherlei

Sprachen und Bildern ausdrücken kann, muss zwischen Religion
und Psychanalyse lauter Spannungen empfinden. Hier nun soll
auf einige solcher Zusammenhänge hingewiesen werden.

Schon äußerlich betrachtet musste in der rücksichtslos
wahrhaftigen Aussprache des Innersten, wie sie die Psychanalyse
verlangt, eine starke Analogie mit der Beichte auffallen, deren
Missbrauch der Protestantismus zwar trefflich aufzudecken vermochte,
deren Wohltat und religiöse wie psychologische Berechtigung er
aber nicht ebenso zu würdigen verstanden hatte. Hier taucht sie

in moderner und unreligiöser Form wieder auf als ein Stück
weltlicher Seelsorge, als Säkularisation eines uralten religiösen Gutes.
Vor allem aber wäre hier hinzuweisen auf die tiefern Beziehungen,
die sich für das Verständnis der Religion aus der neu entdeckten
Bedeutung des Unbewussten ergeben. Die Religion wurzelt nicht
im Verstandeswesen des Menschen, sondern in seiner irrationalen
Tiefe, die dem Einfluss transzendenter Kräfte offen steht, eben im
Unbewussten, zu dem die Psychanalyse einen neuen Zugang
erschließt. Ich gehe hier aber nicht darauf ein, sondern verweise vor
allem auf die Theologie Frommeis und Fulliquets in Genf, die

ganz auf der Psychologie des Unbewussten aufgebaut ist.1)

') Siehe darüber meinen Aufsatz Die menschliche Wahrheit, eine
Besprechung des apologetischen Werkes von Frommel in Nummer 3 des
Jahrganges 1916 dieser Zeitschrift.

242



Die Psychanalyse will zunächst eine Therapie sein. Da konnte
es doch allen, die mit den Krankenheilungen der Bibel vertraut
sind, nicht entgehen, wie hier wie in der Bibel eine neue Therapie
in der Krankheit vor allem den seelischen Faktor wieder
aufzufinden und verantwortlich zu machen sucht, der von einer materialistischen

Medizin vielfach zurückgestellt worden war. Damit ist über
den Wert oder Unwert dieser Therapie noch rein nichts ausgesagt,
sondern nur hingewiesen auf eine Analogie der Betrachtungsweise.

Noch tiefere Analogien ergeben sich aber aus dem Studium
der Symbolik des seelischen Ausdrucks. Alle Religion braucht das

Symbol und den Mythos, um Unsagbares und Transzendentes
darzustellen. Dieses mythische und legendäre Element in der Religion

ist von der kritischen Forschung mit besonderm Misstrauen
behandelt worden, weil es nur unter dem Gesichtspunkt der
historischen Tatsächlichkeit aufgefasst wurde. Die psychanalytische
Methode hat nun sehr stark darauf hingewiesen, dass diesem
symbolischen und mythischen Element eine psychologische Wirklichkeit
entspricht, die heute noch im Unbewussten der Seele anzutreffen
ist. Damit gewinnen eine ganze Reihe von mythischen Bestandteilen

der religiösen Überlieferung einen neuen Sinn. Sie sind
Ausdruck unbewusster Seelenvorgänge. Der Mythos wird damit
zum Träger einer schöpferischen Potenz im Seelenleben, zum
ersten Versuch, religiöse, innere Wirklichkeiten darzustellen, die

vom Subjekt nur als göttlich beurteilt werden konnten. Diese
Erkenntnis mag zunächst nur einen mäßigen Wert besitzen für
das religiöse Gefühl selbst, das über die psychologischen
Vorgänge des religiösen Lebens nicht eigentlich unterrichtet werden
will. Dafür aber bedeuten diese Einsichten um so mehr für die

Religionspsychologie, deren Anliegen es ist, das Gesamtgebiet
religiösen Lebens zunächst einmal dem Streit der Meinungen zu

entrücken, die seelische Wirklichkeit, die hinter allen, auch den

abstrusesten, Formen verborgen ist, festzustellen und nach gewissen
Zusammenhängen zu verstehen. Selbstverständlich sind ihr darin
gewisse Grenzen gezogen, auf die ich hier nicht eingehen kann.

Die religionspsychologische Arbeit ist bei uns, zum Unterschied
von den Methoden der gesamten westlichen, namentlich der
amerikanischen und auch der westschweizerischen Theologie sehr
vernachlässigt. Dafür ist verantwortlich ein gewisser historischer

243



Rationalismus und das Misstrauen religiöser Natur, es könnte durch
die psychologische Erforschung der religiösen Erscheinungen und

Vorgänge das gesamte religiöse Leben in bloße Psychologie
aufgelöst und damit verflüchtigt werden. Diese Gefahr mag bei einer
rationalistischen Psychologie nahe liegen, die darauf ausgehen
würde, das seelische Leben auf seinen wissenschaftlichen Ausdruck
zu bringen, um es damit notwendigerweise zu vergewaltigen. Aber
gerade die Tiefenpsychologie des Unbewussten vermeidet das

und versucht zunächst vielmehr eine Einfühlung in die dynamischen

Vorgänge des Seelenlebens. Eine solche dynamische Psychologie

allein, die auch die prälogischen Formen des Seelenlebens mit
Liebe studiert und weniger die intellektuellen Formen als die treibenden

Kräfte des Seelenlebens zu erfassen versucht, kann den Vorgängen
des religiösen Lebens gerecht werden, soweit das eine Psychologie
überhaupt kann. Sie steigt hinab zu den Gründen des unbewussten
Lebens und klopft dort an das geheimnisvolle Tor, aus dem alle
sichtbaren und verstandesmäßigen Formen der Religion verhältnismäßig

spät hervorgehen als Auswirkungen und Ausprägungen ur-
sprünglcher und geheimnisvoller Gewalten.

Gaston Frommel hat einmal den Theologen vorgeworfen, dass

sie doktrinär, spekulativ und vorsichtig historisch geblieben seien,
und verlangt statt dessen eine psychologische Ausschöpfung des

ungeheuren Reichtums an christlicher Erfahrung, wie er in den
Millionen von christlichen Leben bis zum heutigen Tag
ausgebreitet ist. Diese Arbeit kann allein aufgenommen werden von
einer Psychologie, die nicht nur auf das Auffinden von allgemeinen
Gesetzen ausgeht, sondern gerade dem Individuellen und
Einmaligen, dem eigentlichen seelischen Geheimnis keine Gewalt
antut. Gerade eine solche Psychologie weist aber nach, dass die

religiöse Funktion in der Tiefe der Seele, wenn auch oft unbe-

wusst, doch zum eigentlichen Wesen des Menschen gehört und
wirksam bleibt. Dabei wird es ihr bewusst sein, dass wirkliche
Religion, d. h. ein lebendiges Verhältnis des Menschen zu Gott,1)
durch keinerlei Psychologie geschaffen werden kann. Die Psychologie

des Unbewussten stößt aber von selbst wieder auf den tiefen,

') Es ist heute wieder nötig, das zu definieren, wenn man dieses Wort
nicht dem Verdacht aussetzen will, es bezeichne eine Rumpelkammer für alte
Formen oder ein Asyl der Heuchelei.

244



geheimnisvollen Grund in der Menschenseele, aus dem auch die
Religion stammt. Sie lernt die urtümliche Sprache dieses Urgrundes
wieder nachstammeln, die so ganz unwissenschaftlich ist und nur
das Bild und Symbol benützt, um sich zu äußern. Sie gewinnt
damit ein neues Verständnis für eine Fülle religiöser Erscheinungen
in Vergangenheit und Gegenwart. Dass die Theologie, die religiöse
Forschung überhaupt, daran unbeteiligt vorübergehen soll, wird
nach dem allem kein Mensch erwarten. Dieses Interesse wird freilich

nicht für den bestehen, dem es genügt, zu leben und zu
erleben, und der kein Verlangen hat, das Erlebte auch zu denken,
zu verstehen und in gewisse Zusammenhänge einzuordnen. Soviel
nur als vorläufiger Hinweis auf die Berührungspunkte, die sich für
die Erforschung der seelischen Grundlage aller Religion ergeben
müssen.

Über die praktische Verwendung ist hier nicht zu reden. Höchstens

soviel, dass die Kenntnis der Tiefenpsychologie einem das

bloße Anpredigen und Moralisieren gründlich austreiben kann.
Gewiss, keine Methode wird uns das Geheimnis der Seelenführung
ausliefern können. Wehe dem Seelenarzte, der die Seele in das

Prokrustesbett einer methodischen Schematik spannen wollte und
es an reiner Menschlichkeit fehlen ließe, die die Wege zum kranken
Herzen bahnt Aber gerade dieses menschliche Verständnis kann
eine Vertiefung erfahren durch eine Psychologie, die den Menschen
nicht nur zu verstehen sucht in dem, was er scheint oder scheinen

möchte, sondern in dem, was er ist, und die nur eine moralische

Voraussetzung hat: die der Wahrhaftigkeit.
Bisher wurde die psychanalytische Forschung auf religiösem

Gebiet vor allem fruchtbar für das Verständnis von abnormen und
außergewöhnlichen religiösen Erscheinungen. Die Vorgänge der

mystischen Versenkung erfuhren eine wesentliche Aufhellung. Ebenso

jenes ganze, oft phantastische Religionswesen, das im natürlichen
Grund der Seele wurzelt und kaum als göttliche Begnadung zu
verstehen ist. Die ganze moderne Gnosis, die in einer Fülle von
Sekten ihr Wesen treibt, tritt dadurch in eine neue Beleuchtung.
Das auffällige, vielfach abnorme Religionswesen, das als eine

Aufwühlung des menschlich-natürlichen Seelengrundes erscheinen

konnte, bot für die neue Forschungsmethode viel leichtere Angriffspunkte

als der rein strömende, ursprüngliche Quell aus geheimnis-

245



voller göttlicher Tiefe, der im religiösen Leben der großen religiösen
Genien, vor allem in dem des Stifters des Christentums, zutage trat.

Nun aber versucht ein Theologe, Pfarrer Georges Berguer,
Professor an der freien evangelischen Fakultät Genf, die neuen
psychanalytischen Erkenntnisse auch auf die seelische Erforschung
des Lebens Jesu anzuwenden. Das ist eine Aufgabe, gegen die
ich starke Bedenken nicht zu unterdrücken vermocht hätte. Berguer
hat sie mutig angefasst und damit wieder einmal jene innere Freiheit

und Unbefangenheit bewiesen, die so vielen positiven Theologen

der Westschweiz eigen ist. Sein Buch1) versucht, das am
Lebensbild Jesu zu erforschen, was der psychologischen Forschung
zugänglich ist. Er will den Schleier nicht höher heben, als er darf,
aber auch nicht sich mit dunklen Ahnungen begnügen, wo
Einsichten zu haben sind. In einer ausführlichen Einleitung gibt
Berguer nicht nur einen allgemeinen Überblick über die Gesichtspunkte
der Religionspsychologie, über die er bereits eine vorzügliche
Bibliographie geschrieben hat, sondern auch eine kurze Darstellung
der Psychanalyse selbst. Man muss hiezu sagen, dass die welsche
Auffassung der Psychanalyse im allgemeinen den Schwerpunkt stark
auf die Theorie legt, und dass dadurch das Verständnis der
Psychanalyse als eines dynamischen Prozesses gelegentlich verkürzt
erscheint. Dadurch ist die Gefahr einer äußern, nur intellektuellen
Anwendung ihrer Grundsätze sehr naheliegend. Auch hat sich die
Psych analyse in der Schweiz schon wieder derart differenziert,
dass es für Außenstehende schwer ist, die einzelnen Vertreter richtig
unterzubringen und ihre Unterschiede zu markieren. So dürfte die
„Zürcher Schule", die je länger je weniger klar umschrieben ist,
durch die angeführten Namen doch nur unzulänglich charakterisiert

sein.

Berguer beschränkt sich aber nicht auf diese psychologische
Einführung, sondern gibt auch eine treffliche Übersicht über die
Probleme der Mysterienreligionen, deren Einfluss auf das junge
Christentum so stark, vielleicht zu stark betont worden ist. In ihrer
tiefsinnigen Symbolik sind seelische Vorgänge, meist unbewusster
Natur, dargestellt, die durchaus nicht auf das antike Heidentum
beschränkt sind, ja sogar heute noch in der unbewussten Seelentätig-

') G. Berguer, Quelques traits de la vie de Jésus considérés sous le point
de vue psychologique et psychoanalytique, Genève, Atar.

246



keit wieder beobachtet werden können. In den sterbenden und
auferstehenden Göttern und Kultheroen der Mysterien hat die menschliche

Sehnsucht nach Erhebung und Erlösung einen symbolischen
Ausdruck geschaffen, ebenso wie in der jüdischen Hoffnung auf
den Messias alle Erlösungssehnsucht des Judentums sich Luft
machte. In diesen Symbolen und Riten liegt gleichsam ein Formenschatz

religiösen Lebens vor, das mit aller Macht hinaufdrängt:
Excelsior

Berguer sieht in den Mysterienreligionen immer wieder jenen
wohlbekannten Vorgang der sogenannten Introversion, der
zeitweiligen Abwendung von der Außenwelt und Hineinwendung des

Interesses in die innere seelische Tiefe, das Hinablauschen zu den
im Unbewussten still bildenden Kräften der Seele, in denen Gott
oder ein Dämon seine Wirkung sucht. Diese Introversion, die
dann die Mystik in einer einseitigen Weise ausgebildet hat, ist
die Bedingung für die innere Bildung jener Idealformen der
religiösen Sehnsucht, die wir in den antiken Kultgöttern und der

Messiashoffnung vor uns sehen. In diesen Symbolformen sind die
„Aspirations subconscientes" der Seele am Werke.

Aber alle die Imaginationen von solchen Heroen und Erlösungsgöttern

sind wie geträumt. Der Mythos ist ja der Traum der Menschheit,

der die Farbe unserer letzten unbewussten Wünsche trägt.
Seine Formen sind gebildet aus dem Material, das die Psyche in
der Geschichte und in ihrer eigenen Tiefe vorfindet. Aber in ihnen
ist eine „poussée vitale", eine hinaufdringende Kraft wirksam, in
denen der Glaubende eine schaffende Gotteswirkung sehen darf, die
nach Frommel dem Christen vor allem als „obligation morale"
zum Bewusstsein kommt.

Mit Recht zieht Berguer einen psychologischen Vergleich
zwischen der israelitischen Messiashoffnung und den griechischrömischen

Erlösungsreligionen, in denen die unbewusste Seele
ähnliche Idealformen wie dort erschuf. Aber auf der jüdischen Linie
wurde, als die Zeit erfüllt war, eine historische Persönlichkeit, in
welcher jener Traum oder Mythos — religiös gesprochen: die
Verheißung — Wirklichkeit wurde. Das Wort ward Fleisch. Berguer
stellt damit das Christentum tief in einen allgemeinen seelischen

Zusammenhang der Menschheit, der sich weithin über die Erde
in ähnlichen Bildern, Symbolen, Mythen und Hoffnungen kund

247



gibt. Jesus Christus ist ihm die Antwort auf diese Fragen und
Bedürfnisse und neues Licht fällt von dieser Vergleichung her auf
das alte Wort Tertullians von der anima naturaliter Christiana. Auch
Pascal sieht so in der Erscheinung Jesu eine göttliche Ausführung
und Verwirklichung eines Grundrisses, der von Natur in die menschliche

Seele eingezeichnet ist. Die Seele schafft so aus ihrer Sehnsucht

die Formen, die Symbole, die Vorstellungen, die Gefäße —
Gott füllt sie mit Leben.

Diese Vorgänge und Bildungen sind auch heute in der
psychanalytischen Introversion zu beobachten. In der Religionsgeschichte,
auch des neuen Testamentes, liegen daher übergeschichtliche,
seelische Wirklichkeiten, Bilder innerer Vorgänge, die über Raum und
Zeit sind. Man darf daher jene Erzählungen mythischer Färbung,
wie die jungfräuliche Geburt, die Versuchungsgeschichte u. a. nicht
nur auf ihren literarischen Wert hin abhören. Berguer geht dabei
auch gar nicht auf die Frage ein, die heute so Viele beschäftigt,
in welchem Maße nämlich die Mysterienreligionen auf die Bildung
mythischer Elemente in der Evangeliengeschichte eingewirkt haben
könnten. Es ist ihm mehr darum zu tun, Brücken zu schlagen
zwischen den psychologischen Vorgängen des antiken
Erlösungsbedürfnisses und den christlichen Erlösungssymbolen, die in der

Lebensgeschichte Jesu ihre Darstellung finden. Er schlägt gleichsam

die Brücken nicht oben hinüber via die direkte literarische
Beeinflussung, sondern unten durch, via das Unbewusste. Aus
einer ähnlichen Struktur gehen auch ähnliche Formen und Symbole

hervor, in denen sich sowohl die religiöse Sehnsucht als die
ihnen entgegenkommende Gotteswirkung ausdrückt.

So gewinnt Berguer den Mut, aus der Kenntnis dieser
psychologischen Formen heraus, auch ein neues Verständnis für die neu-
testamentlichen Erzählungen zu suchen. Der Versuch ist kühn. Er
darf nur mit höchster Pietät gewagt werden. Berguer weiß aber, das

Erforschliche zu erforschen — das ist Theologie und Psychologie —
und das Unerforschliche, das persönliche Geheimnis Jesu, ruhig
zu verehren. Es gehört zur Verworrenheit unserer heutigen
religiösen Lage, dass die Einen das Unerforschliche erforschen wollen,
um es zu vergewaltigen, und die Anderen auch da verehren wollen,
wo es zunächst einmal redlich zu forschen gilt. Bevor Berguer
an die psychanalytische Durchleuchtung des Lebens Jesu geht.

248



gibt er einen Uberblick über die Quellen desselben und ihren
dokumentarischen Wert. Es mag dabei überraschen, dass er den
Bestreitern der Historizität Jesu einen viel größeren Raum
zugesteht und gegenüber ihnen bei weitem nicht das ganze Gewicht
der Gegengründe ins Feld führt, das z. B. in Schmiedels
Aufstellung der „neun Grundsäulen" liegt. Jedenfalls zeigt aber auch
diese unbefangene kritische Betrachtung der Quellen durch einen
Theologen, wie tief die Methoden und zum Teil auch die Ergebnisse

der kritischen Theologie auch in die positive theologische
Forschung eingedrungen sind. Nun lag es Berguer allerdings
weniger an solchen kritischen Erörterungen, sondern an der
psychologischen Frage, an einem tieferen Verständnis der Psychologie
der Urgemeinde, als deren Erbauungsbücher die Evangelien
betrachtet werden, an einer Psychologie der einzelnen Verfasser der

Evangelien, und schließlich an dem, was daraus auch über die

Psychologie Jesu oder die psychologischen Vorgänge, die in seinem
Lebensbild ihren Niederschlag gefunden haben, zu lernen ist.

Berguer untersucht zuerst die Erzählung von der Geburt Jesu.
Dass eine Spannung besteht zwischen den Geschlechtsregistern
der Evangelien und ihrer Erzählung von seiner übernatürlichen
Geburt, springt in die Augen. Es wäre bei dieser Gelegenheit
der Erwähnung wert gewesen, dass eine alte syrische Evangelienhandschrift

im Geschlechtsregister des Mathäus Jesum ruhig den
Sohn Josephs nennt. Aber gerade in solchen mythischen Formen
und nicht in der geschichtlichen Tatsächlichkeit liegt für Berguer
ein Teil der ewigen Geschichte der Menschenseele.

Nun scheint mir allerdings gerade hier, dass die psychanalytische

Aufhellung der Geburtsgeschichte durch den psychanalytischen

Familienroman schematisch, ja gewaltsam erscheint, besonders

wenn man daran denkt, dass solche Formeln, wie z. B. der „Oedipus-
komplex", doch noch stark im Fluss der psychanalytischen
Diskussion selber stehen. Berguer fühlt das selbst und beschränkt
sich daher eigentlich mehr darauf, die Entstehung der Geburtslegende

aus dem Bedürfnis des Gläubigen heraus zu verstehen,
um den metaphysischen Hintergrund außer Acht zu lassen. In
ähnlicher Weise handelt es sich in der Tauf- und Versuchungsgeschichte

darum, die psychologischen Vorgänge aufzuhellen, die
in den Gemeindevorstellungen über diese Ereignisse gegeben sind.

249



Doch geht Berguer immerhin gerade hier tief auf jenen Vorgang
der Introversion ein, der offenbar allen großen Religionsgründungen
vorausgegangen ist und sich im Leben aller Religionsstifter
nachweisen lässt. Zum Einzelnen würde mancher Psychanalytiker selbst
seine kritischen Vorbehalte machen und mit Parallelen wie z. B.
zu Hodlers Teil, angesichts des spärlichen Materials, doch sehr
zurückhaltend sein. Aber auch, wenn man da und dort gegen eine
etwas gewaltsame Anwendung besonderer Freudscher Formulierungen

sich aufzulehnen gedrungen fühlt, ist natürlich gegen den

Versuch, unsere vertiefte Seelenerkenntnis für das Verständnis der
Religions- und Evangeliengeschichte fruchtbar zu machen, prinzipiell
nichts zu sagen. Auch wenn man, wie z. B. in der Taufgeschichte,
darauf verzichten wird, das eigentlich Pneumatische, das Geheimnis

der göttlichen Wirkung in der Menschenseele erklären zu wollen,
so finden so viele psychologische Ausdrucksformen, so viel Symbolik,
eine erwünschte Aufhellung, dass man dankbar ist, und viele jener
inneren Vorgänge stark in den eigenen seelischen Zusammenhang
hineingerückt fühlt.

Besonders fruchtbar ist die Methode für das Verständnis der
Heilungswunder Jesu. Eine große Zahl der Kranken und
Besessenen jener Zeit würden ja heute ohne weiteres als Psychoneu-
rotiker gelten ; Berguer leugnet das Wunder nicht, vor allem das

seelische Wunder, aber er wendet sich entschieden gegen das

magische Wunder, das Jesu unbesehen zugeschrieben wird.
In einem besonderen Kapitel geht Berguer auf die Persönlichkeit

Jesu ein. Hier erhebt sich die Frage, inwiefern Jesus

wegen seines einzigartigen Messiasbewusstseins den Mystikern
anzunähern sei. Schon Flournoy wies darauf hin, wie die Mystiker
in einer vagen Sphäre von Freude und Befreiung oder in einem
unbestimmten und geheimnisvollen seelischen Abgrund leben. Jesus
aber entdeckt in den Tiefen seines Gewissens ein konkretes, lebendiges

Jenseits, eine Macht zitternd von Liebe und heiligem Willen,
deren Gegenwart sich im Seelengrund wie die eines anderen Ichs
oder eines großen Gefährten von höherem Wesen kundgibt, den

er nicht anders denn als Vater kennzeichnen kann. Berguer versucht
nun aufzuhellen, wie dieses Vaterbild in Jesus entstanden ist und

gereinigt und befreit wurde von der Ambivalenz der Gefühle, die,
wie die Psychanalyse nachweist, uns in unserem Verhältnis zum

250



gewöhnlichen Vater beherrscht, so dass sich oft Liebe und Hass
die Wage halten.

Auch im Kreuze Jesu sieht Berguer, ohne damit auf seine

metaphysische oder religiöse Bedeutung einzutreten, eine Erfüllung
von Ahnungen tiefster Lebenswirklichkeiten, die schon lange in
der Menschenseele dämmerten. Die Erkenntnis, dass es durch
Tod zum Leben geht, ist tief in der menschlichen Erkenntnis
verankert. Schon im alten Opfer und seinem Mythos kam diese Weisheit

symbolisch zum Ausdruck. In den Mysterienreligionen fand
gerade dieses Gesetz seelischen Lebens eine besonders wirksame
Prägung. In fast allen Geheimgesellschaften und Kulten, von den
eleusinischen und Mithrasmysterien bis zu den Rosenkreuzern,
Freimaurern und modernen theosophischen Sekten bildet die Weisheit

des Opfergedankens ein geheimnisvolles Zentrum. Diese
Erkenntnis war auch dem Weisen von Weimar gegenwärtig, als er
schrieb :

„Und so lang du dies nicht hast, dieses: Stirb und Werde!
Bist du nur ein trüber Gast auf der dunklen Erde."

Auch er erkannte in der Antithese: Tod — neues Leben, den

Rhythmus wirklicher innerer Lebensprozesse selbst. Was durch die

ganze Religionsgeschichte als Symbol und Ahnung und Forderung
lebendig war, das hat am Kreuz Einer bis in den tiefsten Abgrund
der Seele hinein verwirklicht. Dass aus diesem Opfer neues Leben
wurde, haben die Jünger in der Auferstehung und die ganze christliche

Welt in den Erfahrungen des neuen Geistes erlebt. Dabei
wird die eigentliche Natur der Auferstehung von Berguer nicht
diskutiert, aber er bringt wertvolle psychologische Analogien zur
Tendenz des menschlichen Geistes und vor allem zur Tendenz
des Unbewussten, innere psychische Vorgänge, die deshalb nicht
weniger wirklich sind, zu materialisieren. Von dieser Tatsache aus,
die heute noch in den Analysen des Unbewussten kontrollierbar
sind in einem gewissen Sinne, bis zur Proklamation der
Auferstehung des Fleisches ist kein allzu großer Schritt. Aber damit
ist über den wirklichen transzendenten Vorgang nichts ausgesagt,
sondern nur über die menschlichen Vorstellungsmittel und
Prozesse, die jenes Vorgangs habhaft zu werden und ihn in der

groben Sprache des primitiven Menschen darzustellen suchen.
Der menschlichen Tendenz zur Vergeistigung, zur Sublimierung

251



steht so andererseits die Tendenz zur Materialisierung und
Konkretisierung gegenüber, die von der menschlichen Trägheit leicht
da angewendet wird, wo die Anstrengung zu einer geistigen
Gemeinschaft mit dem erhöhten Leben versagt. Die konkrete, fleischlich

materielle Auffassung tritt so nach Berguer als Ersatz für eine

Weigerung oder Unfähigkeit ein, selber innerlich mitzusterben und
mitaufzuerstehen im Leben des neuen Geistes. Das wirkliche
geistige Lebensereignis, das mit Jesu Auferstehung dargestellt wird,
wird also damit von Berguer durchaus nicht nur psychologisiert
und damit verflüchtigt. Es ist dort wirklich etwas in der Struktur
der Wirklichkeit verändert worden. Aber in den Erzählungen über
die fleischliche Auferstehung sieht Berguer einen Mythos sein
Wesen treiben, der auch in der Antike und in der Psychologie
des Unbewussten seine stärksten Analogien hat.

Die geistige Wirklichkeit, die im Leben Jesu uns gegeben
ist, ist bisher von der geschichtlichen Wissenschaft aufs genaueste
erforscht worden. Wenn nicht ganz grundstürzende neue
Entdeckungen kommen, kann hier auch durch immer neues
Durchpflügen des bekannten Grundes wohl nichts Neues mehr gesagt
werden. Die Positionen sind bezogen, sie beruhen letzten Endes
nicht auf historischen Untersuchungen, sondern auf inneren letzten
Überzeugungen.

Nun wird von der Seite der Psychologie her dieselbe
Wirklichkeit mit neuen Mitteln und Methoden erforscht. Sie entdeckt

neue Zusammenhänge des Lebens Jesu mit der menschlichen
Seelenwelt. Sie findet nicht nur neue historische Parallelen, sondern
auch überraschende Analogien zwischen dem Lebensbild Jesu und
unbewussten seelischen Vorgängen im Menschen überhaupt. Die
Psychanalyse ist hier imstande, ein besonders reiches Material
herbeizuschaffen. So wenig wir neue historische Beiträge zum
Verständnis dieses Lebens ablehnen würden, so wenig ist es der

Religionspsychologie zu verwehren, wenn sie die Methoden und
Resultate der Tiefenpsychologie für ihre Erforschung verwendet.
Der Theologe entnimmt dabei der neuen Methode, wie Berguer es

tut, nur was er brauchen kann, und wird sich z. B. nicht behaften
lassen mit Abstrusitäten der Freudschen Religionsforschung. So ist
ein Buch zustande gekommen, das nicht nur von großer Kühnheit
ist, sondern den Reiz besitzt, ein Brückenbau zu sein zwischen

252



anscheinend weit entlegenen Ufern. Versuchte Lepsius letzthin ein
Leben Jesu zu schreiben, das er tief in den Zusammenhang seines
Heimatlandes hineinstellte, so gibt Berguer hier eine Auffassung
dieses Lebens, die in der Kenntnis des allgemein menschlichen
Seelenlandes wurzelt. Ich kann mich zwar des Eindruckes nicht
erwehren, dass da und dort zuviel gesagt und erklärt wird, zumal
bei einer geschichtlichen Persönlichkeit, wo soviel Material zur
Aufhellung fehlt, und der Psychanalytiker darauf angewiesen ist, eine
Theorie oft etwas gewaltsam auf die Tatsachen zu legen. Der
praktische Psychanalytiker, besonders etwa der Freudschen Richtung,

der die ganze Komplexität der unbewussten Psychologie
kennt, wird außerdem nicht so leicht die Umstilisierung der Methode
ins Christliche zugeben, auch wenn er es Berguer erlauben muss,
eine Psychanalyse mit theologischem Aspekt zu geben. Dem
religiösen Empfinden wird die Erklärung religiöser Vorgänge so wie
so verdächtig sein, da es eine Antastung des Göttlichen befürchtet.
Die Symbole sterben, wenn man sie erklärt.

So wird das Buch, das glänzend, auch für den Laien
verständlich geschrieben ist, mit starken Widerständen zu rechnen haben.
Sie werden sich auswirken müssen, aber nur dann in ihren
berechtigten Grenzen bleiben, wenn^ nicht vergessen wird, dass die

Psychanalyse bei einer solchen Untersuchung es nur mit dem
menschlich psychologischen Faktor des religiösen Lebens zu tun
hat — und auch das in begrenztem Maße — und darauf
verzichtet, das letzte Geheimnis des Individuellen und seines
Zusammenhangs mit Gott zu erklären.

Die Psychologie hat dabei nicht die Aufgabe, etwa die Historie
zu ersetzen. Beide Wissenschaften sind gangbare Wege und beide
endigen vor dem Unaussprechlichen, vor dem, was religiös
gesprochen, von oben stammt. Damit sind Grenzen gesetzt, die nicht
zu überschreiten sind. Auch durch die Psychanalyse nicht, wo sie
die Beziehungen zwischen der Religion und der menschlichen
Seele darstellt. Sie ist, wie Dr. Pfister das schon bezeichnete, nur
ein Pflügen, das den Boden aufreißt und ihn lockert für die Saat.

Die Saat selbst wird von andern Händen in die Furchen gesenkt.
ZÜRICH ADOLF KELLER

253


	Psychanalyse und Religion

