Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 22 (1919-1920)

Artikel: Psychanalyse und Religion

Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o~
.

0030688 o""tp’.o"po‘..

T daal ™

J .-' L ‘..'.‘..-z-'.. . *

PSYCHANALYSE UND RELIGION

Als die Psychanalyse auftauchte und von Theologen bald eine
gewisse Anwendung auch auf religiosem Gebiet versucht wurde,
da schien es, als ob damit Feuer und Wasser zusammengebracht
wiirden. Was konnte die Theologie zu schaffen haben mit einer
psychologischen Theorie, die wie die erste Wiener Form der Psych-
analyse die Motivation des seelischen Lebens vor allem im Sexuellen
suchte? Reifit die Methode der Bewusstmachung des Unbewussten
schamlos nicht alle Schleier auch von jenen gottlichen Seelen-
geheimnissen, die nur im Dunkel der Schamhaitigkeit und des un-
reflektierten naiven Lebens ihre Unschuld und ihre Zartheit bewahren
konnen? Spricht die Seele, so spricht ach! schon die Seele nicht
mehr! Ist nicht jede Analyse, als Auflosung und Lockerung eines
seelischen Zusammenhangs der Geschlossenheit des seelischen
Ganzen, gefahrlich und fiihrt ohne erginzende Synthese zu einer
Atomisierung der unteilbaren seelischen Einheit, die wir zum Han-
deln und Leben doch brauchen? Leitet zudem die Zuriickfiihrung
des religiosen Lebens auf psychologische und biologische Funk-
tionen nicht zu einer volligen Zerstérung wirklicher Religion, zu
einer Vermenschlichung des Gottlichen, zu einer Relativierung des
Absoluten, von dem doch jedes wirkliche religiose Verhiltnis lebt?

Diese anklagenden Fragen waren nicht unberechtigt. Wenn
man die letzten religionspsychologischen Schrilten von Freud las,
so konnte man an eine Neuauflage der Feuerbachschen Philosophie
denken, wonach alle Theologie nur Anthropologie, alle gottlichen
Dinge nur eine Projektion menschlicher Wiinsche und Vorstellungen
sind. Allerlei praktische Missgriffe mochten zudem das Ihrige tun,
um die Psychanalyse zunichst religids zu diskreditieren.

241



Aber so wie Kutter und Ragaz und die ganze religiés-soziale
Gruppe imstande waren, hinter der so durchaus ehrfurchtslos und
unreligios auftretenden Sozialdemokratie, hinter ihren Bosheiten und
ihrer Formelhaftigkeit etwas Tieferes und Wertvolleres, ja sogar
eine geistige Bewegung von hochstem religiosem Wert zu sehen,
so gab es Theologen, die hinter der so religionsgefdhrlichen psych-
analytischen Bewegung Werte und Mdoglichkeiten zu entdecken ver-
mochten, die auch fiir das religiése Interesse nutzbar zu machen
waren. Wo die einen nur Spannungen und Abgriinde sahen, sahen
die anderen Briicken, die allerdings erst gebaut werden mussten.
Allerdings machte erst eine Riickiibersetzung der rein psycholo-
gischen Sprache in die viel &ltere der Religionen, eine Aufsuchung
der Analogien seelischer Vorginge, auf die die Religion wie die
Psychanalyse hinwiesen, eine solche Angleichung oder Beniitzung
moglich. Wer nicht imstande ist, hinter Worten und Theorien die
darunter liegenden Lebensvorgédnge zu erfassen, die man in mancher-
lei Sprachen und Bildern ausdriicken kann, muss zwischen Religion
und Psychanalyse lauter Spannungen empfinden. Hier nun soll
auf einige solcher Zusammenhinge hingewiesen werden.

Schon duflerlich betrachtet musste in der riicksichtslos wahr-
haftigen Aussprache des Innersten, wie sie die Psychanalyse ver-
langt, eine starke Analogie mit der Beichte auffallen, deren Miss-
brauch der Protestantismus zwar trefflich aufzudecken vermochte,
deren Wohltat und religiése wie psychologische Berechtigung er
aber nicht ebenso zu wiirdigen verstanden hatte. Hier taucht sie
in moderner und unreligiéser Form wieder auf als ein Stiick welt-
licher Seelsorge, als Sidkularisation eines uralten religiosen Gutes.
Vor allem aber wiére hier hinzuweisen auf die tiefern Beziehungen,
die sich fiir das Verstindnis der Religion aus der neu entdeckten
Bedeutung des Unbewussten ergeben. Die Religion wurzelt nicht
im Verstandeswesen des Menschen, sondern in seiner irrationalen
Tiefe, die dem Einfluss transzendenter Krifte offen steht, eben im
Unbewussten, zu dem die Psychanalyse einen neuen Zugang er-
schlieit. Ich gehe hier aber nicht darauf ein, sondern verweise vor
allem auf die Theologie Frommels und Fulliquets in Geni, die
ganz auf der Psychologie des Unbewussten aufgebaut ist.?)
m dariiber meinen Aufsatz Die menschliche Wahrheit, eine Be-

sprechung des apologetischen Werkes von Frommel in Nummer 3. des Jahr-
ganges 1916 dieser Zeitschrift.

242



Die Psychanalyse will zundchst eine Therapie sein. Da konnte
es doch allen, die mit den Krankenheilungen der Bibel vertraut
sind, nicht entgehen, wie hier wie in der Bibel eine neue Therapie
in der Krankheit vor allem den seelischen Faktor wieder aufzu-
finden und verantwortlich zu machen sucht, der von einer materiali-
stischen Medizin vielfach zuriickgestellt worden war. Damit ist fiber
den Wert oder Unwert dieser Therapie noch rein nichts ausgesagt,
sondern nur hingewiesen auf eine Analogie der Betrachtungsweise.

Noch tiefere Analogien ergeben sich aber aus dem Studium
der Symbolik des seelischen Ausdrucks. Alle Religion braucht das
Symbol und den Mythos, um Unsagbares und Transzendentes
darzustellen. Dieses mythische und legendire Element in der Reli-
gion ist von der kritischen Forschung mit besonderm Misstrauen
behandelt worden, weil es nur unter dem Gesichtspunkt der histo-
rischen Tatsdchlichkeit aufgefasst wurde. Die psychanalytische Me-
thode hat nun sehr stark darauf hingewiesen, dass diesem sym-
bolischen und mythischen Element eine psycdiologische Wirklichkeit
entspricht, die heute noch im Unbewussten der Seele anzutreifen
ist. Damit gewinnen eine ganze Reihe von mythischen Bestand-
teilen der religissen Uberlieferung einen neuen Sinn. Sie sind
Ausdruck unbewusster Seelenvorginge. Der Mythos wird damit
zum Trager einer schopferischen Potenz im Seelenleben, zum
ersten Versuch, religiose, innere Wirklichkeiten darzustellen, die
vom Subjekt nur als géttlich beurteilt werden konnten. Diese
Erkenntnis mag zunichst nur einen maiBigen Wert besitzen fiir
das religiose Gefiihl selbst, das iiber die psychologischen Vor-
gidnge des religidsen Lebens nicht eigentlich unterrichiet werden
will. Dafiir aber bedeuten diese Einsichten um so mehr fiir die
Religionspsychologie, deren Anliegen es ist, das Gesamtgebiet
religidsen Lebens zunidchst einmal dem Streit der Meinungen zu
entriicken, die seelische Wirklichkeit, die hinter allen, auch den
abstrusesten, Formen verborgen ist, festzustellen und nach gewissen
Zusammenhdngen zu verstehen. Selbstverstandlich sind ihr darin
gewisse Grenzen gezogen, auf die ich hier nicht eingehen kann.

Die religionspsychologische Arbeit ist bei uns, zum Unterschied
von den Methoden der gesamten westlichen, namentlich der ame-
rikanischen und auch der westschweizerischen Theologie sehr ver-
nachldssigt. Dafiir ist verantwortlich ein gewisser historischer

243



Rationalismus und das Misstrauen religiser Natur, es konnte durch
die psychologische Erforschung der religidsen Erscheinungen und
Vorginge das gesamte religidse Leben in blofie Psychologie auf-
gelost und damit verfliichtigt werden. Diese Gefahr mag bei einer
rationalistischen Psychologie nahe liegen, die darauf ausgehen
wiirde, das seelische Leben auf seinen wissenschaftlichen Ausdruck
zu bringen, um es damit notwendigerweise zu vergewaltigen. Aber
gerade die Tiefenpsychologie des Unbewussten vermeidet das
und versucht zundchst vielmehr eine Einfiihlung in die dynami-
schen Vorgidnge des Seelenlebens. Eine solche dynamische Psycho-
logie allein, die auch die prdlogischen Formen des Seelenlebens mit
Liebe studiert und weniger die intellektuellen Formen als die freiben-
den Krdfte des Seelenlebens zu erfassen versucht, kann den Vorgidngen
des religiosen Lebens gerecht werden, soweit das eine Psychologie
iliberhaupt kann. Sie steigt hinab zu den Griinden des unbewussten
Lebens und klopft dort an das geheimnisvolle Tor, aus dem alle
sichtbaren und verstandesmafligen Formen der Religion verhéltnis-
maifig spit hervorgehen als Auswirkungen und Ausprigungen ur-
spriingl cher und geheimnisvoller Gewalten.

Gaston Frommel hat einmal den Theologen vorgeworfen, dass
sie doktrindr, spekulativ und vorsichtig historisch geblieben seien,
und verlangt statt dessen eine psychologische Ausschopfung des
ungeheuren Reichtums an christlicher Erfahrung, wie er in den
Millionen von christlichen Leben bis zum heutigen Tag ausge-
breitet ist. Diese Arbeit kann allein aufgenommen werden von
einer Psychologie, die nicht nur auf das Auffinden von allgemeinen
Gesetzen ausgeht, sondern gerade dem Individuellen und Ein-
maligen, dem eigentlichen seelischen Geheimnis keine Gewalt an-
tut. Gerade eine solche Psychologie weist aber nach, dass die
religiose Funktion in der Tiefe der Seele, wenn auch oft unbe-
wusst, doch zum eigentlichen Wesen des Menschen geh6rt und
wirksam bleibt. Dabei wird es ihr bewusst sein, dass wirkliche
Religion, d. h. ein lebendiges Verhiltnis des Menschen zu Gott,?)
durch keinerlei Psychologie geschaffen werden kann. Die Psycho-
logie des Unbewussten stofit aber von selbst wieder auf den tiefen,

) Es ist heute wieder notig, das zu definieren, wenn man dieses Wort
nicht dem Verdacht aussetzen will, es bezeichne eine Rumpelkammer fiir alte
Formen oder ein Asyl der Heuchelei.

244



geheimnisvollen Grund in der Menschenseele, aus dem-auch die
Religion stammt. Sie lernt die urtiimliche Sprache dieses Urgrundes
wieder nachstammeln, die so ganz unwissenschaftlich ist und nur
das Bild und Symbol beniitzt, um sich zu &4uflern. Sie gewinnt
damit ein neues Verstdndnis fiir eine Fiille religioser Erscheinungen
in Vergangenheit und Gegenwart. Dass die Theologie, die religitse
Forschung iiberhaupt, daran unbeteiligt voriibergehen soll, wird
nach dem allem kein Mensch erwarten. Dieses Interesse wird frei-
lich nicht fiir den bestehen, dem es geniigt, zu leben und zu er-
leben, und der kein Verlangen hat, das Erlebte auch zu denken,
zu verstehen und in gewisse Zusammenhinge einzuordnen. Soviel
nur als vorldufiger Hinweis auf die Beriihrungspunkte, die sich fiir
die Erforschung der seelischen Grundlage aller Religion ergeben
miissen.

Uber die praktische Verwendung ist hier nicht zu reden. Hoch-
stens soviel, dass die Kenntnis der Tiefenpsychologie einem das
blofle Anpredigen und Moralisieren griindlich austreiben kann.
Gewiss, keine Methode wird uns das Geheimnis der Seelenfiithrung
ausliefern koénnen. Wehe dem Seelenarzte, der die Seele in das
Prokrustesbett einer methodischen Schematik spannen wollte und
es an reiner Menschlichkeit fehlen liefle, die die Wege zum kranken
Herzen bahnt! Aber gerade dieses menschliche Verstindnis kann
eine Vertiefung erfahren durch eine Psychologie, die den Menschen
nicht nur zu verstehen sucht in dem, was er scheint oder scheinen
mochte, sondern in dem, was er ist, und die nur eine moralische
Voraussetzung hat: die der Wahrhaftigkeit.

Bisher wurde die psychanalytische Forschung auf religidsem
Gebiet vor allem fruchtbar fiir das Verstdndnis von abnormen und
auflergewohnlichen religiosen Erscheinungen. Die Vorgidnge der
mystischen Versenkung erfuhren eine wesentliche Aufhellung. Ebenso
jenes ganze, oft phantastische Religionswesen, das im natfirlichen
Grund der Seele wurzelt und kaum als gottliche Begnadung zu
verstehen ist. Die ganze moderne Gnosis, die in einer Fiille von
Sekien ihr Wesen treibt, tritt dadurch in eine neue Beleuchtung.
Das auffdllige, vielfach abnorme Religionswesen, das als eine
Aufwiihlung des menschlich-natiirlichen Seelengrundes erscheinen
konnte, bot fiir die neue Forschungsmethode viel leichtere Angriffs-
punkte als der rein strémende, urspriingliche Quell aus geheimnis-

245



voller gottlicher Tiefe, der im religiosen Leben der grofien religitsen
Genien, vor allem in dem des Stifters des Christentums, zutage trat.

Nun aber versucht ein Theologe, Pfarrer Georges Berguer,
Professor an der freien evangelischen Fakultit Genf, die neuen
psychanalytischen Erkenntnisse auch auf die seelische Erforschung
des Lebens Jesu anzuwenden. Das ist eine Aufgabe, gegen die
ich starke Bedenken nicht zu unterdriicken vermocht hitte, Berguer
hat sie mutig angefasst und damit wieder einmal jene innere Frei-
heit und Unbefangenheit bewiesen, die so vielen positiven Theo-
logen der Westschweiz eigen ist. Sein Buch!) versucht, das am
Lebensbild Jesu zu erforschen; was der psychologischen Forschung
zugénglich ist. Er will den Schleier nicht héher heben, als er darf,
aber auch nicht sich mit dunklen Ahnungen begniigen, wo Ein-
sichten zu haben sind. In einer ausfiihrlichen Einleitung gibt Ber-
guer nicht nur einen allgemeinen Uberblick iiber die Gesichtspunkte
der Religionspsychologie, iiber die er bereits eine vorziigliche
Bibliographie geschrieben hat, sondern auch eine kurze Darstellung
der Psychanalyse selbst. Man muss hiezu sagen, dass die welsche
Auffassung der Psychanalyse im allgemeinen den Schwerpunkt stark
auf die Theorie legt, und dass dadurch das Verstindnis der Psych-
analyse als eines dynamischen Prozesses gelegentlich verkiirzt
erscheint. Dadurch ist die Gefahr einer duflern, nur intellektuellen
Anwendung ihrer Grundsitze sehr naheliegend. Auch™ hat sich die
Psychanalyse in der Schweiz schon wieder derart differenziert,
dass es fiir Auflenstehende schwer ist, die einzelnen Vertreter richtig
unterzubringen und ihre Unterschiede zu markieren. So diirfte die
»Ziircher Schule“, die je ldnger je weniger klar umschrieben ist,
durch die angefiihrten Namen doch nur unzuldnglich charakteri-
siert sein.

Berguer beschridnkt sich aber nicht auf diese psychologische
Einfiihrung, sondern gibt auch eine treffliche Ubersicht iiber die
Probleme der Mysterienreligionen, deren Einfluss auf das junge
Christentum so stark, vielleicht zu stark betont worden ist. In ihrer
tiefsinnigen Symbolik sind seelische Vorgdnge, meist unbewusster
Natur, dargestellt, die durchaus nicht auf das antike Heidentum
beschrinkt sind, ja sogar heute noch in der unbewussten Seelentatig-

) G. Berguer, Quelques traits de la vie de Jésus considérés sous le point
de vue psydiologique et psychoanalytique, Geneve, Atar.

246



keit wieder beobachtet werden kdnnen. In den sterbenden und auf-
erstehenden Géttern und Kultheroen der Mysterien hat die mensch-
liche Sehnsucht nach Erhebung und Erlésung einen symbolischen
Ausdruck geschaffen, ebenso wie in der jiidischen Hoffnung auf
den Messias alle Erlosungssehnsucht des Judentums sich Luft
machte. In diesen Symbolen und Riten liegt gleichsam ein Formen-
schatz religiosen Lebens vor, das mit aller Macht hinaufdringt:
Excelsior!

Berguer sieht in den Mysterienreligionen immer wieder jenen
wohlbekannten Vorgang der sogenannten Introversion, der zeit-
weiligen Abwendung von der Auflenwelt und Hineinwendung des
Interesses in die innere seelische Tiefe, das Hinablauschen zu den
im Unbewussten still bildenden Kriften der Seele, in denen Gott
oder ein Ddmon seine Wirkung sucht. Diese Introversion, die
dann die Mystik in einer einseitigen Weise ausgebildet hat, ist
die Bedingung fiir die innere Bildung jener Idealformen der reli-
giosen Sehnsucht, die wir in den antiken Kultgdttern und der
Messiashoffnung vor uns sehen. In diesen Symbolformen sind die
,Aspirations subconscientes“ der Seele am Werke.

Aber alle die Imaginationen von solchen Heroen und Erlésungs-
gottern sind wie getrdumt. Der Mythos ist ja der Traum der Mensch-
heit, der die Farbe unserer letzten unbewussten Wiinsche tragt.
Seine Formen sind gebildet aus dem Material, das die Psyche in
der Geschichte und in ihrer eigenen Tiefe vorfindet. Aber in ihnen
ist eine ,poussée vitale“, eine hinaufdringende Kraft wirksam, in
denen der Glaubende eine schaffende Gotteswirkung sehen darf, die
nach Frommel dem Christen vor allem als ,obligation morale“
zum Bewusstsein kommt.

Mit Recht zieht Berguer einen psychologischen Vergleich
zwischen der israelitischen Messiashoffnung und den griechisch-
romischen Erlosungsreligionen, in denen die unbewusste Seele
ahnliche Idealformen wie dort erschuf. Aber auf der jiidischen Linie
wurde, als die Zeit erfiillt war, eine historische Personlichkeit, in
welcher jener Traum oder Mythos — religids gesprochen: die
Verheiflung — Wirklichkeit wurde. Das Wort ward Fleisch. Berguer
stellt damit das Christentum tief in einen allgemeinen seelischen
Zusammenhang der Menschheit, der sich weithin iiber die Erde
in dhnlichen Bildern, Symbolen, Mythen und Hoffnungen kund

247



gibt. Jesus Christus ist ihm die Antwort auf diese Fragen und
Bediirfnisse und neues Licht fillt von dieser Vergleichung her auf
das alte Wort Tertullians von der anima naturaliter christiana. Auch
Pascal sieht so in der Erscheinung Jesu eine gottliche Ausfiihrung
und Verwirklichung eines Grundrisses, der von Natur in die mensch-
liche Seele eingezeichnet ist. Die Seele schafft so aus ihrer Sehn-
sucht die Formen, die Symbole, die Vorstellungen, die Gefifle —
Gott fiillt sie mit Leben.

Diese Vorgidnge und Bildungen sind auch heute in der psych-
analytischen Introversion zu beobachten. In der Religionsgeschichte,
auch des neuen Testamentes, liegen daher tibergeschichtliche, see-
lische Wirklichkeiten, Bilder innerer Vorginge, die #ber Raum und
Zeit sind. Man darf daher jene Erzdhlungen mythischer Farbung,
wie die jungfrduliche Geburt, die Versuchungsgeschichte u. a. nicht
nur auf ihren literarischen Wert hin abhoren. Berguer geht dabei
auch gar nicht auf die Frage ein, die heute so Viele beschaftigt,
in welchem Mafile ndmlich die Mysterienreligionen auf die Bildung
mythischer Elemente in der Evangeliengeschichte eingewirkt haben
kénnten. Es ist ihm mehr darum zu tun, Briicken zu schlagen
zwischen den psychologischen Vorgingen des antiken Erlosungs-
bediirfnisses und den christlichen Erlésungssymbolen, die in der
Lebensgeschichte Jesu ihre Darstellung finden. Er schlagt gleich-
sam die Briicken nicht oben hiniiber via die direkte literarische
Beeinflussung, sondern unten durch, via das Unbewusste. Aus
einer &dhnlichen Struktur gehen auch dhnliche Formen und Sym-
bole hervor, in denen sich sowohl die religiose Sehnsucht als die
ihnen entgegenkommende Gotteswirkung ausdriickt.

So gewinnt Berguer den Mut, aus der Kenntnis dieser psycho-
logischen Formen heraus, auch ein neues Verstindnis fiir die neu-
testamentlichen Erzdhlungen zu suchen. Der Versuch ist kithn. Er
darf nur mit hdéchster Pietidt gewagt werden, Berguer weiff aber, das
Erforschliche zu erforschen — das ist Theologie und Psychologie —
und das Unerforschliche, das personliche Geheimnis Jesu, ruhig
zu verehren. Es gehort zur Verworrenheit unserer heutigen reli-
giosen Lage, dass die Einen das Unerforschliche erforschen wollen,
um es zu vergewaltigen, und die Anderen auch da verehren wollen,
wo es zundchst einmal redlich zu forschen gilt. Bevor Berguer
an die psychanalytische Durchleuchtung des Lebens Jesu geht,

248



gibt er einen Uberblick tiber die Quellen desselben und ihren
dokumentarischen Wert. Es mag dabei iiberraschen, dass er den
Bestreitern der Historizitdit Jesu einen viel grofieren Raum zu-
gesteht und gegeniiber ihnen bei weitem nicht das ganze Gewicht
der Gegengriinde ins Feld fiihrt, das z. B. in Schmiedels Auf-
stellung der ,neun Grundsdulen“ liegt. Jedenfalls zeigt aber auch
diese unbefangene kritische Betrachtung der Quellen durch einen
Theologen, wie tief die Methoden und zum Teil auch die Ergeb-
nisse der kritischen Theologie auch in die positive theologische
Forschung eingedrungen sind. Nun lag es Berguer allerdings
weniger an solchen kritischen Erdrterungen, sondern an der psycho-
logischen Frage, an einem tieferen Verstindnis der Psychologie
der Urgemeinde, als deren Erbauungsbiicher die Evangelien be-
trachtet werden, an einer Psychologie der einzelnen Verfasser der
Evangelien, und schlieflich an dem, was daraus auch iiber die
Psychologie Jesu oder die psychologischen Vorginge, die in seinem
Lebensbild ihren Niederschlag gefunden haben, zu lernen ist.

Berguer untersucht zuerst die Erzahlung von der Geburt Jesu.
Dass eine Spannung besteht zwischen den Geschlechtsregistern
der Evangelien und ihrer Erzdhlung von seiner iibernatiirlichen
Geburt, springt in die Augen. Es wire bei dieser Gelegenheit
der Erwdahnung wert gewesen, dass eine alte syrische Evangelien-
handschrift im Geschlechtsregister des Mathdus Jesum ruhig den
Sohn Josephs nennt. Aber gerade in solchen mythischen Formen
und nicht in der geschichtlichen Tatséchlichkeit liegt fiir Berguer
ein Teil der ewigen Geschichte der Menschenseele.

Nun scheint mir allerdings gerade hier, dass die psychanaly-
tische Aufhellung der Geburtsgeschichte durch den psychanalyti-
schen Familienroman schematisch, ja gewaltsam erscheint, besonders
wenn man daran denkt, dass solche Formeln, wie z. B. der ,Oedipus-
komplex“, doch noch stark im Fluss der psychanalytischen Dis-
kussion selber stehen. Berguer fiihlt das selbst und beschrénkt
sich daher eigentlich mehr darauf, die Entstehung der Geburts-
legende aus dem Bediirfnis des Gldubigen heraus zu verstehen,
um den metaphysischen Hintergrund aufler Acht zu lassen. In
dhnlicher Weise handelt es sich in der Tauf- und Versuchungs-
geschichte darum, die psychologischen Vorgidnge aufzuhellen, die
in den Gemeindevorstellungen iiber diese Ereignisse gegeben sind.

249



Doch geht Berguer immerhin gerade hier tief auf jenen Vorgang
der Introversion ein, der offenbar allen grofien Religionsgriindungen
vorausgegangen ist und sich im Leben aller Religionsstifter nach-
weisen ldsst. Zum Einzelnen wiirde mancher Psychanalytiker selbst
seine kritischen Vorbehalte machen und mit Parallelen wie z. B.
zu Hodlers Tell, angesichts des sparlichen Materials, doch sehr
zuriickhaltend sein. Aber auch, wenn man da und dort gegen eine
etwas gewaltsame Anwendung besonderer Freudscher Formulie-
rungen sich aufzulehnen gedrungen fiihlt, ist natiirlich gegen den
Versuch, unsere vertiefte Seelenerkenntnis fiir das Verstindnis der
Religions- und Evangeliengeschichte fruchtbar zu machen, prinzipiell
nichts zu sagen. Auch wenn man, wie z. B. in der Taufgeschichte,
darauf verzichten wird, das eigentlich Pneumatische, das Geheim-
nis der gottlichen Wirkung in der Menschenseele erkldren zu wollen,
so finden so viele psychologische Ausdrucksformen, so viel Symbolik,
eine erwiinschte Aufhellung, dass man dankbar ist, und viele jener
inneren Vorgiange stark in den eigenen seelischen Zusammenhang
hineingeriickt fiihlt. '

Besonders fruchtbar ist die Methode fiir das Verstindnis der
Heilungswunder Jesu. Eine grofle Zahl der Kranken und Be-
sessenen jener Zeit wiirden ja heute ohne weiteres als Psychoneu-
rotiker gelten; Berguer leugnet das Wunder nicht, vor allem das
seelische Wunder, aber er wendet sich entschieden gegen das
magische Wunder, das Jesu unbesehen zugeschrieben wird.

In einem besonderen Kapitel geht Berguer auf die Persén-
lichkeit Jesu ein. Hier erhebt sich die Frage, inwiefern Jesus
wegen seines einzigartigen Messiasbewusstseins den Mystikern an-
zundhern sei. Schon Flournoy wies darauf hin, wie die Mystiker
in einer vagen Sphidre von Freude und Befreiung oder in einem
unbestimmten und geheimnisvollen seelischen Abgrund leben. Jesus
aber entdeckt in den Tiefen seines Gewissens ein konkretes, leben-
diges Jenseits, eine Macht zitternd von Liebe und heiligem Willen,
deren Gegenwart sich im Seelengrund wie die eines anderen Ichs
oder eines greflen Gefiahrten von hoéherem Wesen kundgibt, den
er nicht anders denn als Vater kennzeichnen kann. Berguer versucht
nun aufzuhellen, wie dieses Vaterbild in Jesus entstanden ist und
gereinigt und befreit wurde von der Ambivalenz der Gefiihle, die,
wie die Psychanalyse nachweist, uns in unserem Verhiltnis zum

250



gewohnlichen Vater beherrscht, so dass sich oft Liebe und Hass
die Wage halten.

Auch im Kreuze Jesu sieht Berguer, ohne damit auf seine
metaphysische oder religiose Bedeutung einzutreten, eine Erfiillung
von Ahnungen tiefster Lebenswirklichkeiten, die schon lange in
der Menschenseele dammerten. Die Erkenntnis, dass es durch
Tod zum Leben geht, ist tief in der menschlichen Erkenntnis ver-
ankert. Schon im alten Opfer und seinem Mythos kam diese Weis-
heit symbolisch zum Ausdruck. In den Mysterienreligionen fand
gerade dieses Gesetz seelischen Lebens eine besonders wirksame
Pragung. In fast allen Geheimgesellschaften und Kulten, von den
eleusinischen und Mithrasmysterien bis zu den Rosenkreuzern,
Freimaurern und modernen theosophischen Sekten bildet die Weis-
heit des Opfergedankens ein geheimnisvolles Zentrum. Diese Er-
kenntnis war auch dem Weisen von Weimar gegenwirtig, als er
schrieb:

,Und so lang du dies nicht hast, dieses: Stirb und Werde!
Bist du nur ein triiber Gast auf der dunklen Erde.“
Auch er erkannte in der Antithese: Tod — neues Leben, den
Rhythmus wirklicher innerer Lebensprozesse selbst. Was durch die
ganze Religionsgeschichte als Symbol und Ahnung und Forderung
lebendig war, das hat am Kreuz Einer bis in den tiefsten Abgrund
der Seele hinein verwirklicht. Dass aus diesem Opfer neues Leben
wurde, haben die Jiinger in der Auferstehung und die ganze christ-
liche Welt in den Erfahrungen des neuen Geistes erlebt. Dabei
wird die eigentliche Natur der Auferstehung von Berguer nicht
diskutiert, aber er bringt wertvolle psychologische Analogien zur
Tendenz des menschlichen Geistes und vor allem zur Tendenz
des Unbewussten, innere psychische Vorgédnge, die deshalb nicht
weniger wirklich sind, zu materialisieren. Von dieser Tatsache aus,
die heute noch in den Analysen des Unbewussten kontrollierbar
sind in einem gewissen Sinne, bis zur Proklamation der Auf-
erstehung des Fleisches ist kein allzu grofier Schritt. Aber damit
ijst iiber den wirklichen transzendenten Vorgang nichts ausgesagt,
sondern nur iiber die menschlichen Vorstellungsmittel und Pro-
zesse, die jenes Vorgangs habhaft zu werden und ihn in der
groben Sprache des primitiven Menschen darzustellen suchen.
Der menschlichen Tendenz zur Vergeistigung, zur .Sublimierung

251



steht so andererseits die Tendenz zur Materialisierung und Kon-
kretisierung gegeniiber, die von der menschlichen Triagheit leicht
da angewendet wird, wo die Anstrengung zu einer geistigen Ge-
meinschaft mit dem erhdhten Leben versagt. Die konkrete, fleisch-
lich materielle Auffassung tritt so nach Berguer als Ersatz fiir eine
Weigerung oder Unfdhigkeit ein, selber innerlich mitzusterben und
mitaufzuerstehen im Leben des neuen Geistes. Das wirkliche
geistige Lebensereignis, das mit Jesu Auferstehung dargestellt wird,
wird also damit von Berguer durchaus nicht nur psychologisiert
und damit verfliichtigt. Es ist dort wirklich etwas in der Struktur
der Wirklichkeit verdndert worden. Aber in den Erzidhlungen iiber
die fleischliche Auferstehung sieht Berguer einen Mythos sein
Wesen treiben, der auch in der Antike und in der Psychologie
des Unbewussten seine stirksten Analogien hat. '

Die geistige Wirklichkeit, die im Leben Jesu uns gegeben
ist, ist bisher von der geschichtlichen Wissenschaft aufs genaueste
erforscht worden. Wenn nicht ganz grundstiirzende neue Ent-
deckungen kommen, kann hier auch durch immer neues Durch-
pfligen des bekannten Grundes wohl nichts Neues mehr gesagt
werden. Die Positionen sind bezogen, sie beruhen letzten Endes
nicht auf historischen Untersuchungen, sondern auf inneren letzten
Uberzeugungen.

Nun wird von der Seite der Psychologie her dieselbe Wirk-
lichkeit mit neuen Mitteln und Methoden erforscht. Sie entdeckt
neue Zusammenhidnge des Lebens Jesu mit der menschlichen
Seelenwelt. Sie findet nicht nur neue historische Parallelen, sondern
auch iiberraschende Analogien zwischen dem Lebensbild Jesu und
unbewussten seelischen Vorgdngen im Menschen iiberhaupt. Die
Psychanalyse ist hier imstande, ein besonders reiches Material her-
beizuschaffen. So wenig wir neue historische Beitrage zum Ver-
stindnis dieses Lebens ablehnen wiirden, so wenig ist es der
Religionspsychologie zu verwehren, wenn sie die Methoden und
Resultate der Tiefenpsychologie fiir ihre Erforschung verwendet.
Der Theologe entnimmt dabei der neuen Methode, wie Berguer es
tut, nur was er brauchen kann, und wird sich z. B. nicht behaften
lassen mit Abstrusititen der Freudschen Religionsforschung. So ist
ein Buch zustande gekommen, das nicht nur von grofler Kiihnheit
ist, sondern den Reiz besitzt, ein Briickenbau zu sein zwischen

252



anscheinend weit entlegenen Ufern. Versuchte Lepsius letzthin ein
Leben Jesu zu schreiben, das er tief in den Zusammenhang seines
Heimatlandes hineinstellte, so gibt Berguer hier eine Auffassung
dieses Lebens, die in der Kenntnis des allgemein menschlichen
Seelenlandes wurzelt. Ich kann mich zwar des Eindruckes nicht
erwehren, dass da und dort zuviel gesagt und erklart wird, zumal
bei einer geschichtlichen Persénlichkeit, wo soviel Material zur Auf-
hellung fehlt, und der Psychanalytiker darauf angewiesen ist, eine
Theorie oft etwas gewaltsam auf die Tatsachen zu legen. Der
praktische Psychanalytiker, besonders etwa der Freudschen Rich-
tung, der die ganze Komplexitit der unbewussten Psychologie
kennt, wird aulerdem nicht so leicht die Umstilisierung der Methode
ins Christliche zugeben, auch wenn er es Berguer erlauben muss,
eine Psychanalyse mit theologischem Aspekt zu geben. Dem reli-
giosen Empfinden wird die Erklirung religiéser Vorginge so wie
so verddchtig sein, da es eine Antastung des Géttlichen befiirchtet.
Die Symbole sterben, wenn man sie erklart.

So wird das Buch, das glinzend, auch fiir den Laien ver-
standlich geschrieben ist, mit starken Widerstdnden zu rechnen haben.
Sie werden sich auswirken miissen, aber nur dann in ihren be-
rechtigten Grenzen bleiben, wenn nicht vergessen wird, dass die
Psychanalyse bei einer solchen Untersuchung es nur mit dem
menschlich psychologischen Faktor des religiosen Lebens zu tun
hat — und auch das in begrenztem Mafle — und darauf ver-
zichtet, das letzte Geheimnis des Individuellen und seines Zusam-
menhangs mit Gott zu erkldren.

Die Psychologie hat dabei nicht die Aufgabe, etwa die Historie
zu ersetzen. Beide Wissenschaften sind gangbare Wege und beide
endigen vor dem Unaussprechlichen, vor dem, was religidos ge-
sprochen, von oben stammt. Damit sind Grenzen gesetzt, die nicht
zu iiberschreiten sind. Auch durch die Psychanalyse nicht, wo sie
die Beziehungen zwischen der Religion und der menschlichen
Seele darstellt. Sie ist, wie Dr. Plister das schon bezeichnete, nur
ein Pfligen, das den Boden aufreifit und ihn lockert fiir die Saat.
Die Saat selbst wird von andern Hinden in die Furchen gesenkt.

ZURICH _ ADOLF KELLER

ooo

253



	Psychanalyse und Religion

