
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Dringende Aufgaben

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DRINGENDE AUFGABEN

i

DIE SICHERUNG DER MENSCHENWÜRDE

Wer seine Lebensauffassung von den täglichen Ereignissen
bestimmen lässt, der gleicht heute in kurzem einem schwimmenden

Kork: bald reißt ihn der Strudel mit, und bald versandet er sich

in einer Bucht, bis die Welle ihn wieder wegspült. — Vor wenigen
Monaten brach die „deutsche Macht" zusammen, welche so Vielen
in der Schweiz jahrzehntelang als die Lösung erschienen war.
Und seither wogt es auf und ab. Jede Woche meldet ein

Telegramm das Ende des Bolschewismus, aber auch neue Unruhen in
Deutschland, die Noske wieder erstickt. Aus den siegreichen Nationen
kommen ebenfalls die widersprechendsten Nachrichten, bald falsch
und bald wahr, bald imperialistisch und bald brüderlich versöhnend.
Und in der Schweiz unsere politische, soziale und moralische
Anarchie! Generalstreike,Bürgerwehr,Militärgerichte,Separatismus...

Wo veraltete, unhaltbare Formen durch stürmische Ideen
gesprengt werden, wo sollen wir da die Richtung finden Wie können
wir da zugleich lernen, Neues schaffen, und doch den festen Boden
nicht verlassen, auf dem allein die menschliche Gesellschaft
gedeiht? — Da müssen wir zuerst viel tiefere Fragen stellen : Glaubst
du an den Geist? an den allmählichen Sieg des Geistes über die
Materie? d. h. an den Fortschritt? an ein Ziel des Einzelnen? und
an ein werdendes Ziel der Gemeinschaft?

Diese Fragen kann man ja verneinen. Wer sie verneint, soll
aber logisch sein; er ist nicht nur kein Christ, sondern auch kein
Bürger ; bloß ein Zweifüßler unter den Wirbeltieren ; in seinem
Wortschatz streiche er, als sinnlos, die Wörtchen „Recht", „Freiheit",

„Liebe" und ersetze sie durch „Macht", „Zwang", „Begierde".
Es fällt mir nicht ein, hier mit diesen Zweifüßlern zu disputieren;
ihre „Wissenschaftlichkeit" habe ich satt; auf Grund einer
bestimmten Geschichtsphilosophie und vieler persönlichen Erlebnisse
stehe ich auf dem Boden des Spiritualismus und wende mich an

diejenigen, die zwar theoretisch auch auf diesem Boden stehen,
die aber aus verschiedenen Gründen die Konsequenzen ihrer Grundsätze

nicht ziehen und nicht ziehen wollen.

367



Wer die obigen Fragen über den Geist und das Ziel der
Menschheit bejaht, der muss an sich selbst, an seiner Umgebung
und an immer weiteren Kreisen erkennen, dass der Geist in beständigem

Kampfe mit den Formen der Materie steht. — Es soll uns
keine theoretische Diskussion über das Verhältnis von Geist und
Materie von unserem eigentlichen Thema ablenken ; möge man
(nach christlicher Anschauung) Geist und Materie als zwei feindliche

Welten auffassen, oder aber (wie Viele es tun, an die ich
mich anschließe) als verschiedene Äußerungen einer und
derselben Kraft, so bleibt doch praktisch die Tatsache, dass diese
wunderbare Materie, ohne die kein Leben denkbar ist, oft als eine

Hemmung empfunden wird: ihrem eigentlichen Wesen nach in
beständigem Fluss, erstarrt sie doch zuweilen; sie wird zur toten
Last, zur Schlacke, im Menschen zum Egoismus (siehe darüber
Bergson; die einsichtigen Philosophen, die nicht im Fache ersticken,
werden mir diese praktisch vereinfachte Darstellung verzeihen).

In diesem Sinne sprechen wir von einem Kampfe des Geistes

gegen die Materie, d. h. gegen die niederen Instinkte : Neid, Rache,
Gewalt oder ganz einfach Trägheit der Angewöhnung; und was
im Leben jedes Einzelnen wahrnehmbar ist, das summiert und
kompliziert sich in jeder Menschengemeinschaft. Wir reden aber
auch von einer wachsenden Überwindung der Materie durch den
Geist. Die Religionsstifter, die Gesetzgeber, die Weisen, die Dichter,
alle Geister, die wir verehren, sie haben im tiefen Glauben an
diese Überwindung gewirkt. Die Geschichte beweist auf Schritt
und Tritt, dass sie Recht hatten; nicht etwa die rein äußerliche
Geschichte der Kriege, der Dynastien, der Diplomaten, sondern
die Kulturgeschichte, die Entwicklung der Gefühlswerte, so wie
wir sie aus unzähligen, direkten Zeugnissen feststellen können.
Hier darf ich aus meinem eigensten Fache sprechen, auf Grund
von Tatsachen, die ich schon vor dreißig Jahren, als Student, zu
sammeln begann. Es ist ja leicht, aus irgend einer Epoche der
Vergangenheit die schönen Züge zusammenzutragen und dieses
verschwundene „Ideal" zu preisen; solche Bilder beruhen immer
auf Selbsttäuschung, auf fragmentarischer Kenntnis der Verhältnisse;
so oft man sich in das wirkliche Leben einer vergangenen Epoche
vertieft, die direkten Aussagen der damals Lebenden einer
psychologischen und ethischsozialen Prüfung unterwirft, ebenso oft kommt

368



man zur Überzeugung, dass wir als „Menschen" höher stehen.
Wenn Könige, Generäle und Despoten jeder. Art darüber anders
urteilen, so ist das begreiflich und lehrreich zugleich; anderen
Menschen gegenüber, die bloß aus Gewohnheit, aus Mangel an
Überlegung den ethischen Fortschritt leugnen, wende ich immer
erfolgreich ein einfaches Argument an: „Sie bewundern (beispielsweise)

das XVII. Jahrhundert? So lesen Sie doch die Briefe der
Frau von Sévigné durch, und sagen Sie, ob Sie tauschen möchten !"

Ich kenne den Einwand: Das Glück ist ein relativer Begriff;
ein Mensch des XVII. Jahrhunderts, der unsere Zeit nicht ahnte,
konnte in den damaligen schlimmeren Verhältnissen ebenso glücklich

sein, wie er es in den heutigen, besseren, wäre. Zügegeben.
„Was ich nicht weiß, macht mir nicht heiß". Viele Sklaven sehnen
sich gar nicht nach Freiheit, und viele-materielle Fortschritte sind
tatsächlich bloße Illusionen. Es handelt sich aber hier nicht um
das persönliche, oft vorwiegend materielle Wohlergehen des
Einzelnen; es handelt sich um die Bereicherung der Seele innerhalb
der Gemeinschaft. Mag auch diese Erweiterung der raYmensch-
lichen Möglichkeiten ebenso viele Schmerzen als Freuden mit sich

bringen, so ist und bleibt sie doch eine Bereicherung. Nehmen
wir ein konkretes Beispiel: Es kann sein, dass ich im XVII.
Jahrhundert, als Professor, als Bourgeois, vom rein egoistischen Standpunkt

aus, ebenso glücklich gewesen wäre als ich es heute bin;
wie leicht haben wir uns ja, seit dem Kriege, an allerlei Dinge
angepasst, die uns früher höchst unangenehm gewesen wären
Mit meiner Seele von heute jedoch, als soziales Wesen, fühlte
ich mich in der Welt der Frau von Sévigné gar grausam
eingeengt, verletzt und entwürdigt Bei aller vorausgesetzten Gleichheit

des persönlichen Wohlergehens, würde ich um keinen Preis
auf meine heutige Seele verzichten ; sie bringt mir Schmerzen, die
ich damals nicht gekannt hätte, aber auch neue Freuden des

Mitempfindens, und die Schmerzen selbst empfinde ich als edlere,
läuternde Erlebnisse. Weder im Telephon noch in der Zentralheizung
und dergleichen mehr, sondern bloß in dieser Erweiterung des sozialen

Mitempfindens, in dieser Bereicherung der Seele sehe ich den
Fortschritt ; und dieser Fortschritt steht als geschichtliche Tatsache fest.1)

') Das ist die tiefe Wahrheit, die Chateaubriand im Génie du Christianisme
vor mehr als hundert Jahren ausgesprochen hat.

369



Von diesem Standpunkt aus erscheint uns die ganze Geschichte
der Menschheit als eine langsame Befreiung. In dieser Entwicklung
gibt es Perioden des Stillstandes, ja sogar des Rückschrittes,
infolge der Trägheit der Materie; im Ganzen jedoch ist die Linie
eine steigende; der Geist schafft immer wieder neue, freiere
Formen ; es ist eine „schöpferische Entwicklung" (Bergson). Durch
tausend mühevolle Phasen hindurch werden die vereinsamten
Höhlenbewohner allmählich zu TW/Anenschen. In jedem Jahrhundert
wird etwas verwirklicht, das die frühem Geschlechter als unmöglich

bezeichnet hätten und bezeichnet haben. Wer nur die Schlacken
dieser Schöpfung sehen will, der frevelt mit billigem Spott an der
Menschheit. Wenn die Biologen vor der wunderbaren Entwicklung
und Mannigfaltigkeit der Lebewesen staunen, so kennen wir doch
noch ein höheres Wunder: die Entfaltung des menschlichen Geistes.

Im Laufe der Jahrtausende hat dieser Geist unablässig um größere
Freiheit gerungen, gegen die Gewalt der ihn umgebenden Natur
und gegen die Roheit des eigenen Leibes : er hat die Scholle
befruchtet, das schützende Dach errichtet, das Wild erlegt, das fließende,
wogende Wasser dienstbar gemacht, die persönliche physische Freiheit

in der Gemeinschaft und die Freiheit dieser Gemeinschaft selbst
erobert, ebenso die Gewissensfreiheit, die politischen Rechte
Unter diesen Eroberungen sind viele noch unvollständig, doch ist
die Richtung ganz klar. Wozu führt diese allmähliche Überwindung
der Natur und der Instinkte, des äußeren und inneren Zwanges?
Wir können das Ziel in einem Worte ausdrücken; es heißt die
Menschenwürde.

Wir wollen uns in höherer Einsicht selbst bezwingen ; wir
wollen nicht gezwungen werden. Wie der Mensch sich nachträglich

schämt, unter dem Einfluss des Zornes, des Alkohols gehandelt
zu haben, so kränkt ihn auch jeder Druck einer äußern Gewalt.
Dieses Streben nach wachsender Befreiung mag grosse Gefahren
mit sich bringen; es liegt nun einmal in der menschlichen Natur;
es charakterisiert recht eigentlich den Menschen.

Die heutigen Ereignisse sollten von diesem Standpunkte aus

betrachtet werden. Das Wilsonsche Programm wirkte auf der ganzen
Welt wie eine „Erlösung", weil es dieser Sehnsucht nach „freien
Menschen auf freiem Boden" (Faust) entspricht. Und wer kämpft

gegen Wilsons Geist mit dem alten Argumente der praktischen

370



Unausführbarkeit Die Trägheit der Materie, die tote Last einer
ausgelebten Kulturepoche, die Gewalt der Militärs, die Selbstsucht
der Kapitalisten, der Hass der Nationalisten; in einem Wort: der
Materialismus.

Über die Leistungen der Pariserkonferenz soll anderswo
gesprochen werden. Hier wende ich das Obige auf die soziale Frage
an. Sie wird leider, rechts sowohl wie links, viel zu sehr von der
ökonomischen Seite angesehen; weil eben die praktischen Mittel \
das höhere, ethische Ziel immer mehr verdrängen, sinkt der Ton
der Diskussion immer tiefer, bis zur sterilen, gegenseitigen
Verhetzung. — Liest man die Schriften der früheren Sozialisten durch,
so findet man bei ihnen einen großen, schöpferischen Glauben, der
die Grundsätze von 1789 logisch weiterentwickelt. Mit Karl Marx
und besonders mit seinen Schülern („ich bin selber kein Marxist",
soll er am Ende seines Lebens gesagt haben) beginnt die Schwenkung

in die kalte, materialistische „Wissenschaftlichkeit". Aus meiner
Studentenzeit in Berlin erinnere ich mich aber noch, wie damals,
trotz allem, der alte Geist in Bebel und in Liebknecht senior weiterlebte:

die soziale Befreiung auf Grund der politischen Entwicklung.
Dass die Politik immer mehr in Realpolitik erstarrte, dass daher
der Sozialismus immer mehr, abseits der demokratischen Politik,
verwilderte, daran trägt die Bourgeoisie einen guten Teil der
Verantwortung, da sie selbst rücksichtslos die Wege des Materialismus
ging-

So weit sind wir gekommen, dass wir einen brutalen Klassenkampf

haben, da wo wir einen Kampf zwischen zwei Weltauffassungen
erkennen sollten, zwischen Idealisten und Materialisten, zwischen

Bejahern und Verneinern der Menschenwürde. Denn, richtig aufge-
fasst, ist die soziale Frage nur eine weitere Stufe der seelischen

Befreiung. Wenn z. B. in einer Großstadt kleine Kinder durch den
Zufall ihrer Geburt von vornherein in ihrer Gesundheit, in ihrem
Wachstum, in den Möglichkeiten ihrer späteren Betätigung gefährdet
und gehemmt sind, wenn sie mit vierzehn, spätestens sechzehn
Jahren dem harten Verdienst obliegen müssen, wenn dann der
Erwachsene (gemäß dem so leicht hingenommenen „ehernen
Gesetze") gerade soviel verdient, wie er zum Leben braucht, wenn
jede Erkrankung in der Familie das Gleichgewicht bedroht, wenn
die Sorge Tag und Nacht an der Türe steht, und wenn endlich

371



dem abgenutzten Arbeiter nicht einmal der Lebensabend gesichert
ist, — entspricht dieses Schicksal der Menschenwürde?

Wohl kenne ich die Einwände: die Sorglosigkeit des Arbeiters,
sein Unverständnis für die verwickelten Beziehungen des Lebens,
die Roheit gewisser Forderungen, usw. Darauf komme ich im
nächsten Hefte zurück. Lieber Leser, vergiss für einen Augenblick
dein eigenes Interesse, deinen Steuerzettel, das alte Argument der

„Unmöglichkeit", und frage dich nur, ob das Leben dieser deiner
Mitmenschen ein menschenwürdiges sei Schau zurück auf all das,

was wir im Laufe; der Jahrtausende bereits verwirklicht haben

Das sind Wunder." Und wer nicht an künftige Wunder glaubt, der

ist bloß ein negativer Geniesser, der die Eroberungen der Vorfahren
verschwendet, statt sie zu mehren.

Dem Argumente der „Unmöglichkeit" hat man schon längst
geantwortet: „Da wo ein Wille ist, da findet sich auch ein Weg".
Wenn „erfahrene Fachleute" mich als „Träumer" belächeln, da
denke ich an ebenso erfahrene Fachleute, an Großindustrielle, die
ihre Tüchtigkeit erwiesen haben, und die an die Möglichkeit glauben,
ja die bereits mit der Verwirklichung begonnen haben.

Die soziale Befreiung liegt in der logischen Entwicklung der

Demokratie; — im Laufe des Krieges wurde der Grundsatz in
allen kriegführenden Ländern von allen Seiten anerkannt; jetzt gibt
es kein Zurück mehr; — dazu kommt noch eine dritte Tatsache:
ein stark einsetzendes, neues Empfinden.

Ein neues Empfinden kann man nicht künstlich auf eine
bestimmte Stunde erzeugen ; es bleibt lange bei Einzelnen sozusagen
verborgen ; setzt es aber endlich bei kleinen Gruppen ein, wird es

bewusst, so ist es nicht mehr aufzuhalten, und plötzlich offenbart
sich seine ganze Wirkungskraft. Das ist eine Tatsache, welche die

Realpolitiker wohl beachten sollten, wenn sie nicht jeden Sinn für
seelische Werte verloren hätten. In der sozialen Frage stehen wir
nun vor einem neuen Empfinden. Ich rede natürlich nicht von
denjenigen, die bei jedem drohenden Generalstreik zu schlottern
anfangen und die bei eintretender Beruhigung sich mit ihrer
„Kraftprobe" brüsten; diese Leute können eine Entwicklung verschleppen,
durch ihre Trägheit sogar brutale Empörungen hervorrufen, aber

gegen den Endsieg der Idee vermögen sie nichts. Ich rede von den
vielen Bourgeois, die sich im innersten Wesen zur neuen Welt-

372



auffassung bekehren, die in der alten Form ersticken, die sich selbst
ebenso gut wie die Brüder befreien wollen.

Ein neues Empfinden ändert unsere Rechtsbegriffe und die

Einschätzung unserer Verantwortlichkeit. Manche Handlung erscheint

uns heute als ein Verbrechen, die in früheren Jahrhunderten gäng
und gäbe war; wer glaubt, dass die Entwicklung abgeschlossen
wäre? Als Jüngling habe ich Dinge getan, an die meine Söhne

nicht einmal denken; relativ sind unsere Söhne vielleicht nicht
besser als wir es gewesen; und dennoch verbeuge ich mich vor
dieser größern Reinheit und versuche, von ihr zu lernen.
Vergleichen Sie diese Jünglinge, in denen eine heilige Flamme brennt,
mit jenen anderen, die entweder auf die Mensur gehen oder in
tiefer Nacht blödlärmende Gänsemärsche und Ringeltänze ausführen,
so haben Sie in einer und derselben Generation den Gegensatz
zweier Welten. So geht es auf der ganzen Linie, auf allen Gebieten :

die Imperialisten, die Realpolitiker, die Positivisten, sie sprechen
eine veraltete Sprache ; sie bringen Ausdrücke und Begriffe, die in
die Rumpelkammer gehören. „Führer" heißen sie noch, und glauben,
es zu sein; doch führen sie bloß ein Heer von Schatten.

Die einzelnen sozialen Forderungen, wie Achtstundentag,
Erhöhung der Löhne, Antrag Rothenberger, werden erst dann ihren
höheren, fruchtbaren Sinn bekommen, wenn wir sie in ein soziales
Programm einstellen, als eine Weiterentwicklung unserer Demokratie.

Die Neuwahl des Nationalrates wurde von den Politikern,
mit lächerlicher Begründung, um sechs Monate verschoben; sie

kommt doch ; und ebenso wird die Totalrevision der
Bundesverfassung kommen. Erst dann können wir mit neuen Männern
und neuen Begriffen ganze Arbeit schaffen. Dann werden die
Sozialdemokraten einsehen, dass es auch bei ihnen bereits überholte
Begriffe gibt, so der Bolschewismus, der in Russland eine notwendige,
unausbleibliche Phase darstellen mag, der aber bei uns bloß eine
fixe Idee darstellt (worüber mehr im nächsten Hefte). Eine viel
tiefere, bleibendere Umwandlung soll bei uns auf anderem Wege
geschehen; in vielen Seelen hat sie schon begonnen; sie soll zur
Tat werden, weder als gehässige Vernichtung demokratischer Werte,
noch als gnädiges oder furchtsames Zugeständnis, sondern als freudige
und fruchtbare Förderung der Menschenwürde.

ZÜRICH E. BOVET

373


	Dringende Aufgaben

