
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Psychanalyse und Mystik

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PSYCHANALYSE UND MYSTIK
„Iis blasphèment ce qu'ils ignorent.1

(Pascal: Pensées VIII, 556.)

Wer sich über die Probleme der Mystik aufklären will und
ein modernes Werk über Metaphysik zur Hand nimmt — etwa
Paul Deußens Elemente der Metaphysik — wird die Ausbeute so

gering finden, dass er mit ihr nicht vorwärts kommt. Und doch
wäre es gerade die Aufgabe der neueren Philosophie gewesen, sich
mit diesen Fragen aufs gründlichste auseinander zu setzen, umso-
mehr, als die Meister der Weltweisheit auch nicht achtlos an ihnen
vorbei gingen. Der stark im Widerstreit der Meinungen stehende

Okkultismus, der auch neuerdings wieder von Max Dessoir in
seinem trefflichen Buche Vom Jenseits der Seele1) „als
zurückgebliebener Bruder des logischen und ethischen Idealismus"
bezeichnet worden ist, hat der offiziellen Philosophie die Aufgabe
abgenommen und in Karl du Preis Philosophie der Mystik ein
Werk gezeitigt, das auch Andersdenkenden Hochachtung abzwingt.

Den neusten Versuch, das Übersinnliche wissenschaftlich zu

fassen, unternimmt ein Psychanalytiker: der Genfer Gelehrte Louis
Morel in dem Buche Essai sur l'introversion mystique.12) Darin
werden diese Probleme aus den Schriften einiger hervorragender
Mystiker zu erklären versucht. Im Mittelpunkt der Betrachtung steht

der Ableger Plotins, Dionys Areopagitus. Seine Symptome seien
Askese und Träumerei: er verwerfe das Irdische und strebe durch

„mystische Unwissenheit" zum Einen, Göttlichen. Die Grade seiner
Introversion drückten sich aus in der Lehre von den himmlischen
Hierarchien (die übrigens von John Bunyan übernommen wurden
und in seinem Buche als^od's unspeakable things näher beschrieben
werden und sich auch bei modernen Mystikern in veränderter
Reihenfolge finden). In seinen Symbolen trete, wie bei allen
Mystikern, eine Zweipoligkeit zutage: der eine, kleine Pol (das Be-

wusste) bewege sich wie auf einer Leiter dem festen, großen Pole

(dem Unbewussten), das stets Gott bedeute, entgegen. Das Höchste
sei ihm die Wahl eines neuen Vaters durch Geburt zu einem neuen,
reinen Leben (vergl. Goethes „stirb und werde"). Er leide deutlich

J) Stuttgart 1918, F. Enke, 2. Auflage.
2) Genf 1918, L. Kündig, 6 Fr.

352



an „erhabenem Narzismus und Homosexualität". Bernard de Clair-
vaux und François de Sales hingegen zeigten die aus Autohypnose
fließende Sehnsucht nach der „Mutter" (vergl. Fausts „Gang zu
den Müttern"). Der Deutsche Suso gilt ihm als Typ der
Homosexualität. Völlige Auflösung der Sinne nehme man an Madame
Guyon und Antoinette Bourgignon wahr, die, wie Margareth Ebner,
mit Gott „redeten" oder Christus als Geliebten oder ihr Kind
verehrten. Die rätselhafte Mythoplastik erscheine bei Katharina von
Siena : sie empfange die Stigmen und vermähle sich mit Christus,
der ihr den Ring schenke und ein neues Herz einsetze. (Hier hätte
mit Erfolg das aufschlussreiche Buch von A. Schrenck-Nbtzing:
Materialisations-Phaenomene [München 1914; E. Reinhardt]
herangezogen werden können!)

Verallgemeinernd sagt Morel, die orientalische Mystik (deren
astralen Einschlag er freilich übersieht) lehre die extinction, die
abendländische die ignorance. (Letztere fordert aber genauer „der
Welt abzusterben"; vergl. Thomas a Kempis: Imitatio, III: 17, 42,
54 u. ö.) Rätselhaft ist ihm der Verzicht der Mystiker auf die
Sexualität. (Hätte der Verfasser nicht aus der „ursprünglichen Drei-
geschlechtigkeit" in Piatos Gastmahl einiges Licht holen können?)
Sie sei durch Masochismus und Angstgefühle verdrängt, als wollten
sie „Perversion zusammen mit Neurose" vermeiden. Die
Introversion allein führe zum Anachoretentum, der Muttergier oder dem

Drange nach dem vorgeburtlichen Zustande. Bei Männern zeige
sich Frauenflucht und Auterotismus, bei Frauen hingegen Männerflucht

und Narzismus. Die Hysterie sei die „Sackgasse", in welche
die Introversion führe. Am leichtesten übertragbar sei die Dämonomanie.

Dennoch muss Morel höchst bedeutsam einräumen, der
Unterschied bei den Mystikern beruhe nur auf dem Grade der
Liebe, die sie ausströmten; auch schwämmen sie im Pantheismus
und besäßen das „Unikum des kosmischen Gewissens".

Aus dem gut geschriebenen, auf gründlichem Quellenstudium
— das freilich zu einem Übermaß von Zitaten führte — beruhenden
Buche ist manches zu lernen, weil es ein ehrlicher Versuch ist,
diesem Problem auf solchem Wege beizukommen. Die Analyse der
Texte ist trefflich. Dennoch scheint uns die Arbeit umsonst
gewesen zu sein, weil die Erklärung der Probleme ungenügend ist.
Die mystischen Fragen in Bausch und Bogen als „confusionspseudo-

353



hallucinatoires avec la réalité", als bloße Träumerei auf Hysterie
und sexuelle Abnormitäten zurückzuführen, geht heute nicht mehr
an Schon darum nicht, weil dann unverständlich bleibt, warum
diese krankhaften Mittel bei allen Mystikern zum Erleben einer

phänomenalen geistigen Welt führen, deren subjektive Erhabenheit
Morel nicht leugnet. Morel hätte doch, wie Dessoir, zu dem

Ergebnis kommen müssen: „Es gibt kein Jenseits der Seele im Sinne
einer unsichtbaren Wirklichkeit". So fällt Morel in den Fehler seines

Lehrers Freud, einzelne krankhafte Fälle, die bei Mystikern gewiss
vorkommen, gewaltsam und wenig wissenschaftlich zu
verallgemeinern. (Schwärmerei kann man etwa die Art nennen, wie
Madame Bovary das Übersinnliche zu erleben glaubt.) Hätte Morel
aber seine Untersuchungen auch auf lebende Mystiker ausgedehnt, *

wie es Flournoy und Andere taten, hätte er finden müssen, dass

im Gegenteil die Introversion sich gerade bei geistig und körperlich

Gesunden zeigt. Krankhaft Introvertierte zeigen immer ein
verzerrtes Übersinnliches.

Morel rannte sich vor derselben Frage fest, die Kant im Streit
der Fakultäten schon aufwarf: ob Gott zum Menschen spreche?
Wenn er es täte, so könne dieser es doch nicht wissen. Es sei

schlechterdings unmöglich, „dass der Mensch durch seine Sinne

den Unendlichen fassen solle". „Den unmittelbaren Einfluss der
Gottheit fühlen zu wollen ist, weil die Idee von dieser bloß in der

Vernunft liegt, eine sich selbst widersprechende Anmaßung." Da
ihm aber der Mensch für Äzwei ganz verschiedene Welten"
bestimmt schien, anerkannte er die echten Mystiker durchaus mit
ihren „reinen moralischen Gesinnungen" und der „beinahe stoischen

Konsequenz in ihren Handlungen". Unter den gebildeten von ihnen
habe er nie Schwärmerei, sondern „freies Urteil" gefunden! Sogar
Schleiermacher nötigte die „große, kräftige Mystik", für deren
reinsten Vertreter er Plato hielt, Bewunderung ab.

Die mystischen Erscheinungen aber mit Hysterie zu erklären,
heißt die Sache nur an einen andern Nagel hängen. Denn diese

ist, wie der Chirurg Carl Ludwig Schleich in seinem vorzüglichen
Buche Vom Schaltwerk der Gedanken1) zeigt, ja selber wieder ein

„metaphysisches Problem", das ahnen lasse, dass Piatos Glaube,

') Berlin 1918, S. Fischer.

354



„im Anfange war die Idee", und das herrliche Bibelwort : „im Anfang
war der Logos", nur Variationen derselben Gewissheit seien: dass
der Gedanke Formen zum Leben wecken könne. Die Hysterie
müsse also wohl eine Krankheit der künstlerischen, affektiven, ein
Geistesleben führenden Naturen sein.1) Ist es also besonders weise,
ein Unbekanntes durch ein anderes Unbekanntes, eben die
Hysterie, zu erklären?

Nein: auf diesem Gebiete muss diese Art von Psychanalyse

versagen, weil ihre Mittel einfach unzulänglich sind. Die wahre
Introversion ist eine Erscheinung, die aus einer Welt stammt,
die Raum, Zeit und Kausalität nicht mehr nötig hat; darum
erscheint sie als krankhaft. Da gibt es für die jüngste Wissenschaft
nur eines: einzusehen, dass sie zur Lösung transzendenter
Probleme auch übersinnlicher Mittel bedarf. Die Psychanalytiker
gestehen nun selber ein, ihre Methode gehöre zum allerschwierigsten,
da man imstande sein müsse, Krankhaftes von Gesundem zu
sondern. Um heilen zu können, müsse der Arzt selber ein „integrales
Leben" führen und ein hochstehender Mensch sein oder werden.
Es ist das erstemal, dass in der Welt der Wissenschaft der Erfolg
auf den Charakter abgestellt ist, und es möchte uns scheinen, als
sei die Psychanalyse einmal berufen, Schopenhauers verhängnisvolle

Behauptung der „Konstanz des Charakters", die unser platter
Intellektualismus gierig breit getreten, zu überrennen! Dann hätte
sie Freiheit genug, jenen Weg zur höheren Erkenntnis unentwegt
zu betreten, den der Meister von Frankfurt selber angedeutet. Ihm
galten nämlich (Über das Geistersehen) Magnetismus, Magie und
Visionen aller Art als Zweige eines Stammes, die einen Nexus der
Erscheinungswelt zeigten, der auf ganz anderer Ordnung der Dinge
beruhe, als die der Natur. „Die Metaphysik wird mit ihnen Schritt
halten. Gelingt es, mit Umgehung des principii individuation^
den Dingen von innen nach außen beizukommen, so entsteht ein
Resultat, das nur metaphysisch zu begreifen, physisch aber eine

Unmöglichkeit ist."
Damit ist wahrhaftig deutlich genug zur wahren Erkenntnis

die Heranbildung eines höheren Menschen gefordert, die doch

') So fasst auch H. Oczeret in seiner Schrift: Die Nervosität des modernen
Menschen (Orell Füssli) die Neurose deutlich als „ein Zeichen der Gesundheit"
auf. Welch erfreulicher Wandel der Ansichten also auf diesem Gebiete!

355



unmöglich sein müsste, wäre der Charakter unveränderlich Jeder
Mensch trägt doch in sich einen bessern Menschen, der sein eigentliches

Selbst ausmacht. Von diesem höheren Ich spricht schon
W. v. Humboldt in den Briefen an eine Freundin, einem Buche,
dem nur Eckermanns Gespräche an Tiefe überlegen sind. „Alle
Veredelung unseres Wesens stammt aus dem Gefühle der
Ausdehnung unseres Daseins über die Grenzen dieser Welt," heißt es

einmal darin. Die wahre sittliche Schönheit quillt „aus einem aus
der innersten Natur stammenden Streben nach himmlischer
Vollendung, wo es denn einem vorkommt, als sei man gleichsam
allein mit der Schöpfung". Diese Richtung, die übrigens durch
den Satz: „die Welt ist meine Vorstellung" bereits angegeben ist,
scheinen die jüngeren Psychanalytiker einzuschlagen. Es sind vor
allem zwei Forscher, die hier führen: Jung und Maeder.

Ersterer steht mit seiner vorzüglichen, bereits in zweiter Auflage
erschienenen Schrift Die Psychologie der unbewussten Prozesse f am
Anfang der Bewegung; aber seine Lehre von den „urtümlichen
Bildern, die im absoluten Unbewussten schlummern" und als deren

Folge er die primitivsten Religionen ansieht, lässt manchen Schluss

zu. Man sehe nur: „Im alten Testament leuchtet die magische
Kraft im brennenden Dornbusch und im Angesichte des Moses, in
den Evangelien kommt sie in der Ausgießung des heiligen Geistes,
bei Heraklit als Weltenergie vor, im Persischen ist sie der Feuerglanz

der göttlichen Gnade, bei den Stoikern die Schicksalskraft,
in der mittelalterlichen Legende der Heiligenschein". Aus diesen
Bildern schöpfe die Menschheit die größten Gedanken. Auch mit
seiner „Dominantenlehre" ist ein bedeutender Schritt nach vorn
getan. Mit Spannung darf also die Darstellung der „transzendenten
Funktion", die in Aussicht gestellt wird, erwartet werden.

Etwas weiter ist bereits Alphonse Maeder gegangen in seiner
Schrift: Heilung und Entwicklung im Seelenleben2), in der er
ungeahnte Ausblicke zeigt. Die Psychanalyse führe wieder zur wahren
Persönlichkeit, zur Wiedergeburt, in welcher die frühere Begierde zur
Hingabe, zur Liebe werde, und der Machthunger wandle sich zur
Einstellung als dienendes Glied des Kosmos ein. „Das Opfer der

behaupteten Autonomie des Ich entpuppt sich als eine natürliche

; t) Rascher, Zürich.
2) Rascher, Zürich.

356



Entwicklung des sich über sich selbst erhebenden ich." Diese

participation mystique sei eine sonderbare Fähigkeit des Primitiven,

der echten Mystiker (sie!), welche die „Vision der innern
Sonne" besäßen. Dies Sprengen des Ich und Erschaffen des
überindividuellen Ich führe zur inneren Freiheit, das Gebundene werde
durch das Schöpferische ersetzt: „es ist die Wiedergeburtskraft, die
das Kreuz Christi auf alle, die den höheren Sinn des Lebens suchen,
ausstrahlt". Hier wird also wieder Richard Wagners Gnadenwahl,
die den Sinn seines Parsifals wie auch des zweiten Teiles des

Faust ausmacht, über die natürlich ein Philosoph wie Nietzsche
lachen musste, zu Ehren gebracht. Der Weg geht also unrettbar
über die Vervollkommnungs-Möglichkeit des menschlichen Charakters,

über das „Stirb und Werde" der Persönlichkeit, die in den

ewigen Gesetzen des Universums aufgehen muss.
Wenn die Psychanalyse, wie Pfister sagt, im Grunde nichts

anderes als ein Kampf gegen die Lebenslüge und für die Wahrheit
sein will, die lichte, Erlösung verheißende Ewigkeitsperspektiven
erschließt, kann sie wohl nicht anders, als zu übersinnlichen Mitteln
als ihren Werkzeugen greifen trotz Kant (Der Streit der Fakultäten).
Dann wird aber eine Auseinandersetzung mit dem Okkultismus und
der Mystik die notwendige Folge sein. Denn sie wird, entgegen
Morel, finden, dass die Introversion das einzige Mittel ist, den

Zugang zu jener geistigen Welt von phänomenaler Größe zu gewinnen,
wie sie Schopenhauer ahnte, dem die sichtbare Welt nur eine

Gehirnvorstellung war. Bereits gibt auch Maeder zu, die aktive
Introversion führe zu einer Steigerung und Umwandlung der Energie :

er hält sie also ebenfalls nicht für eine Krankheit! Um die Angriffe
und Anwürfe oberflächlicher Empiriker wird sie sich nicht kümmern.
Sie muss in Bälde sogar untersuchen, was sie aus den Problemen
der Stigmatisierung, der Leviation, die der Okkultismus gelöst zu
haben behauptet, zu machen imstande ist. Sie wird „die Abgründe
von Glauben und Unglauben", wie der Teufel zu Iwan Karamasoff
sagt, überbrücken müssen.

Und so wird sie von selber auf das so umstrittene Gebiet der

Mystik kommen ; denn von Maeder bis zu dem einfachsten und klarsten
deutschen Mystiker: Thomas von Kempen, ist wahrlich kein großer
Schritt mehr. „Ein abgeschiedenes Herz von allen Dingen haben, mag
ein schwaches Gemüt nicht begreifen ; denn der natürliche Mensch

357



weiß nichts um eines inwendigen Menschen Freiheit." Es sei ein

großer Unterschied zwischen eines Erleuchteten und eines Gelehrten
Weisheit, weshalb denn Gelehrte über die Mystiker nicht „disputieren"

sollten! Wer eben nicht den Rat befolge: „Verlass die

Dinge, so findest du die Dinge", oder wenigstens das Irdische mit
dem linken Auge, das Ewige aber mit dem rechten betrachte, gehe
nie durch die schmale Pforte der Erkenntnis ein. Könnte man die

Fehler, die bei der Beurteilung dieser Dinge gewöhnlich begangen
werden, besser ausdrücken als dies Thomas in seinem wundervollen
Büchlein tut?

Das Zeitalter des öden Intellektualismus hat sich überlebt : die

Gefühle, die Kant verscheuchte, treten verstärkt wieder hervor. Und
schon schwören nicht mehr alle Gelehrten auf die Allmacht des
Verstandes. Ein herrliches Wort Schleichs stehe darum hier: „Das
Bewusste ist nur ein kleiner Ausschnitt aus dem Sprühkreise
seelischen Geschehens in uns. Der Verstand ist gewissermaßen das
Ärmste, das Unterwürfigste, Lakaienhafteste in uns, denn er muss
doch tun, was das viel weitsichtigere Unterbewusstsein im Rate
der unsicfitbaren, vielleicht kosmischen Motive beschließt." Der
Weltkrieg hat diese Abkehr vom Verstände gewaltig gefördert, und
vor der Psychanalyse dehnt sich ein ungeheures Gebiet zur
Erforschung aus. Sie wird sich dann aber, wie sie es jetzt schon
vereinzelt getan hat, geschlossen von Freuds Pansexualismus
freimachen müssen. So könnte es kommen, dass man wieder zu jener
tiefsten Erklärung griffe, die Novalis (Fragmente) gegeben: „Alles
Auserwählte bezieht sich auf Mystizismus. Wenn alle Menschen
Liebende wären, fiele der Unterschied zwischen Mystik und Nicht-
mystik weg." Und er gab sogar zu, diese Erscheinungen könnten
durchaus auf dem „gesunden Menschenverstand" beruhen. Die
Nachzügler aber, die weiterhin Transzendentes mit plumpen Händen
zu greifen versuchen wollen, werden sich in ihren eigenen
Sackgassen fangen und sich von Mephisto sagen lassen müssen:

„Daran erkenn' ich den gelehrten Herrn!
Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern ;

Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar;
Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr."

ZURICH EUGEN MOSER

358


	Psychanalyse und Mystik

