Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Psychanalyse und Mystik

Autor: Moser, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749139

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PSYCHANALYSE UND MYSTIK

»lls blasphément ce qu’ils ignorent.*
(Pascal : Pensées VIII, 556.)

Wer sich iiber die Probleme der Mystik aufkldren will und
ein modernes Werk iiber Metaphysik zur Hand nimmt — etwa
Paul Deuflens Elemente der Metaphysik — wird die Ausbeute so
gering finden, dass er mit ihr nicht vorwirts kommt. Und doch
wire es gerade die Aufgabe der neueren Philosophie gewesen, sich
mit diesen Fragen aufs griindlichste auseinander zu setzen, umso-
mehr, als die Meister der Weltweisheit auch nicht achtlos an ihnen
vorbei gingen. Der stark im Widerstreit der Meinungen stehende
Okkultismus, der auch neuerdings wieder von Max Dessoir in
seinem trefflichen Buche Vom Jenseits der Seele') ,als zuriick-
gebliebener Bruder des logischen und ethischen Idealismus“ be-
zeichnet worden ist, hat der offiziellen Philosophie die Aufgabe
abgenommen und in Karl du Prels Philosophie der Mystik ein
Werk gezeitigt, das auch Andersdenkenden Hochachtung abzwingt.

Den neusten Versuch, das Ubersinnliche wissenschaftlich zu
fassen, unternimmt ein Psychanalytiker: der Genfer Gelehrte Louis
Morel in dem Buche Essai sur [lintroversion mystique.?) Darin
werden diese Probleme aus den Schriften einiger hervorragender
Mystiker zu erkldren versucht. Im Mittelpunkt der Betrachtung steht
der Ableger Plotins, Dionys Areopagitus. Seine Symptome seien
Askese und Triumerei: er verwerfe das Irdische und strebe durch
,mystische Unwissenheit“ zum Einen, Géttlichen. Die Grade seiner
Introversion driickten sich aus in der Lehre von den himmlischen
Hierarchien (die tibrigens von John Bunyan {ibernommen wurden
und in seinem Buche als god’s unspeakable things niher beschrieben
werden und sich auch bei modernen Mystikern in verdnderter
Reihenfolge finden). In seinen Symbolen trete, wie bei allen My-
stikern, eine Zweipoligkeit zutage: der eine, kleine Pol (das Be-
wusste) bewege sich wie auf einer Leiter dem festen, grofien Pole
(dem Unbewussten), das stets Gott bedeute, entgegen. Das Héochste
sei ihm die Wahl eines neuen Vaters durch Geburt zu einem neuen,
reinen Leben (vergl. Goethes ,stirb und werde«). Er leide deutlich

Iy Stuttgart 1918, F. Enke, 2. Auilage.
%) Genf 1918, L. Kiindig, 6 Fr.

352



an ,erhabenem Narzismus und Homosexualitit“. Bernard de Clair-
vaux und Francois de Sales hingegen zeigten die aus Autohypnose
flieBende Sehnsucht nach der ,Mutter® (vergl. Fausts ,Gang zu
den Miittern“). Der Deutsche Suso gilt ihm als Typ der Homo-
sexualitat. Vollige Auflésung der Sinne nehme man an Madame
Guyon und Antoinette Bourgignon wahr, die, wie Margareth Ebner,
mit Gott ,redeten“ oder Christus als Geliebten oder ihr Kind ver-
ehrten. Die ritselhaite Mythoplastik erscheine bei Katharina von
Siena: sie empfange die Stigmen und vermihle sich mit Christus,
der ihr den Ring schenke und ein neues Herz einsetze. (Hier hitte
mit Erfolg das aufschlussreiche Buch von A. Schrenck-Notzing:
Materialisations-Phaenomene [Miinchen 1914 ; E. Reinhardt] heran-
gezogen werden konnen!)

Verallgemeinernd sagt Morel, die orientalische Mystik (deren
astralen Einschlag er freilich iibersieht) lehre die extinction, die
abendliandische die ignorance. (Letztere fordert aber genauer ,der
Welt abzusterben“; vergl. Thomas a Kempis: /mitatio, 1ll: 17, 42,
o4 u. 6.) Ratselhaft ist ihm der Verzicht der Mystiker auf die
Sexualitdt, (Hatte der Verfasser nicht aus der ,urspriinglichen Drei-
geschlechtigkeit* in Platos Gastmahl einiges Licht holen kénnen?)
Sie sei durch Masochismus und Angstgefiihle verdringt, als wollten
sie ,Perversion zusammen mit Neurose“ vermeiden. Die Intro-
version allein fiihre zum Anachoretentum, der Muttergier oder dem
Drange nach dem vorgeburtlichen Zustande. Bei Méinnern zeige
sich Frauenflucht und Auterotismus, bei Frauen hingegen Minner-
flucht und Narzismus. Die Hysterie sei die ,Sackgasse“, in welche
die Introversion fithre. Am leichtesten iibertragbar sei die Ddmono-
manie. Dennoch muss Morel hochst bedeutsam einrdumen, der
Unterschied bei den Mpystikern beruhe nur auf dem Grade der
Liebe, die sie ausstromten; auch schwimmen sie im Pantheismus
und besidBen das ,Unikum des kosmischen Gewissens«.

Aus dem gut geschriebenen, auf griindlichem Quellenstudium
— das freilich zu einem UbermafB von Zitaten fiihrte — beruhenden
Buche ist manches zu lernen, weil es ein ehrlicher Versuch ist,
diesem Problem auf solchem Wege beizukommen. Die Analyse der
Texte ist trefflich. Dennoch scheint uns die Arbeit umsonst ge-
Wesen zu sein, weil die Erkldrung der Probleme ungeniigend ist.
Die mystischen Fragen in Bausch und Bogen als ,confusions pseudo-

353



hallucinatoires avec la réalité“, als blofie Traumerei auf Hysterie
und sexuelle Abnormitiaten zuriickzufiithren, geht heute nicht mehr
an! Schon darum nicht, weil dann unverstindlich bleibt, warum
diese krankhaften Mittel bei allen Mystikern zum Erleben einer
phanomenalen geistigen Welt fiithren, deren subjektive Erhabenheit
Morel nicht leugnet. Morel hitte doch, wie Dessoir, zu dem Er-
gebnis kommen miissen: ,Es gibt kein Jenseits der Seele im Sinne
einer unsichibaren Wirklichkeit“. So fallt Morel in den Fehler seines
Lehrers Freud, einzelne krankhafte Fille, die bei Mystikern gewiss
vorkommen, gewaltsam und wenig wissenschaftlich zu verallge-
meinern. (Schwirmerei kann man etwa die Art nennen, wie Ma-
dame Bovary das Ubersinnliche zu erleben glaubt.) Hatte Morel
aber seine Untersuchungen auch auf lebende Mystiker ausgedehnt,
wie es Flournoy und Andere taten, hitte er finden miissen, dass
im Gegenteil die Introversion sich gerade bei geistig und korper-
lich Gesunden zeigt. Krankhaft Introvertierte zeigen immer ein
verzerrtes Ubersinnliches.

Morel rannte sich vor derselben Frage fest, die Kant im Streit
der Fakultiten schon auiwarf: ob Goit zum Menschen spreche?
Wenn er es tite, so kénne dieser es doch nicht wissen. Es sei
schlechterdings unmdglich, ,dass der Mensch durch seine Sinne
den Unendlichen fassen solle“. ,Den unmittelbaren Einfluss der
Gottheit fiithlen zu wollen ist, weil die Idee von dieser blof} in der
Vernunit liegt, eine sich selbst widersprechende Anmafiung.© Da
ihm aber der Mensch fiir ,zwei ganz verschiedene Welten“ be-
stimmt schien, anerkannte er die echten Mystiker durchaus mit
ihren ,reinen moralischen Gesinnungen“ und der ,beinahe stoischen
Konsequenz in ihren Handlungen“. Unter den gebildeten von ihnen
habe er nie Schwirmerei, sondern ,ireies Urteil* gefunden! Sogar
Schleiermacher nétigte die ,grofle, kraftige Mystik“, fiir deren
reinsten Vertreter er Plato hielt, Bewunderung ab.

Die mystischen Erscheinungen aber mit Hysterie zu erklaren,
heifit die Sache nur an einen andern Nagel hingen. Denn diese
ist, wie der Chirurg Carl Ludwig Schleich in seinem vorziiglichen
Buche Vom Schaltwerk der Gedanken?) zeigt, ja selber wieder ein
»metaphysisches Problem®, das ahnen lasse, dass Platos Glaube,

1) Berlin 1918, S. Fischer.

354



»im Anfange war die Idee“, und das herrliche Bibelwort: ,im Anfang
war der Logos“, nur Variationen derselben Gewissheit seien: dass
der Gedanke Formen zum Leben wecken konne. Die Hysterie
miisse also wohl eine Krankheit der kiinstlerischen, afiektiven, ein
Geistesleben fiihrenden Naturen sein.l) Ist es also besonders weise,
ein Unbekanntes durch ein anderes Unbekanntes, eben die Hy-
sterie, zu erkldren? |

Nein: auf diesem Gebiete muss diese Art von Psychanalyse
versagen, weil ihre Mittel einfach unzuldnglich sind. Die wahre
Introversion ist eine Erscheinung, die aus einer Welt stammt,
die Raum, Zeit und Kausalitit nicht mehr nétig hat; darum er-
scheint sie als krankhaft. Da gibt es fiir die jiingste Wissenschait
nur eines: einzusehen, dass sie zur Losung transzendenter Pro-
bleme auch ilibersinnlicher Mittel bedarf. Die Psychanalytiker ge-
stehen nun selber ein, ihre Methode gehore zum allerschwierigsten,
da man imstande sein miisse, Krankhaftes von Gesundem zu son-
dern. Um heilen zu koénnen, miisse der Arzt selber ein ,integrales
Leben“ fithren und ein hochstehender Mensch sein oder werden.
Es ist das erstemal, dass in der Welt der Wissenschaft der Erfolg
auf den Charakter abgestellt ist, und es moéchte uns scheinen, als
sei die Psychanalyse einmal berufen, Schopenhauers verhingnis-
volle Behauptung der ,Konstanz des Charakters®, die unser platter
Intellektualismus gierig breit getreten, zu iiberrennen! Dann hitte
sie Freiheit genug, jenen Weg zur hdheren Erkenntnis unentwegt
zu betreten, den der Meister von Frankfurt selber angedeutet. Ihm
galten ndmlich (Uber das Geistersehen) Magnetismus, Magie und
Visionen aller Art als Zweige eines Stammes, die einen Nexus der
Erscheinungswelt zeigten, der auf ganz anderer Ordnung der Dinge
beruhe, als die der Natur. ,Die Metaphysik wird mit ihnen Schritt
halten. Gelingt es, mit Umgehung des principii individuationis
den Dingen von innen nach auflen beizukommen, so entsteht ein
Resullat, das nur metaphysisch zu begreifen, physisch aber eine
Unmoglichkeit ist.«

Damit ist wahrhaitig deutlich genug zur wahren Erkenntnis
die Heranbildung eines hoheren Menschen gefordert, die doch

1) So fasst auch H. Oczeret in seiner Schrift: Die Nervositit des modernen
Menschen (Orell Fiissli) die Neurose deutlich als ,ein Zeichen der Gesundheit*
auf. Welch erfreulicher Wandel der Ansichten also auf diesem Gebiete!

355



unmoglich sein miisste, wire der Charakter unveridnderlich! Jeder
Mensch trdgt doch in sich einen bessern Menschen, der sein eigent-
liches Selbst ausmacht. Von diesem hoheren Ich spricht schon
W. v. Humboldt in den Briefen an eine Freundin, einem Buche,
dem nur Eckermanns Gesprdche an Tiefe {iberlegen sind. ,Alle
Veredelung unseres Wesens stammt aus dem Gefiihle der Aus-
dehnung unseres Daseins iiber die Grenzen dieser Welt,“ heifit es
einmal darin. Die wahre sittliche Schonheit quillt ,aus einem aus
der innersten Natur stammenden Streben nach himmlischer Voll-
endung, wo es denn einem vorkommt, als sei man gleichsam
allein mit der Schopfung“. Diese Richtung, die iibrigens durch
den Satz: ,die Welt ist meine Vorstellung“ bereits angegeben ist,
scheinen die jiingeren Psychanalytiker einzuschlagen. Es sind vor
allem zwei Forscher, die hier fiithren: Jung und Maeder.

Ersterer steht mit seiner vorziiglichen, bereits in zweiter Auflage
erschienenen Schriit Die Psychologie der unbewussten Prozesse) am
Anfang der Bewegung; aber seine Lehre von den ,urtiimlichen
Bildern, die im absoluten Unbewussten schlummermn® und als deren
Folge er die primitivsten Religionen ansieht, lasst manchen Schluss
zu. Man sehe nur: ,Im alten Testament leuchtet die magische
Kraft im brennenden Dornbusch und im Angesichte des Moses, in
den Evangelien kommt sie in der Ausgiefiung des heiligen Geistes,
bei Heraklit als Weltenergie vor, im Persischen ist sie der Feuer-
glanz der goéttlichen Gnade, bei den Stoikern die Schicksalskraft,
in der mittelalterlichen Legende der Heiligenschein“. Aus diesen
Bildern schopfe die Menschheit die grofiten Gedanken. Auch mit
seiner ,Dominantenlehre® ist ein bedeutender Schritt nach vorn
getan. Mit Spannung darf also die Darstellung der ,transzendenten
Funktion“, die in Aussicht gestellt wird, erwartet werden.

Etwas weiter ist bereits Alphonse Maeder gegangen in seiner
Schrift: Heilung und Entwicklung im Seelenleben?), in der er un-
geahnte Ausblicke zeigt. Die Psychanalyse fiihre wieder zur wahren
Personlichkeit, zur Wiedergeburt, in welcher die friihere Begierde zur
Hingabe, zur Liebe werde, und der Machthunger wandle sich zur
Einstellung als dienendes Glied des Kosmos ein. ,Das Opfer der
behaupteten Autonomie des Ich entpuppt sich als eine natiirliche

‘. .‘1,) Rascher, Ziirich.
2) Rascher, Ziirich.

356



Entwicklung des sich iiber sich selbst erhebenden Ich.“ Diese
participation mystique sei eine sonderbare Fahigkeit des Primi-
tiven, der echten Mystiker (sic!), welche die ,Vision der innern
Sonne“ besdfien. Dies Sprengen des Ich und Erschaffen des iiber-
individuellen Ich fiihre zur inneren Freiheit, das Gebundene werde
durch das Schopferische ersetzt: ,es ist die Wiedergeburtskraft, die
das Kreuz Christi auf alle, die den héheren Sinn des Lebens suchen,
ausstrahlt“. Hier wird also wieder Richard Wagners Gnadenwahl,
die den Sinn seines Parsifals wie auch des zweiten Teiles des
Faust ausmacht, iiber die natiirlich ein Philosoph wie Nietzsche
lachen musste, zu Ehren gebracht. Der Weg geht also unrettbar
iiber die Vervollkommnungs-Moglichkeit des menschlichen Charak-
ters, iiber das ,Stirb und Werde“ der Personlichkeit, die in den
ewigen Gesetzen des Universums aufgehen muss.

Wenn die Psychanalyse, wie Pfister sagt, im Grunde nichts
anderes als ein Kampf gegen die Lebensliige und fiir die Wahrheit
sein will, die lichte, Erlosung verheilende Ewigkeitsperspektiven er-
schlieit, kann sie wohl nicht anders, als zu iibersinnlichen Mitteln
als ihren Werkzeugen greifen trotz Kant (Der Streit der Fakultiten).
Dann wird aber eine Auseinandersetzung mit dem Okkultismus und
der Mystik die notwendige Folge sein. Denn sie wird, entgegen
Morel, finden, dass die Introversion das einzige Mittel ist, den Zu-
gang zu jener geistigen Welt von phinomenaler Grofie zu gewinnen,
wie sie Schopenhauer ahnte, dem die sichtbare Welt nur eine Ge-
hirnvorstellung war. Bereits gibt auch Maeder zu, die aktive Intro-
version fiithre zu einer Steigerung und Umwandlung der Energie:
er hilt sie also ebenfalls nicht fiir eine Krankheit! Um die Angriffe
und Anwiirfe oberflachlicher Empiriker wird sie sich nicht kiimmern.
Sie muss in Bilde sogar untersuchen, was sie aus den Problemen
der Stigmatisierung, der Leviation, die der Okkultismus gelost zu
haben behauptet, zu machen imstande ist. Sie wird ,die Abgriinde
von Glauben und Unglauben, wie der Teufel zu Iwan Karamasofif
sagt, tiberbriicken miissen.

Und so wird sie von selber auf das so umstrittene Gebiet der
Mystik kommen; denn von Maeder bis zu dem einfachsten und klarsten
deutschen Mystiker: Thomas von Kempen, ist wahrlich kein grofier
Schritt mehr. ,Ein abgeschiedenes Herz von allen Dingen haben, mag
ein schwaches Gemiit nicht begreifen; denn der natiirliche Mensch

357



weifl nichts um eines inwendigen Menschen Freiheit.“ Es sei ein
grofler Unterschied zwischen eines Erleuchteten und eines Gelehrten
Weisheit, weshalb denn Gelehrte iiber die Mystiker nicht ,dispu-
tieren“ sollten! Wer eben nicht den Rat befolge: ,Verlass die
Dinge, so findest du die Dinge“, oder wenigstens das Irdische mit
dem linken Auge, das Ewige aber mit dem rechten betrachte, gehe
nie durch die schmale Pforte der Erkenntnis ein. Kénnte man die
Fehler, die bei der Beurteilung dieser Dinge gewdhnlich begangen
werden, besser ausdriicken als dies Thomas in seinem wundervollen
Biichlein tut? :

Das Zeitalter des 6den Intellektualismus hat sich tiberlebt: die
Gefiihle, die Kant verscheuchte, treten verstirkt wieder hervor. Und
schon schworen nicht mehr alle Gelehrten auf die Allmacht des
Verstandes. Ein herrliches Wort Schleichs stehe darum hier: ,Das
Bewusste ist nur ein kleiner Ausschnitt aus dem Spriihkreise seeli-
schen Geschehens in uns. Der Verstand ist gewissermafen das
Armste, das Unterwiirfigste, Lakaienhafteste in uns, denn er muss
doch tun, was das viel weitsichtigere Unterbewusstsein im Rate
der unsichtbaren, vielleicht kosmischen Motive beschliefft.“ Der
Weltkrieg hat diese Abkehr vom Verstande gewaltig geférdert, und
vor der Psychanalyse dehnt sich ein ungeheures Gebiet zur Er-
forschung aus. Sie wird sich dann aber, wie sie es jetzt schon
vereinzelt getan hat, geschlossen von Freuds Pansexualismus frei-
machen miissen. So konnte es kommen, dass man wieder zu jener
tiefsten Erklarung griffe, die Novalis (Fragmente) gegeben: ,Alles
Auserwihlte bezieht sich auf Mystizismus. Wenn alle Menschen
Liebende wiren, fiele der Unterschied zwischen Mystik und Nicht-
mystik weg.“ Und er gab sogar zu, diese Erscheinungen konnten
durchaus auf dem ,gesunden Menschenverstand“ beruhen. Die
Nachziigler aber, die weiterhin Transzendentes mit plumpen Handen
zu greifen versuchen wollen, werden sich in ihren eigenen Sack-

gassen fangen und sich von Mephisto sagen lassen miissen:

»Daran erkenn’ ich den gelehrten Herrn!

Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern;

Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar;
Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr.*

ZURICH EUGEN MOSER

aooo

358



	Psychanalyse und Mystik

