
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Barbar : eine sprachgeschichtliche Studie

Autor: Werner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BARBAR
EINE SPRACHGESCHICHTLICHE STUDIE l)

Es braucht nicht als Axiom zu gelten, dass lediglich die gemeinsame
Sprache eine Volksindividualität und Nationaigefühl erzeugen und bedingen
könne. Sicher gibt es noch eine Menge anderer Bestimmungsstücke dieser

Imponderabilien. Aber doch ist vielen Vöikern das Gefühl tief eingewurzelt,

durch die Sprache zur Einheit verbunden der ganzen übrigen Welt
gegenüber zu stehen. Die Sprache erscheint als Ausdruck und Schlüssel
einer abgeschlossenen Geisteswelt. Die Kenntnis der Sprache vermittelt
das Bürgerrecht innerhalb der Einheit, ihre Unkenntnis führt zur
Ausschließung. So entsteht das politische Ideal der Vereinigung aller
Gleichsprechenden, deren Sprache und somit auch Denken man verstehen kann.
Herodot berichtet von den Ägyptern, dass sie ein besonderes Wort
besaßen, um die fremden Völker zu bezeichnen, die nicht ihre Sprache redeten,

die Perser wurden von den Arabern Stotterer genannt, weil auch sie
nicht zu der sprachlichen Einheit gehörten, und noch heute nennt der Slave
den Deutschen einen Stammen, weil er dessen Sprache nicht versteht, der
Deutsche also gewissermaßen stumm ist für ihn. Auch die Griechen hatten
in hohem Maße die Empfindung, durch die Sprache zur Einheit verkittet
zu sein und sie bezeichneten deshalb alle außerhalb der Sprache — und
damit der Kultur — stehenden Völker als Barbaroi. Diese Benennung
enthielt zunächst nichts weiter als die Feststellung, dass man jene fremden
Menschen nicht verstand, denn das Wort sollte lautmalend einfach
unverständliches Plappern und Lallen imitieren. Vor allem lag ursprünglich wohl
kein Ton von Überlegenheit in dem Wort. Diesen Klang bekam es dann
freilich sehr bald durch die natürliche Rivalität, die zwischen allen Völkern
besteht. Darum gaben die Griechen gern dem Wort Barbar eine
geringschätzige Nebenbedeutung.

Diese Entwicklung des Wortes war bedingt durch den damaligen
tatsächlichen Aufschwung des Hellenentums. Sie fällt in den Anfang des
5. Jahrhunderts. Durch die Perserkriege hatte sich Griechenland die
Unabhängigkeit und eine mächtige Weltstellung erkämpft. Dies musste dem
Nationalstolz einen mächtigen Impuls geben. Fast mit einem Schlag wurde
es eine Ehre, ein Hellene zu sein und in den Worten Hellene und Barbar
begann sich eine kulturelle Kluft zu offenbaren. Die attischen Tragiker
machten sich zu Aposteln des nationalen Sonderstolzes, der dann bei Euri-
pides schon in unangenehmen Chauvinismus ausartete. Dem Typus des
Hellenen werden alle erdenklichen Tugenden angerühmt, dem Barbaren
dagegen alle entgegengesetzten Laster aufgebürdet. Der Hellene galt als
tapfer, treu, edelmütig, freigebig, wahrheitsliebend, der Barbar als feig,
hinterlistig, grausam, geizig, lügnerisch.

Schon bald traten freilich einsichtige Leute auf, die sich der blinden
Verachtung alles „Barbarischen" mutig entgegenstellten. Es zeugt von der
tiefen Einsicht des Thukydides in das Wesen aller Kultur, dass er in der
Einleitung zu seinem Werk nachzuweisen suchte, dass die Unterscheidung

') Das Thema ist von mir ausführlicher behandelt worden in den Neuen Jahrb. f. d-

Iclass. Altertum, Bd. 41, 1918, S. 389 ff. Dort finden sieh auch die Belegstellen zu den

vorliegenden Ausführungen.

332



Von Hellenen und Barbaren überhaupt nichts Ursprüngliches sei, sondern
dass auch die Griechen sich ganz allmählich aus dem ursprünglichen
Zustand der „Barbarei" herausarbeiten mussten. Aber das Wort behielt
seinen gehässigen Sinn sogar dann noch, als Alexander der Große durch
Erweiterung des geographischen und politischen Horizontes eine Grundlage
schuf zu gerechterer Beurteilung fremder Völker und Sitten. Zwar wurde
dadurch das scharf sich absondernde Nationalitätsgefühl der Griechen
früherer Zeiten tatsächlich zum Schwinden gebracht, aber inzwischen war
der Begriff Barbar zu einem starren Schema geworden, an dem sich nichts
mehr ändern ließ. Der ursprünglich ethnographische Begriff war
unterdessen auch zu einer moralischen Geltung gekommen und konnte schließlich

sogar zur Charakterisierung von Einzelindividuen verwendet werden,
die man als feig, hinterlistig, grausam, geizig, lügnerisch bezeichnen wollte.
Damit erreichte das Wort eine Bedeutungsstufe, auf der es sich durch
gelehrte Studierstubenüberlieferung bis heute gehalten hat. Die Begriffe,
die wir heute mit der Bezeichnung eines Menschen als „Barbaren" verbinden,

wurden dem Wort in dieser alten Zeit aufgeprägt.
Daneben aber hat sich das Wort in einem mehr ethnographischen

Sinn doch noch weiter entwickelt und schließlich sogar unerwartet reiche
Schosse bis in die modernen Sprachen hineingetrieben. Zunächst beginnt
es in seiner Anwendung auf bestimmte Völker Wandlungen durchzumachen,

die mit dem Übergang der Kulturhöhe von einem Volk auf das
andere genau übereinstimmten. Lange Zeit durften die Hellenen, die den »
Ausdruck geprägt hatten, alle übrigen Völker als Barbaren titulieren, und
sie taten dies noch, als sie bereits längst nicht mehr an der Spitze der
Zivilisation marschierten. Auch die Römer galten ihnen als Barbaren und
eine hellenische Kolonie Unter-Italiens, die römischer Hoheit verfiel, wurde
ebenso gut als barbarisiert beklagt wie eine von Skythen eroberte Griechenstadt

am schwarzen Meer.
Interessant ist zu beobachten, welche Haltung die Römer diesem

dünkelhaften Wesen gegenüber einnahmen. Politisch waren sie ja längst
Herren in Griechenland, aber kulturell fühlten sie doch die eigene Unur-
sprünglichkeit gegenüber den Griechen und waren ehrlich genug, dies offen
einzugestehen. Demgemäß schämte sich in älterer Zeit kein Römer, sich
selbst gutmütig einen Barbaren zu nennen im Vergleich zu den Griechen mit
ihrer alten traditionellen Kultur. Sehr deutlich wird dieses Verhältnis in der
Auffassung, welche die römischen Komödiendichter der altern Zeit von ihrer
Aufgabe hatten. Es war eine — freie — Übersetzung einer griechischen
Komödie zu liefern, nicht ein eigenes Stück. Wer dieses gab, bot dem
römischen Publikum mehr als es verlangte und gestattete und wurde
darum fast getadelt. Nur der brummige alte Cato war naiv genug, sich
darüber zu ärgern, dass er von den Griechen unter die Barbaren gezählt
wurde. Er konnte eben die Großzügigkeit nicht begreifen, die darin liegt,
ein Schlagwort, das einem andern Freude macht, aber weiter weder nützt
noch schadet, lächelnd zu ignorieren.

Später freilich erschien den Römern selbst die griechisch-römische
Kultur als festverschmolzene Einheit und sie begannen daher nun ihrerseits

alle außerhalb dieses Kreises Stehenden Barbaren zu nennen.
Inzwischen aber gingen im Innern des römischen Weltreiches Dinge vor-
sich, die zu einer neuen Begriffsverschiebung unseres Wortes führten. Als

333



neue Großmacht wuchs das Christentum empor, und bei dem Kampf, der
sich entspann, ergab es sich, dass „Barbar" die Bezeichnung für den Christen

wurde. Merkwürdig aber ist, dass für die Gegner des Christentums
nicht der Kampfname „Romani", sondern „Hellenen, Graeci" geltend
wurde. Dies ist ein deutliches Zeichen dafür, dass der Kampf,
obgleich er auf dem Boden des römischen Reiches sich abspielte, gar nicht
zwischen dem römischen Reich und dem Christentum geführt wurde. Um
zu erläutern, was damit gemeint ist, muss etwas weiter ausgeholt und
anf den Unterschied zwischen dem griechischen und römischen
Staatsgedanken eingegangen werden. Die Griechen waren immer bestrebt
gewesen, in eroberten Ländern auch ihren Geist zu pflanzen, und sie waren
geneigt, Völker mit starker Eigenart, die griechische Sprache und Sitte
nicht annahmen, als minderwertig zu betrachten, d. h. sie betrachteten
ihre Aufgabe in der Hauptsache als eine geistig-intellektuelle. Die Römer
dagegen, die überhaupt nicht national im Sinn der beschränkten Polis
dachten, und weniger nach völkischer Abgrenzung als nach staatlicher
Ausbreitung trachteten, waren bereit, jedem Untertanen sein angestammtes
Fühlen und Denken zu lassen, so lange diese Dinge nicht in Politik
eingriffen, d. h. sie fassten ihre Aufgabe rein materialistisch auf. Die Griechen
hatten über den intellektuellen Aufgaben die Kraft verloren, sich gegen
militärische Angriffe zu wehren, dafür blieben ihre geistigen Kräfte auch unter
römischer Herrschaft teilweise unbesiegt. Umgekehrt wurde das römische
Reich durch die materialistische Auffassung seiner Aufgabe unfähig,
dem Ansturm neuer Ideen, zumal auf religiösem Gebiete, standzuhalten.
So waren das römische Reich und das Christentum letzten Endes gar nicht
kommensurable Größen, sondern als Gegner des Christentums traten
diejenigen Teile griechischer Gesinnung auf, die sich im Römerreich lebendig
erhalten hatten. Dieser Zustand spiegelt sich in den Schlagwörtern, die
damals geschaffen wurden und wonach die Bekenner des Christentums
Barbaren, die Anhänger des Heidentums dagegen Hellenes oder Graeci
genannt wurden. Die Nationalität spielte dabei gar keine Rolle mehr,
sodass im 6. Jahrh. sogar ein Mohammedaner als „sarazenischer Hellene"
bezeichnet werden konnte.

Mit dieser Verwendung auf religiösem Gebiet ist scheinbar jede
Möglichkeit einer Weiterentwicklung für unser Wort abgeschnitten; denn es
braucht, um leben zu können, einen kulturellen Zwiespalt, wobei es dann
zur Bezeichnung der Tieferstehenden dient. Für lange Zeit tritt aber nach
dem römischen Weltreich keine neue Macht auf, die sich anmaßen dürfte,
auf andere Völker als auf Barbaren herabzuschauen. In den Kämpfen der
Völkerwanderung galt lediglich das Recht der starken Faust und der Name
Roms hatte seinen Glanz so sehr verloren, dass ein Germane es geradezu
als Beleidigung empfand, wenn ihn jemand mit der Bezeichnung Romanus
ehren wollte.

So scheint es unerlässlich, dass um diese Zeit das Wort Barbarus aus
der lebendigen Sprache verschwinden muss. Dem war jedoch nicht so.
Allerdings musste unser Wort, um lebensfähig zu bleiben, in Form und
Bedeutung fast unglaubliche Veränderungen durchmachen, bis es schließlich,
formell beinahe unkenntlich geworden, in der Bedeutung geradezu ins
Gegenteil verkehrt war. Dies kam so: Die Römer hatten sich gewöhnt,
besonders ihre Nachbarn im Norden, die germanischen Stämme als Barbaren

334



zu bezeichnen. Zunächst standen sie der primitiven Lebensweise dieser
Völker mit ungemischter Verachtung gegenüber; mit einem Male aber setzte
sich ein Gefühl erschreckten Staunens durch, als das Reich unter den
Angriffen eben dieser Barbaren zusammenzubrechen drohte. Gegen diese wilde
Kraft half alle verfeinerte Kultur nichts. Und das Erschrecken, das damals
durch die Römerwelt lief, war stark genug, auch dem Wort barbarus einen
Völlig geänderten Sinn zu geben. Umgekehrt vermag der Bedeutungswandel
des einen Wortes die ganze Kulturumwertung zu offenbaren, die sich
damals vollzog: barbarus bekommt seitdem 5. Jahrhundert fast den Charakter
emes Lobes in der Bedeutung des wilden, tapferen Soldaten.

Von dieser Stufe aus ging das Wort sodann in die romanischen
Einzelsprachen über. So unglaublich es klingt, darf doch heute als sicher
angenommen werden, dass auf barbarus zurückgeht sowohl das italienische,
wie das spanische und portugiesische bravo, woraus dann in späterer Zeit
das französische brave und das deutsche brav sich ableiteten. Doch bis
dahin war der Weg noch weit; denn der Übergang vom Barbaren zum
braven Menschen ist nicht mit einem Schritt getan. Überall da, wo das Wort
innerhalb der Romania altbodenständig ist, knüpft es noch an die Bedeutung
roh, wild an. Dies ist der Fall eben im Spanischen und Portugiesischen, wie
auch im Provenzalischen. Im Französischen dagegen bedeutet es von seinem
Auftreten an mutig, tapfer, muss also hier erst später entlehnt worden sein.

Welches aber waren die Gründe, die dazu führten, dass unser Wort
etwa im 14. oder 15. Jahrhundert aus jener neutralen Sphäre heraustreten
und zu einem offenkundigen Lob werden konnte? Wenn ein Wort seine
Bedeutung ändert, so muss eine psychologische Notwendigkeit bestehen,
dadurch eine Lücke im Sprachschatz auszufüllen; denn die Sprache arbeitet
außerordentlich ökonomisch mit ihrem Material, den Wörtern. So lässt sich
denn auch hier wenigstens eine Vermutung aufstellen über die Gründe des
Bedeutungswandels. Der mittelalterliche Idealbegriff des Ritters und Kriegers
war ausgedrückt worden durch das Wort preux. Nun änderte sich aber die
Art der Kriegführung. Die spanischen und italn-nischen Söldner hatten
eine andere Auflassung vom Kriegshandwerk als der mittelalterliche Ritter.
Darum war jenes pathetische Wort nicht mehr geeignet, ihren Tapferkeitsund

Tugendbegriff darzustellen. Das Wort preux wurde ungebräuchlich
und an seiner Stelle suchte man einen neuen Ausdruck. Man fand ihn in
dem Wort bravo, denn im Munde des Söldners bedeutete bravo damals schon
ein Lob, als es noch wi'des Ungestüm bezeichnete. So war es der sermo
militaris, die Soldatensprache, welche dem Wort seine Expansionskraft
verlieh.

Der friedliche Bürger dagegen war um so mehr geneigt, dem Wort
einen schlimmen Sinn beizulegen, je mehr er von der „braven" Soldateska
zu leiden hatte, die bei ihm in Quartier lag oder gar als Feind die Stadt
plünderte. So standen dem Wort zwei Entwicklungsmöglichkeiten offen, je
uachdem die Anschauung der einen oder der andern Gesellschaftsklasse
obsiegte. Relativ harmlos war es, wenn der Bürger nur die Prahlsucht der
Soldaten aufs Korn nahm durch Bildung von Wörtern wie braver, bravade,
denen heute noch der Begriff übertriebener Aufschneiderei innewohnt.
Schlimmer war eine andere Anwendung des Wortes, die im 16. Jahrhundert
iu Italien unter der Bürgerschaft aufkam, wonach als bravi die gedungenen
Meuchelmörder bezeichnet wurden.

335



Schließlich aber drang aus der Soldatensprache die Veredlung des
Begriffes bravo auch in die Sprache der Bürger ein. Nur füllte natürlich der
Bürger seinen Begriff von der Bravheit mit etwas anderem Bedeutungsinhalt,

als der Soldat getan hatte. Für ihn bezeichnete, entsprechend seiner
veränderten Stellung zum Leben überhaupt, brav nicht mehr bloß physische
Eigenschaften, sondern vornehmlich sittliche Vorzüge. Die Bedeutung schreitet,
darum weiter, von tapfer, mutig zu wacker, ehrlich, bieder.

Inzwischen aber war das Wort auch als Fremdwort ins Deutsche auf-,

genommen worden; denn nach dem Gesagten ist klar, dass es kein"
angestammtes deutsches Wort sein kann. Aus der Befragung der mundartlichen,
Literatur wird deutlich, dass die Aufnahme in der ersten Hälfte des 16.
Jahrhunderts erfolgte. Populär wurde das Wort dann besonders während des

dreißigjährigen Krieges. Dies ist ein Zeichen dafür, dass auch hier wieder
die Soldatensprache sich den Ausdruck aneignete und ihn weiter
verbreitete. Der Vorgang kann vielleicht so gewesen sein: Im Mhd. und später,
bezeichnete das Wort frnm den Inbegriff aller Mannestugenden. Der
Ausdruck verbreitete sich insbesondere unter den „frommen" Landsknechten,
wo er freilich seine allgemeine Bedeutung verlor zugunsten des Begriffs
der bloßen Tapferkeit und militärischen Tüchtigkeit. Aber zu Anfang des
16. Jahrhunderts und vielleicht besonders durch Luthers Einfluss begann
fromm mit stark eingeschränkter Beziehung die Frömmigkeit gegen Gott
zu bezeichnen. Und da diese Entwicklung allgemein durchdrang, wurde
natürlich das Wort fromm für die Landsknechte unbrauchbar. Es entstand
eine Lücke in ihrer Sprache, die sie dadurch auszufüllen trachteten, dass
sie aus dem Jargon ihrer fremden Kameraden das Wort brav entlehnten.
Auch hier wurde das Wort dann vom Volk aufgenommen und fand bald
eine solche Verbreitung, dass gegen Ende des 17. Jahrhunderts ein Mann,
der sich die Erforschung der Sprache zum Studium gemacht hatte, sich über
seine Herkunft täuschen und ihm unbedenklich deutschen Ursprung
zuschreiben konnte.

Dem Wort selbst aber war Gerechtigkeit widerfahren. Es hatte sich
aus seiner Verfehmung gerettet in die angesehene Klasse von Ausdrücken,
die Lob spenden und darum überall willkommen sind. Aus den Barbaren
waren brave Menschen geworden.

Welches aber wird die Zukunft des Wortes sein Schon heute lässt
sich an ihm die Beobachtung machen, die übrigens allgemeine Gültigkeit
hat, dass'keine Gattung von Wörtern sich rascher abnützt, als die, welche
ein Lob enthalten. Loben darf man nicht in abgeschliffenen Wendungen,
sonst ist der Gelobte schlecht zufrieden. Darum müssen immer neue Wörter
des Lobes geprägt werden und neue originelle Wendungen. Die alten Formeln
des Lobes aber werden verpönt und bekommen irgendeinen üblen, meist
ironischen Sinn. Wenn wir heute jemandem das Lob der Bravheit erteilen,
so geschieht das kaum, ohne dass ein Lächeln um unsere Mundwinkel zuckt
und ein Körnchen gutmütiger Ironie in der Stimme zittert.

ZÜRICH HANS WERNER

Verantwortlicher Redaktor: Prof. Dr. E. BOTET.
Redaktion und Sekretariat: Bleicherweg 13. — Telephon Seinen 47 96.

336


	Barbar : eine sprachgeschichtliche Studie

