Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Einigungsbestrebungen im Protestantismus
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINIGUNGSBESTREBUNGEN
IM PROTESTANTISMUS

Eine unzeitgemifie Betrachtung! wird man sagen. Hat denn
nicht der Krieg uneinig gemacht, was bisher geistig noch zusammen-
hielt in Europa? Besinnt man sich nicht viel stirker auf das, was
trennt, und gribt auch da die Grenzlinie wieder stiarker auf, wie
zwischen Luthertum und Calvinismus, wo sie durch ein jahrhunderte-
langes Zusammenleben allméhlich sich verwischt hatte? Man
konnte noch weitergehen und fragen, ob der Protestantismus iiber-
haupt eine Anlage zur Einheit in sich trage. Hat er sich doch in der
Geschichte vielmehr als ein Prinzip der Differenzierung erwiesen!
Er hat dadurch Freiheit und scharf umrissene Pers6nlichkeiten ge-
schaffen — aber hat dieses hohe Gut mit innerer Zerrissenheit
schwer bezahlen miissen. Er hat keine groff angelegte Gemeinschaft
zustande gebracht. Die Freiheit und das Recht des Individuums
haben seine Kirchen von innen heraus gesprengt, sodass fiir viele
seiner geistigen Anhinger ein Zustand entstehen konnte, der in
jenem bekannten Worte Coleridges auf witzige Weise ausgedriickt
ist: Ich rechne mich zu jener heiligen, allgemeinen, alleinselig-
machenden Kirche, deren einziges Mitglied gegenwartig ich selbst bin,

Diese Schwiche unseres Gemeinschaftssinnes ist uns von jeher
von Katholiken und Anglikanern!) vorgeworfen worden. Mit vollem
Recht. Denn eine individualistische Zerbrockelung der Gemeinschait
ist nicht nur an sich schon eine Falschung der Botschaft Christi,
»ein Zerreifien seines nahtlosen Gewandes“, sondern auch eine Ver-
stimmlung des menschlichen Wesens iiberhaupt, das in seiner vollen
Auswirkung zwischen Individuum und Gemeinschaft als seinen beiden
eigentlichen Polen schwingen muss.

Aber es scheint neuerdings, dass das Pendel nach der einen
individualistischen Richtung am Ausschwingen ist und die Gegen-
schwingung sucht. Diesen Eindruck gewinnt man vor allem, wenn
man die starken Einigungsbestrebungen betrachtet, die sich gegen-
wartig im englisch-amerikanischen Protestantismus abspielen. Man
darf sie nicht etwa blofl als Folge des Krieges betrachten; denn sie

1) Siehe meinen Artikel: Ein anglikanischer Angriff auf den Protestantismus.
Wissen und Leben, 1917. Heft 23.

108



haben schon friiher eingesetzt, aber nun allerdings durch den poli-
tischen Zusammenschluss eine gewisse Forderung erfahren. Sie
gehen zunidchst darauf aus, die verschiedenen historisch gewordenen
Kirchen des eigenen Landes zu einigen. Der amerikanische Prote-
stantismus ist darin mit einem Versuche grofien Stils vorausgegangen
in der Griindung der Federation der ,Churches of Christ“. Das Ziel
ist nicht auf einen Schlag erreicht worden. Erst nach langjihrigen
Versuchen, vor allem nach einer Reihe von ,Let-us-know-one-ano-
ther-Konferenzen“ schlossen sich von 1908 bis 1913 dreifiig ver-
schiedene kirchliche Denominationen mit 139,000 Kirchen und
ungefdhr siebzehn Millionen eingeschriebener Anhidnger, denen
eine Seelenzahl von gegen fiinfzig Millionen entsprechen wird, zu
einem. Kirchen-Bunde zusammen.

Dieser Zusammenschluss machte sich aufs schnellste auch als
eine Macht im offentlichen Leben fiihlbar. Denn von Anfang an
suchte der Bund seine Einheit nicht in einem politischen oder
lehrhaften Statut, sondern in einer ,Union in service“, in einer
Zusammenfassung aller moralischen, religiésen und sozialen Krifte,
die das Leben des Volkes praktisch beeinflussen kénnen. Es gibt
daher wohl keine kirchliche Gemeinschaft der Welt, in der eine
so enge Verbindung von kirchlicher Tatigkeit mit sozialen Gedanken
hergestellt worden ist. Kirche und Sozialismus haben hier eine
Einigung gefunden wie sie in der Evangeliumsbotschaft von der
briiderlichen Gemeinschaft verkiindigt ist. Dieser Kirchenbund tritt
mit seiner ganzen Macht ein fiir das Recht der Arbeiter auf Schutz,
tiir das Prinzip derschiedsgerichtlichen Losung von Streitigkeiten zwi-
schenArbeitgebern und Arbeitern, fiir die Unterdriickung des ,sweating-
systems*“, ftir Verminderung der Arbeits- und fiir Erweiterung der
Ruhezeit, fiir Sonntagsruhe, fiir das Existenzminimum und fiir Er-
reichung der hochsten Lohnzahlung, die einer Industrie moglich
ist, fiir Alterspensionen, fiir Sozialreform im allgemeinen. Der Bund
begniigt sich nicht damit, diese Prinzipien auszusprechen, und
theoretisch oder von der Kanzel verkiindigen zu lassen, sondern
sucht sie in stindiger Fiithlung mit den Arbeitern durchzufiihren
und scheut sich auch nicht, in schwierigen Fallen von sich aus
besondere Enqueten zu veranstalten und praktische Mafinahmen
sozialpolitischer Natur zu treffen, um so schreiende Ubelstinde aus
der Welt zu schaffen.

109



Die Macht dieses Kirchenbundes reicht auch in diesen Welt-
krieg hinein, insofern er sich z. B. gegen eine Fortsetzung eines
Wirtschaftskrieges ausgesprochen hat, allerlei Hilfswerke fiir das
Rote Kreuz und die geistige Fiirsorge fiir das Heer iibernahm und
durch seinen Sekretir Dr. Mac Farland, der letzthin Frankreich
besuchte, gerade auch den franzdsischen protestantischen Kirchen
wertvolle Hilfe brachte.

Die Bildung dieser grofiten protestantischen Gemeinschait hat
anfeuernd gewirkt auf dhnliche Bestrebungen, die seither auch in
Europa unternommen worden sind. Zundchst unter den Prote-
stanten Englands und Schottlands. Nachdem schon seit 1891 die
Grindelwalderkonferenzen den Boden vorbereitet hatten, fiihrten
diese schlieBilich im Jahre 1916 auf einer gemeinsamen Tagung im
Mansfield-College zu Oxford zu einer engern Fiithlungnahme zwischen
elf verschiedenen nonconformistischen d. h. protestantischen Kirchen-
gemeinschaften, deren Ziel der Zusammenschluss zu einer ,National
Free Church Federation“ ist. Die Atmosphire ist nach dem Aus-
spruch von Principal Selbie, einem der eiirigsten Forderer des Zu-
sammenschlusses, einer Einigung so giinstig wie noch nie, obschon
auch jetzt noch sehr mit der Eifersucht der einzelnen Denomina-
tionen zu rechnen ist. Deshalb soll auch der Autonomie und
Gewissensfreiheit der einzelnen Kirche, namentlich auch hin-
sichtlich des Bekenntnisses, der grofitmogliche Spielraum gelassen
werden,

Eine durchaus parallel verlaufende Bewegung ist am Werke
unter den Protestanten Schottlands. Nachdem schon vor einigen
Jahren ein langst erstrebter Zusammenschluss mehrerer freier Kirchen
zur ,United Free Church“ erreicht worden war, bleibt heute noch
ein weiterer Schritt zu tun, der allerdings weit schwieriger ist, nam-
lich die Verbindung dieser protestantischen Kirche mit der ,Church
of Scotland“, die mehr staatlichen und hochkirchlichen Charakter
hat, wenn auch in geringerm Mafle als die Church of England,
und die der presbyterianischen Verfassung viel niher steht.

Damit rithren wir an das brennende Problem, ob es gelingen
werde, iiberhaupt zwischen der anglikanischen und den protestan-
tischen Kirchen Grofibritanniens irgend einen Zusammenschluss zu
finden. Die anglikanische Kirche betonte bisher, namentlich in ihrer
hochkirchlichen Richtung, aufs schirfste ihren Unterschied von allen

110



nonconformistischen Gemeinschaften.?) Thre ganze Liebe hingt am
Episkopat. Ohne Bischof gibt es fiir sie keine Kirche., Denn in
der apostolischen, durch Bischofsweihe gesicherten Sukzession sieht
sie den Zusammenhang mit dem Urchristentum und die richtige
Verwaltung der geistlichen Gaben gewihrleistet. Die bischofliche
Organisation der Kirche und die Sakramente erscheinen ihr neben
der Bibel, dem apostolischen und dem nicaenischen Glaubens-
bekenntnis als-die Grundsiulen der christlichen Gemeinschaft. Daran
darf laut dem sogenannten Quadrilateral, einer bindenden Erkldrung
der bischoéflichen Lambethkonferenz, nicht geriittelt werden. Die
anglikanische Kirche will diese historischen Giiter gerade im Blick
auf ihre kommende Vermittlungsaufgabe nicht preisgeben. Denn
sie sieht es tatsichlich als ihre Aufgabe an, eines Tages die Briicke
zu schlagen zwischen dem Protestantismus, Rom und den orien-
talischen Kirchen. Wenn der Protestantismus und besonders Rom
dafiir ein etwas langsames Verstindnis beweisen, so hat die
griechische Orthodoxie tatsdchlich immer sehr auf Verbindung mit
dieser Kirche gehalten, und fiihlt sich keiner der abendldndischen
Kirchengemeinschaften niher verwandt. Erst vor kurzem kam der
Metropolit von Athen, Erzbischof Meletius, nach England, um mit
dem Primas, dem Erzbischof von Canterbury, die Frage einer An-
nidherung zu priifen, und die jiingste Reise des Bischofs von London
nach Griechenland wird mit denselben Bestrebungen im Zusammen-
hang stehen. In der Tat besitzt die anglikanische Kirche in ihrer
dreifachen Grundlage: evangelische Verkiindigung, bischoiliche
Verfassung und romfreie Organisation, Verbindungsstiicke zu jeder
der drei groflen abendlidndischen Ausprigungen des Christentums.
Der neu gewdhlte Bischof Henson von Hereford, der zugibt, dass
die anglikanische Kirche zwar in sich gespalten, unlogisch und
unzusammenhidngend sei, wagt es darum trotzdem gerade von
ihr die kommende Vermittlung und zwar nicht nur zwischen den
verschiedenen Kirchen, sondern auch zwischen den alten christ-
lichen Wahrheiten und der modernen Lebensauifassung zu erwarten
und verweist auf das Wort Joseph de Maistre’s: -Si jamais les
chrétiens se rapprochent, comme tout les y invite, il semble que
la motion doit partir de I’Eglise d’Angleterre.

1) Siehe: ,Ein anglikanischer Angriff auf den Protestantismus.* Wissen und
Leben, 1917, Heft 23.

111



Um dieser moglichen Vermittlungsaussichten willen hat diese
Kirche bisher immer in ziemlich schroffer Weise an ihrer charak-
teristischen Eigenart festgehalten, besonders in ihrer hochkirch-
lichen Richtung, die durch eine grofie Anzahl gerade der tiich-
tigsten und sozial sehr titigen Geistlichen vertreten wird.

Aber die Notwendigkeit einer Einigung dringt sich trotzdem
gerade in dieser Kriegszeit so gebieterisch auf, dass wenigstens
nach den Bedingungen gesucht wird, unter denen sich die getrennten
Kirchen begegnen und unter welchen sie sich mit einander ver-
stindigen konnten. Einen kleinen Anteil daran wird auch die Arbeit
der Theologie bekommen, denn sie ist es doch zunichst, die fest-
zustellen hat, ob denn wirklich in der Geschichte der Bischof eine so
iiberragende Stellung besessen habe, wie sie ihm im Anglikanismus
zugewiesen wird. Schon ist sie daran, herauszustellen, dass eigentlich
kein prinzipieller Unterscheid bestand zwischen Bischof und Pres-
byter. Damit wiirde die Moglichkeit gegeben, eine Priesterweihe
durch einen Bischof einer solchen gleichwertig anzunihern, die
durch ordnungsgemifl eingesetzte Presbyter, wie in den calvinischen
Kirchen, vorgenommen wird. Die australischen Kirchen sind in
dieser Hinsicht schon auf dem Wege zu einer gegenseitigen Aner-
kennung. Bereits haben denn auch auf anglikanischer Seite un-
langst die Bischofe von Canterbury und York, sowie von London,
ein Komitee ins Leben gerufen, das die Frage der Anndherung
und namentlich die Differenzpunkte zu studieren hat. Das ist von
anglikanischer Seite eine unerhorte AuBerung guten Willens. Laut
dem zweiten Bericht dieses Komitees ,Towards Christian Unity“
hat bereits eine Verstindigung in Glaubens- und gewissen Ver-
fassungsfragen stattgefunden, wihrend einige Differenzpunkte noch
weiterer Beratung bediirfen. Wenn sich nach einer AuBerung des
Bischofs von Carlisle ) anderseits auf freikirchlicher Seite eine
stirkere Willigkeit zur Annahme des Episkopats, namentlich — im
Gegensatz zu Rom — in seiner konstitutionellen Form bemerklich
macht, so soll das auf dieser Seite zunichst nur den Sinn haben,
dass eine historisch als gliicklich und wirksam erwiesene Organi-
sationsform aufgenommen, die historische Kontinuitit fiir die be-
treffende Kirche damit bewahrt, die Verschiedenheit christlicher

1) Nineteenth Century Sept. 18 League of churches.

112



Typen anerkannt und das AuBere, das Episkopat, um des Innern
willen angenommen wiirde (,to accept the outward for the inward“).

Wenn wirklich ein solcher freier Zusammenschlufl zwischen
der anglikanischen Staatskirche und dem gesamten britischen
protestantischen Freikirchentum zustande kime, wofiir die grofile
Aussicht besteht, so wiirde das im Zusammenhang mit der Eini-
gung des amerikanischen Protestantismus zu einem kirchenge-
schichtlichen und -politischen Ereignis ersten Ranges. Es wiirde
den ganzen Protestantismus in derselben Richtung fortreissen. Es
wiirde fiir den Aufbau der christlichen Gemeinschaft eine eben-
solche Reformation bedeuten, wie diejenige des XVI. Jahrhunderts
fiir den Glauben. Eine Einigung auf dieser Linie wiirde auch
unerwartete Perspektiven erdfinen fiir eine neue Gestaltung des
Verhdltnisses zwischen den Reformationskirchen und dem Katholi-
zismus. Die Anglikaner haben das Wort ,katholisch im Sinne
von ,allgemein“ und den daran haftenden Anspruch nie aufge-
geben — und nirgends wird so leicht zugegeben, daff die ganze
bisherige Auseinandersetzung zu sehr auf Kritik des Gegners ein-
gestellt war.l) Wenn das Alte iiberall in der Welt stirzt und
Neues wird, so mul es auch in der dunklen und trostlosen Zer-
rissenheit der christlichen Kirchen tagen.

Bereits machen sich diese Einigungsbestrebungen auci  auf
dem Kontinent fiihlbar, so in Frankreich und vorliufig in der
welschen Schweiz, wo sich die freien und nationalen Kirchen mit
andern religiosen Korperschaften zu einer Federation zusammen-
geschlossen und sogar eine besondere westschweizerische Kirchen-
konferenz neben der allgemein schweizerischen aufgestellt haben.

In Deutschland hat ein grofies und grundlegendes Einigungs-
werk zwischen der lutherischen und der reformierten Kirche, vor
allem in Preuflen, bereits vor hundert Jahren seinen Abschluss
gefunden in der Union. Diese hat allerdings nicht verhindert, dass
in Deutschland daneben sowohl lutherische wie reformierte Kirchen
in ihrer Sonderexistenz weiter bestehen blieben, hat aber doch im
ganzen segensreich und verbindend gewirkt. Sie hat aber noch
viel zu tun iibrig gelassen, und namentlich mit dem Aufkommen
der neuern Theologie ein feindseliges Parteiwesen bestehen lassen.

1) Pr1nc1pal Garvie in The London Quarterly Review July 1918 ,The ca-
tholic church of the Future.“

113



Der Krieg dringt aber trotzdem auch hier auf stdrkern Zusammen- .
schluss, und der Ruf nach einer Reichskirche ist auch seit dem
Kriege immer lauter geworden, wenn er auch starken dogmatischen
Schwierigkeiten begegnet, die vorlaufig uniiberwindlich erscheinen.
Bei allen diesen genannten Bestrebungen handelt es sich zu-
nichst um einen Zusammenschluss der Kirchen desselben Landes.
Diese Bestrebungen greifen aber weiter und suchen auch trotz des
Krieges eine Fiihlung zwischen den Protestanten verschiedener Linder
herzustellen. Bereits in einem frithern Artikel !) wurde in diesem Zu-
sammenhang auf die Bedeutung der Weltkirchenkonferenz in Kon-
stanz hingewiesen, die im Jahre 1914 zusammentrat. Sie war geplant
als eine machtvolle Friedensorganisation, eine Mobilisierung aller
innern Krifte der Kirche fiir die Losung internationaler Probleme,
als Brennpunkt eines internationalen Gewissens und iiberhaupt eines
protestantischen Gesamtbewusstseins, das bisher gefehlt hat. Dass
der Krieg die Konferenz sprengte, hat diesen wundervollen Gedanken
nichts von ihrer Notwendigkeit und ihrer iiberzeugenden Kraft ge-
nommen. Sie wachsen und wirken im stillen ruhig weiter. So
arbeitet z. B. neben den bereits bestehenden Bestrebungen auch
das Verstindigungskomitee zwischen den britischen Kirchen kriftig
auf die Weltkonferenz ,On Faith and Order“ hin. Auf einer Konfe-
renz in Oxford, an der Manner wie Dr. Inge, Dr. Estlin Carpenter,
Principal Selbie, Dr. Lock und andere hervorragende Vertreter der -
kirchlichen und parlamentarischen Welt teilnahmen, wurde noch im
August dieses Jahres eine Kundgebung beschlossen, wonach die
Kirchen die grundsitzliche christliche Einheit der Menschen in allen
Beziehungen (sozialen wie internationalen) zum Ausdruck zu bringen
und kraftiger ihre internationale Sendung zu betitigen héatten. Eben-
sowenig hat Erzbischof Sodesblom in Upsala trotz mehrfacher
Misserfolge es aufgegeben, an einer Anniherung zu arbeiten, und
in Deutschland steht eine wachsende Anzahl trefflicher Méinner
hinter der Verbindungs- und Vers6hnungsarbeit Sigmund Schultzes
in der Eiche.
 Der Augenblick fiir eine Aktion von einem Land zum andern
ist noch nicht gekommen, aber er steht vor der Tiire. Und so gut
der Friedenskongrefl sekundiert sein wird von einer internationalen

1) Siehe ,Der Internationale Kitt* in Wissen und Leben, 1918, Heite 18 und 19.

114



sozialistischen Konferenz, die gewisse geistige Strémungen in die
Friedensarbeit hineinleiten wird, so gut ist eine Parallelaktion der
christlichen Kirchen zu erwarten, die sich endlich darauf besinnen,
ihren gemeinsamen geistigen Gehalt fiir das Verstindigungswerk
wirksam zu machen.

Wenn man sich nun frigt, auf was fiir Grundsétzen eine Ein-
heit oder Annaherung der protestantischen Kirchen aufgebaut werden
soll, so ldsst sich gerade von den amerikanischen Einigungs-
bestrebungen grofien Stils viel lernen.) Alle bisherigen Einigungs-
versuche haben gezeigt, dass es fast unmdglich ist, eine Einheit
auf ein gemeinsames dogmatisches Bekenntnis zu griinden, das
allen Anspriichen geniigt hitte. Die dogmatischen Formulierungen
hatten bisher immer ebensosehr trennende Wirkung wie verbindende.
Aus dieser Erkenntnis heraus kam die amerikanische Federation
zu einem vollen und bewussten Verzicht auf ein gemeinsames,
dogmatisch formuliertes Bekenntnis. Es wird durchaus den einzelnen
Kirchengemeinschaften {iberlassen, die sich der Federation an-
schliefen. Zu dieser Stellungnahme hat nicht nur die bisherige
historische Unmoglichkeit, ein Normalbekenntnis aufzustellen, mit-
gewirkt, sondern auch die neuere amerikanische Religionspsycho-
logie, die mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit den intellektua-
listischen Faktor, der jedem Bekenntnis innewohnt, hervorgehoben
hat und den Schwerpunkt religidsen Lebens vielmehr in den emo-
tionalen Gemiitskriften und Werten der Seele entdecken half.

Ebenso wird auf die Aufstellung einer Normalorganisation
verzichtet. Ob sich eine Kirche episkopalistisch oder presbyterianisch,
monarchisch oder demokratisch organisieren will, bleibt ganz ihr
selbst iiberlassen. Nur darauf ist zu halten, dass das betreffende
Kirchenregiment unter Wahrung demokratischer Formen gewahlt wird.

Mit diesem Verzicht auf Einheit, da, wo sie bisher gesucht
wurde, im Dogma und in der Verfassung, gewinnen diese Bestre-
bungen sogleich die Moglichkeit, eine breitere Basis fiir die Ver-
stindigungsversuche unter den Kirchen zu finden.

Die christliche Einheit ist zunichst einmal eine Einheit des
Erbes. Die Bibel, die christliche Geschichte, der christliche Glaube
bilden zunichst doch einen grofien, gemeinsamen geschichtlichen

1) Siehe Constructive Quarterly. Dez. 1917..

115



Besitz der Christenheit, eine Einheit, die im tiefsten Grunde nicht
aufgehoben werden kann durch allerlei peripherische Unterschiede,
eine Einheit, die in der Geschichte ein gewaltiges Stiick gemein-
samen, innersten Gemiitslebens und heiligster Empfindung darstellt.
Man kann zu diesem historischen gemeinsamen Besitz, wie Pro-
fessor Mirbt ausfiihrte, auch die theologische Wissenschaft rechnen,
die durch das Hineintragen des genetischen Gesichtspunktes, durch
das Interesse am Werden jedes christlichen Gebildes und, gerade
durch ihr historisches Verstindnis der Unterschiede, an der Uber-
windung der dogmatischen und konfessionellen Schranken zu
arbeiten befidhigt ist.

Zu dieser Einheit des Erbes kommt eine Einheit der Erfahrung
bestimmter grundlegender Lebenswerte. Wo Geist und Kraft des
Evangeliums im Gemiit erlebt und in der praktischen Arbeit be-
tatigt werden, ist trotz aller individueller Unterschiede eine gewisse
Einheitlichkeit der innern Lebensfiihrung gegeben, eine Einheit der
innersten Lebenswerte, die im Symbol Jesu Christi als des Herrn
und der hdchsten Lebensoffenbarung eine machtvolle Darstellung
besitzen.

Vor allem aber ist die Einheit zu suchen und zu schaifen in
einer umfassenden sozialen Kooperation auf ein gemeinsames Ziel
hin. Wo christliche Kirchen sind, handelt es sich um die Schaf-
fung christlicher Charaktere, um die Anwendung christlicher Prin-
zipien auf die politischen und sozialen Verhiltnisse, 'um die Durch-
dringung der Welt mit dem Geiste des Evangeliums, um die
Besiegung der zerstérenden Michte, die den heutigen Krieg ver-
schuldet haben. Das ist eine Einheit des Ziels, dem auch die
katholische, sowie die griechisch-orthodoxe Kirche unumwunden
zustimmen miissten. Es fehlt auch nicht an Stimmen, gerade in
Amerika und England, die — wie zum Beispiel der edle Baron
von Hiigel!) oder Principal Garvie — trotz aller ultramontanen
Schroffheiten die Moglichkeit einer solchen Kooperation, ja einer
Synthese nicht von der Hand weisen.

Gegeniiber der Fiille der Verschiedenheiten und Trennungs-
motive scheinen diese Gemeinsamkeiten zunichst recht mager und
verschwommen. Ihre verbindende Kraft, ihre geistige organisato-

) The Homiletic Review Sept.17. ,The convictions common to Catholicism
and Protestantism®. '

116



rische Macht scheint recht schwer zu fassen und kaum zu formu-
lieren. Dem Verstand fillt es unendlich leichter, subtile trennende
Unterschiede aufzuspiiren, als es dem Gefiihl, dem Willen, der
Phantasie, kurz, dem Gemiit gelingen wird, eine innere Verwandt-
schaft oder gar eine Einheit einleuchtend darzustellen. Aber hat
nicht vor allem der Intellekt mit seiner Einmischung in das innerste
Leben, mit seiner Formulierung unformulierbarer Erfahrung die
Differenzierung des Christentums immer weiter getrieben und so
einen nicht geringen Teil der heutigen Zerrissenheit verschuldet?
Er musste es tun; aber er soll sein Gegengewicht erhalten im Ge-
fiihl einer Lebenseinheit, in der alle jene intellektuellen oder natio-
nalen oder psychologischen Spannungen immer wieder auigehoben
sind wie die Strebungen, der Druck und die Widerstinde eines
Sdulensystems in der organischen Struktur eines Doms.

Die Zeit drangt dazu. Denn eine ihrer grofiten Aufgaben ist
das soziologische Problem, die Losung der Frage: Wie entsteht
echte notwendige Gemeinschaft unter Individuen und Gruppen, die
durch Anlage und natiirliche Verschiedenheit stark zertrennt sind?
Wie kann itiberhaupt Individuum und Gemeinschaft zusammen
bestehen? Dariiber nichstens mehr.

Die christlichen Kirchen sind der grofite und bedeutendste
soziologische Versuch, deri die abendlindische Geschichte kennt,
mit inneren geistigen Werten eine umfassende Gemeinschait unter
verschiedenartigen Individuen und Volkergruppen herzustellen.

Was heute daher an Einigungsbestrebungen in der christlichen
Welt lebendig ist, verdient schon vom soziologischen Gesichtspunkt
aus hochste Beachtung. Die bisherigen menschlichen Gemein-
schaiftsbildungen waren weder auf politischem, noch auf kirch-
lichem, noch auf sozialem Gebiet ganz irei von Zwang. Eine, reifer
Individuen wiirdige Gemeinschaft aber kann nur aus einem wirk-
lichen Bediirfnis, also aus Freiheit herausgebildet werden. Dieses
Bediirfnis und die innere geistige Moglichkeit dazu liegen heute gar
nirgends so deutlich vor, nicht einmal im Sozialismus, wie in der
christlichen Welt. Im universalen Liebesprinzip, zur Feindesliebe
gesteigert, im Glauben an einen die Geschichte mit Sinn und Ver-
nunit erfiillenden Gott, in der Hoffnung auf eine hdchste Gemein-
schaft, das Reich Gottes, dessen bindende Krifte in den heiligsten
und ehrwiirdigsten Ziigen des Menschenherzens liegen — darin

117



sind unzerstérbare Antriebe zu immer neuen Versuchen vorhanden,
Einigung, Verstindnis, Versshnung zu suchen. ,

Wenn dieses Bediirfnis heute nicht im innersten Zentrum jeder
lebendigen Kirchengemeinschaft wirksam wére, so wiirde die Christen-
heit von der Peripherie her zu stirkerem Zusammenschluss gedriangt.
So wirkt z. B. das gesamte Missionsfeld, auf dem sich die alten euro-
pdi chen Trennungen unter den Christen einfach nicht mehr durch-
fithren lassen. Die erstarkenden chinesischen, indischen und afrika-
nischen Missionskirchen rufen den heimatlichen immer wieder zu:
Wir wollen nichts wissen von eueren Unterschieden und Subtilitaten
und verstehen sie nicht. Vor allem aber ist die Jugend eine ge-
waltige Macht, die sich in allen christlichen Lindern mehr und
mehr der dogmatischen Zucht entringt und eine grofie pragmatische
Einheit in dem Werk der Liebe und der Welteroberung herzustellen
unternimmt. In diesem Sinn wirkt zum Beispiel der Weltbund
christlicher Studentenvereine, der in einem Manne wie John Mott,
eine auflerordentliche gemeinschaftsbildende Energie gefunden hat.

Der Volkerbund, dem die Augen der V6lker sehnsiichtig ent-
gegensehen, kann diese innerlichsten einigenden Kriite, die in der
Christenheit am Werke sind, nicht entbehren. Alles, was jetzt noch
bindende Kraft besitzt, muss aus der Tiefe herauf geschopit und
in den Dienst der Volkerverséhnung und -verbindung gestellt werden.

Die christlichen Kirchen haben daher gegeniiber dem werdenden
Volkerbund eine grofie Verantwortung. Sie haben vor allem dahin
zu wirken, dass die politischen Akte, .die dazu fiihren, begleitet sind
von einer seelischen Stimmung, die ins letzte Dorf hineingetragen
wird und die der Brutalitit eines blofilen Machtsieges entgegen-
wirkt. IThre Aufgabe ist es immer wieder zu fordern, dass sich im
politischen Zusammenschluss nicht die Rachegefiihle, der Hochmut
und die neu erwachenden Machtinstinkte breit machen diirfen, son-
dern Gerechtigkeit, Freiheit, Grofimut und ein wirklicher Wille zur
Versohnung und Gemeinschaft machtig und deutlich mitreden. Sie
‘haben eine geistige Atmosphére zu schaffen in Millionen von Herzen
und Kopfen, mit der auch die politischen Fiihrer rechnen miissen.
Sie haben, als die mit Gemiitskrdften zusammengehaltenen geistigen
Gemeinschaften auch Gemiitswerte in das Werk des Friedens-
schlusses hineinzubauen, die die Dauer des Friedens sicherer ver-
‘biirgen als Paragraphen und politische Garantien. Sie haben endlich,

118



wenn der Gerechtigkeit Geniige geschehen und dié Schuld erkannt
ist, das grofie Wort Verzeihung, das nicht im Woérterbuch der Poli-
tiker und Strategen steht, in die Abrechnung der Volker hineinzu-
werfen und als ein wirkliches Bediirfnis in den Gemiitern lebendig
zu machen. ; :
Die Volkerliga wird kommen. Die christlichen Kirchen werden
gerade durch Vertiefung und Erweiterung ihrer Einigungsbestrebungen
dafiir zu sorgen haben, dass auch der Geist einer wirklichen
Volkerliga kommen kann und der kommende Bund nicht nur in
politischen Erwdgungen, sondern in einem verbindenden Glauben
und guten Willen den stirksten Riickhalt habe. )
ZURICH ADOLF KELLER

aogoo

DAS IST SO TRAURIG....

‘Von CARL SEELIG
Meiner Liedersingerin HELEN GOLL zugeeignet

Das ist so traurig,

Wenn ein Miitterlein

Des Nachis in seine arme Stube tritt
Und es kein Licht,

Kein liebend Kind empfingt.

Das ist so traurig,

Wenn ein miider Greis

Durch laute Straflen bangend wankt
Und sich kein Arm

Ihm schiitzend und erwidrmend beut.

Das ist so traurig,

Wenn die vielen Menschen
Feindselig ihres Weges eilen
Und mit harten Augen

Den Andern auf die Seite stofien.

ooo’

119



	Einigungsbestrebungen im Protestantismus

