
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Einigungsbestrebungen im Protestantismus

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIOUNOSBESTREBUNOEN
IM PROTESTANTISMUS

Eine unzeitgemäße Betrachtung! wird man sagen. Hat denn
nicht der Krieg uneinig gemacht, was bisher geistig noch zusammenhielt

in Europa? Besinnt man sich nicht viel stärker auf das, w.as

trennt, und gräbt auch da die Grenzlinie wieder stärker auf, wie
zwischen Luthertum und Calvinismus, wo sie durch ein jahrhundertelanges

Zusammenleben allmählich sich verwischt hatte Man
könnte noch weitergehen und fragen, ob der Protestantismus
überhaupt eine Anlage zur Einheit in sich trage. Hat er sich doch in der
Geschichte vielmehr als ein Prinzip der Differenzierung erwiesen
Er hat dadurch Freiheit und scharf umrissene Persönlichkeiten
geschaffen — aber hat dieses hohe Gut mit innerer Zerrissenheit
schwer bezahlen müssen. Er hat keine groß angelegte Gemeinschaft
zustande gebracht. Die Freiheit und das Recht des Individuums
haben seine Kirchen von innen heraus gesprengt, sodass für viele
seiner geistigen Anhänger ein Zustand entstehen konnte, der in
jenem bekannten Worte Coleridges auf witzige Weise ausgedrückt
ist: Ich rechne mich zu jener heiligen, allgemeinen,
alleinseligmachenden Kirche, deren einziges Mitglied gegenwärtig ich selbst bin.

Diese Schwäche unseres Gemeinschaftssinnes ist uns von jeher
von Katholiken und Anglikanern]) vorgeworfen worden. Mit vollem
Recht. Denn eine individualistische Zerbröckelung der Gemeinschaft
ist nicht nur an sich schon eine Fälschung der Botschaft Christi,
„ein Zerreißen seines nahtlosen Gewandes", sondern auch eine
Verstümmlung des menschlichen Wesens überhaupt, das in seiner vollen
Auswirkung zwischen Individuum und Gemeinschaft als seinen beiden
eigentlichen Polen schwingen muss.

Aber es scheint neuerdings, dass das Pendel nach der einen
individualistischen Richtung am Ausschwingen ist und die
Gegenschwingung sucht. Diesen Eindruck gewinnt man vor allem, wenn
man die starken Einigungsbestrebungen betrachtet, die sich gegenwärtig

im englisch-amerikanischen Protestantismus abspielen. Man
darf sie nicht etwa bloß als Folge des Krieges betrachten ; denn sie

b Siehe meinen Artikel : Ein anglikanischer Angriff auf den Protestantismus.
Wissen und Leben, 1917. Heft 23.

108



haben schon früher eingesetzt, aber nun allerdings durch den
politischen Zusammenschluss eine gewisse Förderung erfahren. Sie
gehen zunächst darauf aus, die verschiedenen historisch gewordenen
Kirchen des eigenen Landes zu einigen. Der amerikanische
Protestantismus ist darin mit einem Versuche großen Stils vorausgegangen
in der Gründung der Federation der „Churches of Christ". Das Ziel
ist nicht auf einen Schlag erreicht worden. Erst nach langjährigen
Versuchen, vor allem nach einer Reihe von „Let-us-know-one-ano-
ther-Konferenzen" schlössen sich von 1908 bis 1913 dreißig
verschiedene kirchliche Denominationen mit 139,000 Kirchen und
ungefähr siebzehn Millionen eingeschriebener Anhänger, denen
eine Seelenzahl von gegen fünfzig Millionen entsprechen wird, zu
einem Kirchen-Bunde zusammen.

Dieser Zusammenschluss machte sich aufs schnellste auch als
eine Macht im öffentlichen Leben fühlbar. Denn von Anfang an
suchte der Bund seine Einheit nicht in einem politischen oder
lehrhaften Statut, sondern in einer „Union in service", in einer
Zusammenfassung aller moralischen, religiösen und sozialen Kräfte,
die das Leben des Volkes praktisch beeinflussen können. Es gibt
daher wohl keine kirchliche Gemeinschaft der Welt, in der eine

so enge Verbindung von kirchlicher Tätigkeit mit sozialen Gedanken

hergestellt worden ist. Kirche und Sozialismus haben hier eine

Einigung gefunden wie sie in der Evangeliumsbotschaft von der
brüderlichen Gemeinschaft verkündigt ist. Dieser Kirchenbund tritt
mit seiner ganzen Macht ein für das Recht der Arbeiter auf Schutz,
für das Prinzip der schiedsgerichtlichen Lösung von Streitigkeiten
zwischen Arbeitgebern und Arbeitern, für die Unterdrückung des „sweating-
systems", für Verminderung der Arbeits- und für Erweiterung der

Ruhezeit, für Sonntagsruhe, für das Existenzminimum und für
Erreichung der höchsten Lohnzahlung, die einer Industrie möglich
ist, für Alterspensionen, für Sozialreform im allgemeinen. Der Bund
begnügt sich nicht damit, diese Prinzipien auszusprechen, und
theoretisch oder von der Kanzel verkündigen zu lassen, sondern
sucht sie in ständiger Fühlung mit den Arbeitern durchzuführen
und scheut sich auch nicht, in schwierigen Fällen von sich aus
besondere Enqueten zu veranstalten und praktische Maßnahmen

sozialpolitischer Natur zu treffen, um so schreiende Übelstände aus
der Welt zu schaffen.

109



Die Macht dieses Kirchenbundes reicht auch in diesen Weltkrieg

hinein, insofern er sich z. B. gegen eine Fortsetzung eines

Wirtschaftskrieges ausgesprochen hat, allerlei Hilfswerke für das

Rote Kreuz und die geistige Fürsorge für das Heer übernahm und
durch seinen Sekretär Dr. Mac Farland, der letzthin Frankreich
besuchte, gerade auch den französischen protestantischen Kirchen
wertvolle Hilfe brachte.

Die Bildung dieser größten protestantischen Gemeinschaft hat
anfeuernd gewirkt auf ähnliche Bestrebungen, die seither auch in
Europa unternommen worden sind. Zunächst unter den
Protestanten Englands und Schottlands. Nachdem schon seit 1891 die
Grindelwalderkonferenzen den Boden vorbereitet hatten, führten
diese schließlich im Jahre 1916 auf einer gemeinsamen Tagung im
Mansfield-College zu Oxford zu einer engern Fühlungnahme zwischen
elf verschiedenen nonconformistischen d. h. protestantischen
Kirchengemeinschaften, deren Ziel der Zusammenschluss zu einer „National
Free Church Federation" ist. Die Atmosphäre ist nach dem
Ausspruch von Principal Selbie, einem der eifrigsten Förderer des

Zusammenschlusses, einer Einigung so günstig wie noch nie, obschon
auch jetzt noch sehr mit der Eifersucht der einzelnen Denominationen

zu rechnen ist. Deshalb soll auch der Autonomie und
Gewissensfreiheit der einzelnen Kirche, namentlich auch
hinsichtlich des Bekenntnisses, der größtmögliche Spielraum gelassen
werden.

Eine durchaus parallel verlaufende Bewegung ist am Werke
unter den Protestanten Schottlands. Nachdem schon vor einigen
Jahren ein längst erstrebter Zusammenschluss mehrerer freier Kirchen
zur „United Free Church" erreicht worden war, bleibt heute noch
ein weiterer Schritt zu tun, der allerdings weit schwieriger ist, nämlich

die Verbindung dieser protestantischen Kirche mit der „Church
of Scotland", die mehr staatlichen und hochkirchlichen Charakter
hat, wenn auch in geringerm Maße als die Church of England,
und die der presbyterianischen Verfassung viel näher steht.

Damit rühren wir an das brennende Problem, ob es gelingen
werde, überhaupt zwischen der anglikanischen und den protestantischen

Kirchen Großbritanniens irgend einen Zusammenschluss zu
finden. Die anglikanische Kirche betonte bisher, namentlich in ihrer
hochkirchlichen Richtung, aufs schärfste ihren Unterschied von allen

110



nonconformistischen Gemeinschaften.1) Ihre ganze Liebe hängt am
Episkopat. Ohne Bischof gibt es für sie keine Kirche. Denn in
der apostolischen, durch Bischofsweihe gesicherten Sukzession sieht
sie den Zusammenhang mit dem Urchristentum und die richtige
Verwaltung der geistlichen Gaben gewährleistet. Die bischöfliche
Organisation der Kirche und die Sakramente erscheinen ihr neben
der Bibel, dem apostolischen und dem nicaenischen
Glaubensbekenntnis als die Grundsäulen der christlichen Gemeinschaft. Daran
darf laut dem sogenannten Quadrilateral, einer bindenden Erklärung
der bischöflichen Lambethkonferenz, nicht gerüttelt werden. Die
anglikanische Kirche will diese historischen Güter gerade im Blick
auf ihre kommende Vermittlungsaufgabe nicht preisgeben. Denn
sie sieht es tatsächlich als ihre Aufgabe an, eines Tages die Brücke
zu schlagen zwischen dem Protestantismus, Rom und den
orientalischen Kirchen. Wenn der Protestantismus und besonders Rom
dafür ein etwas langsames Verständnis beweisen, so hat die
griechische Orthodoxie tatsächlich immer sehr auf Verbindung mit
dieser Kirche gehalten, und fühlt sich keiner der abendländischen
Kirchengemeinschaften näher verwandt. Erst vor kurzem kam der
Metropolit von Athen, Erzbischof Meletius, nach England, um mit
dem Primas, dem Erzbischof von Canterbury, die Frage einer
Annäherung zu prüfen, und die jüngste Reise des Bischofs von London
nach Griechenland wird mit denselben Bestrebungen im Zusammenhang

stehen. In der Tat besitzt die anglikanische Kirche in ihrer
dreifachen Grundlage: evangelische Verkündigung, bischöfliche
Verfassung und romfreie Organisation, Verbindungsstücke zu jeder
der drei großen abendländischen Ausprägungen des Christentums.
Der neu gewählte Bischof Henson von Hereford, der zugibt, dass

die anglikanische Kirche zwar in sich gespalten, unlogisch und

unzusammenhängend sei, wagt es darum trotzdem gerade von
ihr die kommende Vermittlung und zwar nicht nur zwischen den

verschiedenen Kirchen, sondern auch zwischen den alten christlichen

Wahrheiten und der modernen Lebensauffassung zu erwarten
und verweist auf das Wort Joseph de Maistre's : Si jamais les
chrétiens se rapprochent, comme tout les y invite, il semble que
la motion doit partir de l'Eglise d'Angleterre.

') Siehe: „Ein anglikanischer Angriff auf den Protestantismus." Wissen und
Leben, 1917, Heft 23.

111



Um dieser möglichen Vermittlungsaussichten willen hat diese
Kirche bisher immer in ziemlich schroffer Weise an ihrer
charakteristischen Eigenart festgehalten, besonders in ihrer hochkirchlichen

Richtung, die durch eine große Anzahl gerade der
tüchtigsten und sozial sehr tätigen Geistlichen vertreten wird.

Aber die Notwendigkeit einer Einigung drängt sich trotzdem

gerade in dieser Kriegszeit so gebieterisch auf, dass wenigstens
nach den Bedingungen gesucht wird, unter denen sich die getrennten
Kirchen begegnen und unter welchen sie sich mit einander
verständigen könnten. Einen kleinen Anteil daran wird auch die Arbeit
der Theologie bekommen, denn sie ist es doch zunächst, die
festzustellen hat, ob denn wirklich in der Geschichte der Bischof eine so

überragende Stellung besessen habe, wie sie ihm im Anglikanismus
zugewiesen wird. Schon ist sie daran, herauszustellen, dass eigentlich
kein prinzipieller Unterscheid bestand zwischen Bischof und
Presbyter. Damit würde die Möglichkeit gegeben, eine Priesterweihe
durch einen Bischof einer solchen gleichwertig anzunähern, die
durch ordnungsgemäß eingesetzte Presbyter, wie in den calvinischen
Kirchen, vorgenommen wird. Die australischen Kirchen sind in
dieser Hinsicht schon auf dem Wege zu einer gegenseitigen
Anerkennung. Bereits haben denn auch auf anglikanischer Seite

unlängst die Bischöfe von Canterbury und York, sowie von London,
ein Komitee ins Leben gerufen, das die Frage der Annäherung
und namentlich die Differenzpunkte zu studieren hat. Das ist von
anglikanischer Seite eine unerhörte Äußerung guten Willens. Laut
dem zweiten Bericht dieses Komitees „Towards Christian Unity"
hat bereits eine Verständigung in Glaubens- und gewissen
Verfassungsfragen stattgefunden, während einige Differenzpunkte noch
weiterer Beratung bedürfen. Wenn sich nach einer Äußerung des
Bischofs von Carlisle ') anderseits auf freikirchlicher Seite eine
stärkere Willigkeit zur Annahme des Episkopats, namentlich — im
Gegensatz zu Rom — in seiner konstitutionellen Form bemerklich
macht, so soll das auf dieser Seite zunächst nur den Sinn haben,
dass eine historisch als glücklich und wirksam erwiesene
Organisationsform aufgenommen, die historische Kontinuität für die
betreffende Kirche damit bewahrt, die Verschiedenheit christlicher

Nineteenth Century Sept. 18 League of churches.

112



Typen anerkannt und das Äußere, das Episkopat, um des Innern
willen angenommen würde („to accept the outward for the inward").

Wenn wirklich ein solcher freier Zusammenschluß zwischen
der anglikanischen Staatskirche und dem gesamten britischen
protestantischen Freikirchentum zustande käme, wofür die größte
Aussicht besteht, so würde das im Zusammenhang mit der

Einigung des amerikanischen Protestantismus zu einem
kirchengeschichtlichen und -politischen Ereignis ersten Ranges. Es würde
den ganzen Protestantismus in derselben Richtung fortreissen. Es
würde für den Aufbau der christlichen Gemeinschaft eine
ebensolche Reformation bedeuten, wie diejenige des XVI. Jahrhunderts
für den Glauben. Eine Einigung auf dieser Linie würde auch
unerwartete Perspektiven eröffnen für eine neue Gestaltung des
Verhältnisses zwischen den Reformationskirchen und dem Katholizismus.

Die Anglikaner haben das Wort „katholisch" im Sinne
von „allgemein" und den daran haftenden Anspruch nie
aufgegeben — und nirgends wird so leicht zugegeben, daß die ganze
bisherige Auseinandersetzung zu sehr auf Kritik des Gegners
eingestellt war.1) Wenn das Alte überall in der Welt stürzt und
Neues wird, so muß es auch in der dunklen und trostlosen
Zerrissenheit der christlichen Kirchen tagen.

Bereits machen sich diese Einigungsbestrebungen auch auf
dem Kontinent fühlbar, so in Frankreich und vorläufig in der
welschen Schweiz, wo sich die freien und nationalen Kirchen mit
andern religiösen Körperschaften zu einer Federation
zusammengeschlossen und sogar eine besondere westschweizerische
Kirchenkonferenz neben der allgemein schweizerischen aufgestellt haben

In Deutschland hat ein großes und grundlegendes Einigungswerk

zwischen der lutherischen und der reformierten Kirche, vor
allem in Preußen, bereits vor hundert Jahren seinen Abschluss
gefunden in der Union. Diese hat allerdings nicht verhindert, dass
in Deutschland daneben sowohl lutherische wie reformierte Kirchen
in ihrer Sonderexistenz weiter bestehen blieben, hat aber doch im

ganzen segensreich und verbindend gewirkt. Sie hat aber noch
viel zu tun übrig gelassen, und namentlich mit dem Aufkommen
der neuern Theologie ein feindseliges Parteiwesen bestehen lassen.

1) Principal Garvie in The London Quarterly Review July 1918 „The
catholic church of the Future."

113



Der Krieg drängt aber trotzdem auch hier auf stärkern Zusammen-
schluss, und der Ruf nach einer Reichskirche ist auch seit dem

Kriege immer lauter geworden, wenn er auch starken dogmatischen
Schwierigkeiten begegnet, die vorläufig unüberwindlich erscheinen.

Bei allen diesen genannten Bestrebungen handelt es sich
zunächst um einen Zusammenschluss der Kirchen desselben Landes.
Diese Bestrebungen greifen aber weiter und suchen auch trotz des

Krieges eine Fühlung zwischen den Protestanten verschiedener Länder
herzustellen. Bereits in einem frühern Artikel!) wurde in diesem

Zusammenhang auf die Bedeutung der Weltkirchenkonferenz in
Konstanz hingewiesen, die im Jahre 1914 zusammentrat. Sie war geplant
als eine machtvolle Friedensorganisation, eine Mobilisierung aller
innern Kräfte der Kirche für die Lösung internationaler Probleme,
als Brennpunkt eines internationalen Gewissens und überhaupt eines

protestantischen Gesamtbewusstseins, das bisher gefehlt hat. Dass
der Krieg die Konferenz sprengte, hat diesen wundervollen Gedanken
nichts von ihrer Notwendigkeit und ihrer überzeugenden Kraft
genommen. Sie wachsen und wirken im stillen ruhig weiter. Sa
arbeitet z. B. neben den bereits bestehenden Bestrebungen auch
das Verständigungskomitee zwischen den britischen Kirchen kräftig
auf die Weltkonferenz „On Faith and Order" hin. Auf einer Konferenz

in Oxford, an der Männer wie Dr. Inge, Dr. Estlin Carpenter,
Principal Selbie, Dr. Lock und andere hervorragende Vertreter der
kirchlichen und parlamentarischen Welt teilnahmen, wurde noch im

August dieses Jahres eine Kundgebung beschlossen, wonach die

Kirchen die grundsätzliche christliche Einheit der Menschen in allen

Beziehungen (sozialen wie internationalen) zum Ausdruck zu bringen
und kräftiger ihre internationale Sendung zu betätigen hätten.
Ebensowenig hat Erzbischof Södesblom in Upsala trotz mehrfacher
Misserfolge es aufgegeben, an einer Annäherung zu arbeiten, und
in Deutschland steht eine wachsende Anzahl trefflicher Männer
hinter der Verbindungs- und Versöhnungsarbeit Sigmund Schultzes

in der Eiche.

Der Augenblick für eine Aktion von einem Land zum andern

ist noch nicht gekommen, aber er steht vor der Türe. Und so gut
der Friedenskongreß sekundiert sein wird von einer internationalen

i) Siehe „Der Internationale Kitt" in Wissen und Leben, 1918, Hefte 18 und 19.

114



sozialistischen Konferenz, die gewisse geistige Strömungen in die
Friedensarbeit hineinleiten wird, so gut ist eine Parallelaktion der
christlichen Kirchen zu erwarten, die sich endlich darauf besinnen,
ihren gemeinsamen geistigen Gehalt für das Verständigungswerk
wirksam zu machen.

Wenn man sich nun fragt, auf was für Grundsätzen eine Einheit

oder Annäherung der protestantischen Kirchen aufgebaut werden

soll, so lässt sich gerade von den amerikanischen
Einigungsbestrebungen großen Stils viel lernen. ') Alle bisherigen Einigungsversuche

haben gezeigt, dass es fast unmöglich ist, eine Einheit
auf ein gemeinsames dogmatisches Bekenntnis zu gründen, das
allen Ansprüchen genügt hätte. Die dogmatischen Formulierungen
hatten bisher immer ebensosehr trennende Wirkung wie verbindende.
Aus dieser Erkenntnis heraus kam die amerikanische Federation
zu einem vollen und bewussten Verzicht auf ein gemeinsames,
dogmatisch formuliertes Bekenntnis. Es wird durchaus den einzelnen
Kirchengemeinschaften überlassen, die sich der Federation
anschließen. Zu dieser Stellungnahme hat nicht nur die bisherige
historische Unmöglichkeit, ein Normalbekenntnis aufzustellen,
mitgewirkt, sondern auch die neuere amerikanische Religionspsychologie,

die mit aller wünschenswerten Deutlichkeit den intellektua-
listischen Faktor, der jedem Bekenntnis innewohnt, hervorgehoben
hat und den Schwerpunkt religiösen Lebens vielmehr in den
emotionalen Gemütskräften und Werten der Seele entdecken half.

Ebenso wird auf die Aufstellung einer Normalorganisation
verzichtet. Ob sich eine Kirche episkopalistisch oder presbyterianisch,
monarchisch oder demokratisch organisieren will, bleibt ganz ihr
selbst überlassen. Nur darauf ist zu halten, dass das betreffende
Kirchenregimen t unter Wahrung demokratischer Formen gewählt wird.

Mit diesem Verzicht auf Einheit, da, wo sie bisher gesucht
wurde, im Dogma und in der Verfassung, gewinnen diese
Bestrebungen sogleich die Möglichkeit, eine breitere Basis für die

Verständigungsversuche unter den Kirchen zu finden.
Die christliche Einheit ist zunächst einmal eine Einheit des

Erbes. Die Bibel, die christliche Geschichte, der christliche Glaube
bilden zunächst doch einen großen, gemeinsamen geschichtlichen

') Siehe Constructive Quarterly. Dez. 1917.

115



Besitz der Christenheit, eine Einheit, die im tiefsten Grunde nicht
aufgehoben werden kann durch allerlei peripherische Unterschiede,
eine Einheit, die in der Geschichte ein gewaltiges Stück gemeinsamen,

innersten Gemütslebens und heiligster Empfindung darstellt.
Man kann zu diesem historischen gemeinsamen Besitz, wie
Professor Mirbt ausführte, auch die theologische Wissenschaft rechnen,
die durch das Hineintragen des genetischen Gesichtspunktes, durch
das Interesse am Werden jedes christlichen Gebildes und, gerade
durch ihr historisches Verständnis der Unterschiede, an der
Überwindung der dogmatischen und konfessionellen Schranken zu
arbeiten befähigt ist.

Zu dieser Einheit des Erbes kommt eine Einheit der Erfahrung
bestimmter grundlegender Lebenswerte. Wo Geist und Kraft des

Evangeliums im Gemüt erlebt und in der praktischen Arbeit
betätigt werden, ist trotz aller individueller Unterschiede eine gewisse
Einheitlichkeit der innern Lebensführung gegeben, eine Einheit der
innersten Lebenswerte, die im Symbol Jesu Christi als des Herrn
und der höchsten Lebensoffenbarung eine machtvolle Darstellung
besitzen.

Vor allem aber ist die Einheit zu suchen und zu schaffen in
einer umfassenden sozialen Kooperation auf ein gemeinsames Ziel
hin. Wo christliche Kirchen sind, handelt es sich um die Schaffung

christlicher Charaktere, um die Anwendung christlicher
Prinzipien auf die politischen und sozialen Verhältnisse, um die
Durchdringung der Welt mit dem Geiste des Evangeliums, um die

Besiegung der zerstörenden Mächte, die den heutigen Krieg
verschuldet haben. Das ist eine Einheit des Ziels, dem auch die
katholische, sowie die griechisch-orthodoxe Kirche unumwunden
zustimmen müssten. Es fehlt auch nicht an Stimmen, gerade in
Amerika und England, die — wie zum Beispiel der edle Baron
von Hügelx) oder Principal Garvie — trotz aller ultramontanen
Schroffheiten die Möglichkeit einer solchen Kooperation, ja einer

Synthese nicht von der Hand weisen.

Gegenüber der Fülle der Verschiedenheiten und Trennungsmotive

scheinen diese Gemeinsamkeiten zunächst recht mager und
verschwommen. Ihre verbindende Kraft, ihre geistige organisato-

b The Homiletic Review Sept. 17. „The convictions common to Catholicism
and Protestantism".

116



rische Macht scheint recht schwer zu fassen und kaum zu formulieren.

Dem Verstand fällt es unendlich leichter, subtile trennende
Unterschiede aufzuspüren, als es dem Gefühl, dem Willen, der

Phantasie, kurz, dem Gemüt gelingen wird, eine innere Verwandtschaft

oder gar eine Einheit einleuchtend darzustellen. Aber hat
nicht vor allem der Intellekt mit seiner Einmischung in das innerste
Leben, mit seiner Formulierung unformulierbarer Erfahrung die

Differenzierung des Christentums immer weiter getrieben und so
einen nicht geringen Teil der heutigen Zerrissenheit verschuldet?
Er musste es tun ; aber er soll sein Gegengewicht erhalten im
Gefühl einer Lebenseinheit, in der alle jene intellektuellen oder nationalen

oder psychologischen Spannungen immer wieder aufgehoben
sind wie die Strebungen, der Druck und die Widerstände eines

Säulensystems in der organischen Struktur eines Doms.
Die Zeit drängt dazu. Denn eine ihrer größten Aufgaben ist

das soziologische Problem, die Lösung der Frage: Wie entsteht
echte notwendige Gemeinschaft unter Individuen und Gruppen, die
durch Anlage und natürliche Verschiedenheit stark zertrennt sind?
Wie kann überhaupt Individuum und Gemeinschaft zusammen
bestehen? Darüber nächstens mehr.

Die christlichen Kirchen sind der größte und bedeutendste

soziologische Versuch, den die abendländische Geschichte kennt,
mit inneren geistigen Werten eine umfassende Gemeinschaft unter
verschiedenartigen Individuen und Völkergruppen herzustellen.

Was heute daher an Einigungsbestrebungen in der christlichen
Welt lebendig ist, verdient schon vom soziologischen Gesichtspunkt
aus höchste Beachtung. Die bisherigen menschlichen
Gemeinschaftsbildungen waren weder auf politischem, noch auf
kirchlichem, noch auf sozialem Gebiet ganz frei von Zwang. Eine, reifer
Individuen würdige Gemeinschaft aber kann nur aus einem
wirklichen Bedürfnis, also aus Freiheit herausgebildet werden. Dieses
Bedürfnis und die innere geistige Möglichkeit dazu liegen heute gar
nirgends so deutlich vor, nicht einmal im Sozialismus, wie in der
christlichen Welt. Im universalen Liebesprinzip, zur Feindesliebe
gesteigert, im Glauben an einen die Geschichte mit Sinn und
Vernunft erfüllenden Gott, in der Hoffnung auf eine höchste Gemeinschaft,

das Reich Gottes, dessen bindende Kräfte in den heiligsten
und ehrwürdigsten Zügen des Menschenherzens liegen — darin

117



sind unzerstörbare Antriebe zu immer neuen Versuchen vorhanden,
Einigung, Verständnis, Versöhnung zu suchen.

Wenn dieses Bedürfnis heute nicht im innersten Zentrum jeder
lebendigen Kirchengemeinschaft wirksam wäre, so würde die Christenheit

von der Peripherie her zu stärkerem Zusammenschluss gedrängt.
So wirkt z. B. das gesamte Missionsfeld, auf dem sich die alten euro-
päi chen Trennungen unter den Christen einfach nicht mehr
durchführen lassen. Die erstarkenden chinesischen, indischen und
afrikanischen Missionskirchen rufen den heimatlichen immer wieder zu:
Wir wollen nichts wissen von eueren Unterschieden und Subtilitäten
und verstehen sie nicht. Vor allem aber ist die Jugend eine

gewaltige Macht, die sich in allen christlichen Ländern mehr und
mehr der dogmatischen Zucht entringt und eine große pragmatische
Einheit in dem Werk der Liebe und der Welteroberung herzustellen
unternimmt. In diesem Sinn wirkt zum Beispiel der Weltbund
christlicher Studentenvereine, der in einem Manne wie John Mott,
eine außerordentliche gemeinschaftsbildende Energie gefunden hat.

Der Völkerbund, dem die Augen der Völker sehnsüchtig
entgegensehen, kann diese innerlichsten einigenden Kräfte, die in der
Christenheit am Werke sind, nicht entbehren. Alles, was jetzt noch
bindende Kraft besitzt, muss aus der Tiefe herauf geschöpft und
in den Dienst der Völkerversöhnung und -Verbindung gestellt werden.

Die christlichen Kirchen haben daher gegenüber dem werdenden
Völkerbund eine große Verantwortung. Sie haben vor allem dahin
zu wirken, dass die politischen Akte, die dazu führen, begleitet sind
von einer seelischen Stimmung, die ins letzte Dorf hineingetragen
wird und die der Brutalität eines bloßen Machtsieges entgegenwirkt.

Ihre Aufgabe ist es immer wieder zu fordern, dass sich im

politischen Zusammenschluss nicht die Rachegefühle, der Hochmut
und die neu erwachenden Machtinstinkte breit machen dürfen,
sondern Gerechtigkeit, Freiheit, Großmut und ein wirklicher Wille zur
Versöhnung und Gemeinschaft mächtig und deutlich mitreden. Sie

haben eine geistige Atmosphäre zu schaffen in Millionen von Herzen
und Köpfen, mit der auch die politischen Führer rechnen müssen.
Sie haben, als die mit Gemütskräften zusammengehaltenen geistigen
Gemeinschaften auch Gemütswerte in das Werk des
Friedensschlusses hineinzubauen, die die Dauer des Friedens sicherer
verbürgen als Paragraphen und politische Garantien. Sie haben endlich,

118



wenn der Gerechtigkeit Genüge geschehen und die Schuld erkannt
ist, das große Wort Verzeihung, das nicht im Wörterbuch der Politiker

und Strategen steht, in die Abrechnung der Völker hineinzuwerfen

und als ein wirkliches Bedürfnis in den Gemütern lebendig
zu machen.

Die Völkerliga wird kommen. Die christlichen Kirchen werden
gerade durch Vertiefung und Erweiterung ihrer Einigungsbestrebungen
dafür zu sorgen haben, dass auch der Geist einer wirklichen
Völkerliga kommen kann und der kommende Bund nicht nur in
politischen Erwägungen, sondern in einem verbindenden Glauben
und guten Willen den stärksten Rückhalt habe.

ZÜRICH ADOLF KELLER

DAS IST SO TRAURIG....
Von CARL SEELIG

Meiner Liedersängerin HELEN GÖLL zugeeignet

Das ist so traurig,
Wenn ein Mütterlein
Des Nachts in seine arme Stube tritt
Und es kein Licht,
Kein liebend Kind empfängt.

Das ist so traurig,
Wenn ein müder Greis
Durch laute Straßen bangend wankt
Und sich kein Arm
Ihm schützend und erwärmend beut.

Das ist so traurig,
Wenn die vielen Menschen
Feindselig ihres Weges eilen
Und mit harten Augen
Den Andern auf die Seite stoßen.

ü


	Einigungsbestrebungen im Protestantismus

