Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Vom Wesen des Romantischen
Autor: Spoerri, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749219

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM WESEN DES ROMANTISCHEN

,Die Welt muss romantisiert werden.
So findet man den urspriinglichen Sinn wieder.”
. NOVALIS
Nicht die bisherigen Definitionen des Romantischen um eine
neue zu vermehren, ist meine Absicht, sondern vom Boden einer
psychologischen Kategorie aus, die verschiedenen Auflerungen des
romantischen Phanomens zu beleuchten und damit vielleicht den
Weg zu weisen zu einer fruchtbareren Einstellung diesem oft miss-
achteten einen Pol des Erlebens und Dichtens gegeniiber. Gegen
die psychologische Literaturbetrachtung ist man allerdings heutzu-
tage misstrauisch geworden, und Walzel hat im Blick auf gewisse
Verirrungen mit Recht die Forderung aufgestellt, dass wir uns nicht
allzu einseitig um die Voraussetzung der kiinstlerischen Erscheinung
kiimmern, solange wir die Erscheinung selbst nur in unzureichender
Weise erfassen konnen.l) Es kdme aber doch fiir die Kunstbetrach-
tung einer groflen Verarmung gleich, wollte man die Briicke zwi-
schen dem Asthetischen und dem Psychologischen abbrechen,
besonders auf dem Boden der Dichtung, wo diese zwei Gebiete
unlésbar ineinander verflochten sind. Um aber gleichzeitig die Ge-
fahr der psychologischen (oft pathologischen) Dichterstudie und
die der einseitig &sthetisch-philologischen und literaturgeschicht-
lichen Betrachtung zu vermeiden, mochte ich als Mittelweg vor-
schlagen, vom Seelenzustand des Beschauers auszugehen, also nicht
vom Seelenzustand des Erzeugers, noch von der duferen Form
des Kunstwerks. Wir fragen also, und das kann jeder experimen-
tell an sich selbst beobachten: auf welche Eigenheiten der kiinst-
lerischen Schépfung muss man sich einstellen, um moglichst wenig
von seiner Wirkung zu verlieren? Es handelt sich darum, Kate-
gorien zu finden, die gleichsam nach zwei Seiten schauen, einer-
seits nach dem Kunstwerk, dessen Wesenheit beleuchtend, andrer-
seits auf den Beschauer, dessen Aufnahmefihigkeit steigernd.
Vielleicht wire dann der Schritt vom Seelenzustand des Betrachters
zum Seelenzustand des Schoépfers nicht mehr so grofl, und man
hitte sich damit der Losung jener hdchsten Aufgabe genihert, die

1)y Wedhselseitige Erhellung der Kiinste. Philos. Vortrige der Kantgesell-
schaft. Berlin, 1917; p. 88.

762



nach Walzel doch eben darin besteht, dass man ins Innere der
kiinstlerischen Leistung eindringe (a. a. O., p. 87).

Eine solche doppelgesichtige Kategorie glaube ich nun in einer
Anmerkung Schillers zu der Abhandlung #ber naive und sentimen-
talische Dichtung zu finden, auf die Walzel in seinem Vortrag
ebenfalls hinweist: \

,Je nachdem die Poesie entweder einen bestimmten Gegen-
stand nachahmt, wie die bildenden Kiinste tun, oder je nachdem
sie, wie die Tonkunst, bloff einen bestimmten Zustand des Gemiits
hervorbringt, ohne dazu eines bestimmten Gegenstandes nétig zu
haben, kann sie bildend (plastisch) oder musikalisch genannt
werden.“

Wir hitten also hier die psychologischen Gegenbegriffe: Ge-
miitszustand — Gegenstandsnachahmung, und die #sthetischen:
musikalisch — plastisch. Das erste Begriffspaar finden wir in an-
derer Formulierung in den Eingangsworten des bedeutsamen Buches
fiber Goethe von Simmel: ,Wenn das Leben des Geistes sich von
dem des nur korperlichen Organismus dadurch abhebt, dass dieser
ein blofler Prozess ist, jener aber aufierdem noch einen /nialt hat,
so setzt sich dies im Gebiet der Praxis fort, dass auch das Handeln
zunichst ein blofler Vorgang ist, eine Szene des kontinuierlichen
selbstgenugsamen Lebensverlaufes, auf der eigentlich menschlichen
Stufe aber ein Resultat wirkt.“ Aus diesen ziemlich schwerverstind-
lichen Worten nehmen wir nur die Begriffe Prozess — Inhalt heraus,
die dem Schillerschen Gemiitszustand — Gegenstandsnachahmung
entsprechen, und die wir als die Grundkategorie des seelischen
Erlebens hinstellen mdochten.

Was uns bei dem Vergleich der beiden Zitate zunichst aui-
fallt, ist die einseitige Bevorzugung des |Inhalts“ gegeniiber dem
,Prozess“. Die ,Inhalte“ sind fiir Simmel das ,Resultat* der Ent-
wicklung; ,Prozesse spielen ,nur“ auf korperlichem Boden, sind
ein ,bloSer Vorgang. Auch bei Schiller bringt die Tonkunst ,blofi*
einen bestimmten Zustand des Gemiites hervor. Diese Wertung ist
bedeutungsvoll, was wir in einer kurzen philosophie-geschichtlichen
Einschiebung nachweisen mochten.

Die Denker haben meist nur von ,Inhalten“ gesprochen, von
,Gegenstinden“ der Wahrnehmung und des Wiinschens, von welt-
lichen Dingen und Idealen. Das alles: Erscheinungen und Natur-

763



gesetze, Begriffe und Idealgebilde — sind Inhalte, die sich im
Strome des Erlebens spiegeln. Vom Strome selber haben aber nur
Philosophen gesprochen, die als romantisch oder mystisch ver-
schrieen werden. Alles fliefit! verkiindigte Heraklit, und dies dunkle
Wort war das Thema aller seiner Nachfolger bis auf Schopenhauer-
Nietzsche. In neuester Zeit hat Bergson auf den Prozess des Lebens,
auf die durée, den élan vital, die évolution créatrice eine ganze
Metaphysik aufgebaut, die er als Philosophie des Werdens, der
Zeit und der Freiheit, der Philosophie des Seins, des Raums und
der Gesetzméfligkeit entgegenstellte. Neben Bergson muss auch Joél
nachdriicklich genannt werden, den seine Freunde bisher nur zu
sehr in der Stille verehrt haben. Die Wirkung dieser Philosophen
aul unsre Zeit war trotz der ablehnenden Haltung der ziinftigen
Weltanschauer sehr grofi. Wir Junge hatten alle mehr oder weniger
vom berauschenden Wein dieser dionysischen Lehren genossen.
Der Antiintellektualismus lag in der Luft. Ich kann mich gut er-
innern, wie ich eines Tages, noch bevor ich Bergson gelesen hatte,
blitzartig fiihlte, wie grofl der Unfterschied zwischen Sein und Werden
ist, wie das Sein von der Erkenntnis erfasst wird, das Werden aber
nur vom dunklen Ahnen, vom lebendigen Mitschwingen, vom in-
wendigen Mitstrémen. Ein zweites wurde mir gleichzeitig klar:
Die Dinge und der Verstand, deren Klarheit und Bestimmtheit wir
als Zeugnisse ihrer Vollkommenheit, als Gipfel menschlicher Ent-
wicklung betrachten, sind gar keine Gipfel, kein Ergebnis, kein
,Resultat“, sondern nur Wegweiser und Geldnder, die der Unbe-
stimmtheit des innern FlieBens sichernde Leitung und Hiilfe ge-
wihren sollen. Und wie man nicht den Pfosten eines Wegweisers
umklammert, um der Unsicherheit des Weges zu entkommen,
sondern ihn fahren ldsst und auf Treu und Glauben ins Ungewisse
hinauswandert, so sind die Dinge und Verstandeslinien nur vor-
laufige Hiilfsmittel, die wir immer verlassen sollen, wenn wir héhern
Gipfeln zuwandern. '

In solchen Gedankengingen liegt aber eine neue Einseitigkeit:
statt den Inhalt zu betonen, legt man nun allen Nachdruck auf
den Prozess, auf das freie Werden; an Stelle des Intellekts macht
man nun den Instinkt, die Intuition zum Hauptvermdgen des
Menschen. Ich glaube, dass man auch hier den fruchtbaren Ge-
danken der Polaritit anwenden und zunichst einfach feststellen

764



muss: Es gibt in der Erfahrung zwei entgegengesetzte Elemente:
das Starre und das Fliefende. Aus praktischen Riicksichten hat
der menschliche Geist sich immer mehr am Starren gehalten, das
als Objekt oder Naturgesetz seinem Handeln einzig zuverldssige
Handhaben bot. So entwickelte sich die verstandesmdfige Welt-
auffassung, die iiberall nur auf bestimmte Grenzen, klar analysier-
bare Elemente, gesetzmifiige Zusammenhinge achtet. Gleichberech-
tigt ist aber die intuitive Welterfassung, die nicht anf das Starre,
sondern auf das Stromende schaut. Wir lernen sie iiben, wenn
wir unsre Gefiihle ungehemmt flielen lassen: beim Anhoren von
Musik, in der religiosen oder naturhaften Ergriffenheit. Dann ver-
schwimmen alle scharfen Umrisse, die geschiedenen Teile flieen
zu einer Einheit zusammen, und frei von Alltagsgesetzen stromt
das lebendige Werden in die Unendlichkeit hinaus.

Diesen zwei Einstellungen zur Welt entsprechen nun zwei
Grundstimmungen, die wir nach Nietzsche als die appollinische
und die dionysische bezeichnen wollen. Wir kénnen s1e am besten
an einem Bilde veranschaulichen:

Ich fahre auf einem Strome und sehe im Wasser die Spiegel-
bilder des Ufers. Je ruhiger und unmerklicher der Strom flieBt,
um so klarer und schoner kann ich die Gegenstinde im Wasser-
spiegel erkennen, wenn aber Hemmungen, Einengungen, starkes
Gefille die Stromung stdren oder beschleunigen, werden die Spiegel-
bilder verzerrt, undeutlich, ja unerkennbar. Um so auffilliger wird
das Stromen selber: man hort’s brausen und gurgeln; Wasser-
wirbel, Schaum und Wellen begleiten das Schiff. Wo man vorher
so leicht und glatt hinfuhr, wird man nun geschiittelt, geschaukelt,
gehemmt, gewirbelt, geschnellt.

So sind wir ein Strom, der durch die Welt zieht. Der Ver-
stand wirft die Spiegelbilder der Vergangenheit in die unsichere
Stromung der Gegenwart, dem Willen die Wege der Zukunit zu
weisen. Je leidenschaftlicher wir bewegt sind, je gewaltiger die
Gefiihle in uns aufwallen, desto mehr verzerren sich die klaren
Spiegelbilder des Verstandes und der Anschauung, desto mehr ver-
schwinden sie in der Wallung des Gemiits. In solchen Augen-
blicken spiiren wir den Zusammenhang mit den tiefsten Quellen
des Daseins. Alle Begrenzungen, Trennungen und Bindungen lésen
sich. ,Frei sind wir, gleichen uns nicht dngstig von aufilen; wie

765



sollte nicht wechseln die Weise des Lebens? wir lieben den Ather
doch all und innigst im Innersten gleichen wir uns.

Auch wir, auch wir sind nicht geschieden, Diotima, und die
Trinen um dich verstehen es nicht. Lebendige Tone sind wir,
stimmen zusammen in deinem Wohllaut, Natur! Wer reifit den?
Wer mag die Liebenden scheiden?

O Seele! Seele! Schonheit der Welt! du unzerstoérbare! du
entziickende! mit deiner ewigen Jugend! du bist; was ist denn
der Tod und alles Wehe der Menschen? — Ach! viel der leeren
Worte haben die Wunderlichen gemacht. Geschiehet doch alles
aus Lust, und endet doch alles mit Frieden. Wie der Zwist der
Liebenden sind die Dissonanzen der Welt. Verséhnung ist mitten
im Streit und alles Getrennte findet sich wieder.

Es scheiden und kehren im Herzen die Adern und einiges,
ewiges, gliihendes Leben ist alles!“ (Schluss des Hyperion von
Holderlin,) Das ist der dionysische Rausch des Romantikers.

Doch wenn die Strémung der Seele ruhig und eben zwischen
den Ufern dahinzieht oder gar zum stillen, klaren See sich weitet,
dann kliren sich auch die Weltbilder im Spiegel. Verschwunden
ist dann die drangende Unsicherheit der Gefiihle, fest umrissen,
reinlich geschieden, doch allseitig zusammenhdngend ruhen in
sicherer Seele die Gegenstinde des Diesseits.

Im flachen Bette

Schleicht er das Wiesental hin,
Und in dem glatten See
Weiden ihr Antlitz

Alle Gestirne.

(Gesang der Geister iiber dem Wasser.)

»Ich lebe nun hier mit einer Klarheit und Ruhe, von der ich
lange kein Gefiihl hatte. Meine Ubung, alle Dinge, wie sie sind
zu sehen und abzulesen, meine Treue, das Auge Licht sein zu
lassen, meine vollige Entiduflerung von aller Pritention, kommen
mir einmal wieder recht zu statten und machen mich im Stillen
hochst gliicklich ... .. Man kann das Gegenwirtige nicht ohne
das Vergangene erkennen, und die Vergleichung von beiden er-
fordert ... Zeit und Ruhe ..... Ja, meine Existenz hat einen
Ballast bekommen, der ihr die gehdrige Schwere gibt; ich fiirchte
mich nun nicht mehr vor den Gespenstern, die so oft mit mir
spielten ... .. Meine Liebschaiten reinigen und entscheiden sich,

766



und nun erst kann mein Gemiit dem Gréf8eren und Achtesten mit
gelassener Teilnahme sich entgegenheben ..... Die wenigen
Linien, die ich aufs Papier ziehe, oft iibereilt, selten richtig, er-
leichtern mir jede Vorstellung von sinnlichen Dingen; denn man
erhebt sich ja eher zum Allgemeinen, wenn man die Gegenstinde
genauer und schirfer betrachtet. (Goethe in Rom: [falien. Reise,
10. November 1786 bis 17. Februar 1787.)

Das ist die apollinische Gelassenheit des Klassikers.

Dionysische und apollinische Grundstimmung: das wire die
subjektive Seite der Schillerschen Kategorie, die objektive heifit:
musikalisch-plastisch.

Wie beim Gefiihl, kommt man bei der Musik immer wieder
auf das Bild des Stromes, dessen Wellen unfassbar, unaufhaltsam
ins Unendliche flieflen. Der Verstand aber fasst, begreift, gliedert,
stellt fest: man meint einen Bildhauer an der Arbeit zu sehen und
man wird daran erinnert, dass das Volk der reinen Plastik auch
das Volk der reinen Erkenntnis war. Und wenn die Gleichsetzung
des Dionysischen mit dem Romantischen, des Apollinischen mit
dem Klassischen, die wir ein wenig gewaltsam einfiihrten, berech-
tigt war, so muss die Musik die vornehmste Kunst der Romantik,
die Plastik hingegen der Liebling der Klassiker sein.

»S0 ist der Gehdrssinn der Sinn der Ahnung, der romantische
Sinn, wihrend die Klassik Anschauung liebt . . ... Denn das Auge
ist der Sinn fiir die grofite Mannigfaltigkeit, fiir das reine Neben-
einander, fiir das ausgebreitete Zugleichsein, damit der Sinn fiir die
volle Gegenwart, der Sinn fiir die Ruhe, der Sinn fiir das Seiende.
Das Ohr aber ist der Sinn der laut tobenden ,blinden‘ Leiden-
schaft, der Sinn des Geschehens, der Sinn der Folge, der histo-
rische Sinn. Romantische Zeiten lieben Musik und Historie.« (Joél,
Seele und Weli. Diederichs 1912, p. 292, 294)

,Musik ist nach der Ansicht aller Romantiker die héchste Kunst.
Sie ist ihnen gleichbedeutend mit dem All, dem Unendlichen, in das
sich aufzuldsen sie sich sehnten.“ (Ric. Huch, Romantik, 11. p. 255.)

,Die Musik“, sagt der Romantiker Hoffmann, ,schliefit dem
Menschen ein unbekanntes Reich auf, eine Welt, die nichts gemein
hat mit der duBern Sinnenwelt, die ihn umgibt, und in der er alle
bestimmten Gefiihle zuriickldsst, um sich einer unaussprechlichen
Sehnsucht hinzugeben.© (Ric. Huch, a. a. O., II. p. 259.)

767



Ein anderer Romantiker — denn was sind Symbolisten und
Parnassiens anderes als Romantiker und Klassiker — Verlaine,
verlangt in seinem Art poétique:

De la musique avant toute chose

Et pour cela préfére I'lmpair

Plus vague et plus soluble dans l'air

Sans rien en lui qui pése ou qui pose.....

De la musique encore et toujours!
Que ton vers soit la chose envolée
Qu’on sent qui fuit d’'une Ame en allée
Vers d’autres cieux a d’autres amours.

Das Gegenstiick finden wir im Gedicht Ar¢ von Théophile
Gautier, das als das Glaubensbekenntnis der école parnassienne
gilt. Daraus einige Verse:

Statuaire, repousse
L’argile que pétrit

Le pouce
Quand flotte ailleurs I'esprit.
Lutte avec le carrare
Avec le paros dur

Et rare,
Gardiens du contour pur.
Sculpte, lime, ciséle;
Que ton réve flottant

Se scelle
Dans le bloc résistant!

Zur Formel zusammengefasst heifit das Bisherige:

Das Romantische ist die Darstellung des Werdens, des un-
endlichen Stromens, das sich subjekliv als dionysische Grund-
stimmung, als Vorherrschaft des Gefiihls, objektiv als Musik
dufert; das Klassische ist die Darstellung des Seins, der festen
Gestalt, das subjektiv als apollinische Stimmung, als Vorherrschen
des Denkens, objektiv als Plastik erscheint.

Dafiir noch einige Belege:

Gundolf: , ..... unter den Dichtern kann man scheiden
zwischen solchen, deren Sprache das Zeichen ist fiir Gestaltung,
und solche, deren Sprache das Zeichen ist fiir Bewegung: das ist
ein Hauptunterschied neben andern, zwischen Klassikern und Ro-
mantikern.“ (Goethe, p. 107.)

Eucken: ,In der deutschen Romantik flieBt eine bleibende
Bewegung des Menschenlebens mit der besonderen Lage der Zeit

768



zusammen. Durch die grofien Volkergruppen und durch die Jaht-
tausende geht ein Gegensatz, der sich kurz als der des klassischen
und des romantischen bezeichnen lidsst; dort ein Streben nach
geschlossener Gestalt, nach deutlichen Begriffen und klarer Glie-
derung, hier ein Ergriffensein von der Unendlichkeit des Lebens
und ein Ausbilden freischwebender, die Seele bei sich selbst fest-
haltender Stimmung; dort die Gefahr einer starren Festlegung, hier
die einer vagen Verfliichtigung.“ (Die Lebensanschauungen der
grofen Denker, 12. Auil,, p. 454.)

Joél: ,Denkst du, so schneidest du scharf und setzest Grenzen
oder bindest fest; doch wenn du’s fiihlst, so geht’s wie ein Strom
dir durch die Seele, ein grenzenlos flutender, dass du nicht weifit
von Anfang und Ende ..... Schdumende, flutende Seelen sind
die Romantiker, ruhelos Bewegte; ewige Wanderer sind sie wie
ihre Helden.“ (Der Ursprung der Naturphilosophie, p. 167.)

Friedrich Schlegel: ,Die romantische Dichtart ist noch im
Werden; ja, das ist ihr eigentliches Wesen, dass sie ewig im Werden,
nie vollendet sein kann.“ (Fragmente, Inselbiicherei Nr. 179, p. 54.)

* £

Wenn wir nun, auf das Gebiet konkreter Kunstbetrachtung
iibergehend, vermeiden wollen, in allgemeines dsthetisches Gerede
hineinzugeraten, so miissen wir uns an das leuchtende Vorbild
halten, das Woliflin in seinen Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen
gegeben hat. Ich kenne neben Rodin, L’Arf, kein anderes Werk,
das in so vollendeter Weise den Sinn fiir kiinstlerische Schénheiten
offnet und die Augen auf bestimmte Eigenheiten des Kunstwerks
lenkt. Es ist aber unmoglich, den Inhalt dieses Werkes in kurzen
Worten zusammenzufassen, umsomehr als die sorgfiltig ausgewéhlten
lllustrationen einen unersetzlichen Bestandteil der Beweisfiihrung
bilden. Es sei nur so viel gesagt, dass an Hand von fiinf Kate-
gorien (I. Das Lineare und das Malerische, II. Fliche und Tiefe,
III. Geschlossene Form und offene Form, IV. Vielheit und Einheit,
V. Klarheit und Unklarheit) die gegensitzliche Schonheit der beiden
kiinstlerischen Grundtypen dargelegt wird, als deren hervorragendste
Vertreter wir vielleicht Leonardo und Rembrandt nennen kénnen.

Die Ergebnisse dieser Untersuchung moglichst verwertend, bin
ich zur folgenden Ausgestaltung unserer Urkategorie gelangt:

769



. Bestimmtheit (Starrheit) — Stromung.

II. Vielheit (Mannigfaltigkeit) — Einheit.

Ill. Gesetzmdafigkeit (Mafl) — Freiheit.
Oder mehr auf unsere Zwecke zugeschnitten:

. Begrenzung — Auflosung (Veriliissigung).

II. Gliederung — Verschmelzung.

- lll. Bindung — Befreiung (Steigerung). - |

Nicht nur kénnen wir die Wolfflinschen Kategorien auf diese
drei zuriickfiihren, wir sehen auch einen deutlichen Zusammenhang
zwischen den logischen Denkgesetzen und unsren drei Grund-
begriffen. Die Verwandtschaft des Identititssatzes mit dem Begriff
Bestimmtheit, des Satzes vom Widerspruch und vom ausgeschlossenen
Dritten mit dem Begriff Getrenntheit, des Satzes vom Grunde (vom
kausalen Zusammenhang aller Dinge) mit dem Begrifie Gesetzméafiig-
keit leuchtet einem eindringenden Nachdenken sicher ein. Und
so sehen wir hier die entferntesten Gebiete miteinander verkniipft.
Der Horizont ofinet sich gleichsam nach zwei Seiten: auf der einen
Seite nach der Wissenschaft, auf der andern, wie wir noch sehen
werden, nach der Religion. Dazwischen liegt das Gebiet der Kunst.
Auf diesem Gebiet finden wir wieder zwei Seiten: die bdildende
Kunst und die Musik. Mitten drin, auf der Grenze zwischen aufien
und innen, zwischen Welt und Seele, steht die Poesie, deren Wesen
es ist, im Weltlichen das Seelische und im Seelischen das Welt-
liche und zwar in volliger Harmonie zu zeigen. Das wire eigent-
lich die klassische Dichtung. Aber meistens steht der Dichter mehr
auf der einen oder mehr auf der andern Seite; wenn wir nun den
mehr an der Innenseite stehenden Dichter den romantischen nennen,
so mag man uns gestatten, den mehr auflen stehenden klassisch
zu heiflen. Und so mochten wir an Hand unsrer Kategorien ver-
suchen, den romantischen Dichter in seinen Hauptziigen zu kenn-
zeichnen,

I. BEGRENZUNG — AUFLOSUNG
(Woliflin, Kat. I, II, z. Teil Il u. V.)

Wie in der bildenden Kunst, haben wir auch in der Dichtung
auf der einen Seite eine Kunst des Begrenzten, der zufriedenen
Beschrinkung, auf der andern eine Kunst des Unbegrenzten, der
unendlichéen Sehnsucht. Auch fiir die Dichtung gelten die Worte

770



Woliflins: ,Es gibt eine Schoénheit der vollkommen, klaren, un-
bedingt fassbaren Formerscheinung, und daneben eine Schénheit,
die ihren Grund gerade in dem nicht véllig Fassbaren hat, in dem
Geheimnisvollen, das sein Antlitz nie ganz enthiillt, in dem Un-
auflosbaren, das jeden Augenblick ein anderes zu sein scheint.“
(Grundbegriffe, p. 231.) Wir nennen den grenzbetonenden Dichter
Klassiker, den grenzauflosenden Romantiker. Man erkennt den
Gegensatz abgesehen von der erwihnten allgemeinen Tendenz an
der Art, wie der Dichter seine Gestalten zeichnet. ,Ce je ne sais
quoi de stable, de permanent, d'immuable qui est dans la raison,
les classiques ’ont fait passer dans leurs ceuvres. On ne peut dire
sans doute qu’ils immobilisent 'homme et la nature: mais ils les
fixent, dans un de ces beaux aspects-si fugitifs en réalité, dans
une de ces minutes supérieures, qui sont si rares. Vous étes-vous
jamais demandé, sauf avec quelque romantique, si Rodrigue peut
s’apaiser et se rasseoir, Chiméne enlaidir, tourner a la duégne? Non!
le poéte classique les arréte dans une éternelle jeunesse, comme
le paysage dans un éternel printemps. Mourront-ils seulement?
Le romantisme prend ces héros et leurs pareils, les restitue a la
faiblesse, a l'dge, a la maladie, & la mortalité; il les remet dans
la circulation, dans le torrent de linconstance et du devenir.“
(A. David-Sauvageot in Petit de Juleville, Histoire de la langue
et littérature francaises, tome VII, p. 162.) Nicht nur in einem
gewissen Alter wird der Held festgehalten, auch in einer gewissen
Eigenschait, mit einem bestimmten Charakter. Auch die Zeit er-
hilt ein allgemeines, iiberhistorisches Geprige, wogegen man beim
Romantiker couleur locale und Individualisierung findet. Unsre Haupt-
kategorie 14sst sich also auch umschreiben in die Begriffe: typisierend
— individualisierend. Der Gegensatz Begrenzung — Verfliissigung
zeigt sich auch in der dufern Form. Man nehme zwei Dichtungen,
eine von jeder Art, und achte darauf, wie in der einen innerhalb
jeder Verszeile ein deutliches Abklingen hérbar ist, ‘wihrend bei der
andern die Sprachwelle iiber das Versende hinauszudringen scheint:

Que ton vers soit la chose envolée
Qu’on sent qui fuit d’'une dme en allée.. ...
Vers d’autres cieux a d’autres amours.

Man denke an die bedeutende Rolle, die das enjambement
bei den Romantikern spielt. (Vergl. die feinfiihlige Arbeit Hoslis

771



Uber die sinnliche Anschauung in der Lyrik, Ziircher Dissertation
1918, p. 21 f.; Lanson, Hist. de la litt. franc., 12™ éd., p. 946.)
Dieses Weiterdrangen der Sprachwelle geschieht iiber gréBere und
kleinere Einschnitte. Im Auch Einer bemerkt der Held beim An-
blick der Reufi: ,Wissen Sie, wo die Schonheit liegt in dem Vers:
,Es stiirzt der Fels und iiber ihn die Flut‘? Gar nicht bloff im
Klang der Vokale und Konsonanten und nicht bloff im Kraftstofl
der einsilbigen Worter; nein, hauptsidchlich in der Casur, die mitten
in das Wort ,tiber fillt. Wie die Woge da — sehen Sie hin —
iiber den glatt gespiilten Felsblock rinnt, so das Wort fiber den
Verseinschnitt.“ (Vischer, Auch Einer, p. 54, zitiert nach Karl Schefiler,
Die Melodie, Cassirer 1919.)

Um im Vorbeigehen auf die Sievers-Saran-Rutzschen Unter-
suchungen hinzuweisen, finden wir unsre Kategorie auf klanglichem
Gebiet in dem Gegensatz melodisch — harmonisch. Die melodische
Betonung folgt wie die Linie des Zeichners den gedanklichen Um-
rissen des Satzes, die Worte nach ihrer Bedeutung hervorhebend.
Die harmonische Intonation ldsst die Einzelbetonungen in der
Stromung des Gefiihls untergehen. Das Gedicht: Kleine Blumen,
kleine Blatter, gleichsam das Endprodukt der vorromantischen,
klassisch-heitern Rokokodichtung, muss in véllig melodischer Be-

tonung wiedergegeben werden:

Kleine Blumen, kleine Blitter
Streuen mir mit leichter Hand
Gute junge Friihlingsgotter. ...

Man versuche nun im gleichen Ton fortzufahren:

Bedecke deinen Himmel, Zeus,
Mit Wolkendunst . ...

Unsre Kategorie bezieht sich aber auch auf den Sinn des
Wortes und der ganzen Dichtung. Der Klassiker begrenzt auch den
Bedeutungsumfang des Dargestellten: sein Kunstwerk gibt restlos
seine Absicht wieder. Beim Romantiker muss man hinter allen
Dingen die tieferen Bedeutungen suchen. Die Vorgiange sind immer
symbolische Darstellungen des Lebens an sich, die Personen immer
Symbole des Dichters und hinter ihm des Menschen iiberhaupt
und noch weiter hinten des Géttlichen. ,Les vers du poéte offrent
aux hommes les significations qui leur plaisent, mais leur signifi-
cation derniére est la désignation de toi.“ (Tagore, L'offrande
lyrique. Ed. Gide, p. 105.) Dieses Symbolisieren gibt den all-

772



taglichsten Dingen einen besonderen Anstrich. ,Romantisieren,
sagt Novalis, ,ist nichts als eine qualitative Potenzierung. Indem
ich dem Gemeinen einen hohen Sinn, dem Gewdhnlichen ein ge-
heimnisvolles Ansehen, dem Bekannten die Wiirde des Unbekannten,
dem Endlichen einen unendlichen Schein gebe, so romantisiere
ich es.“
~ Mit der Unausschopfbarkeit des Unendlichen hingt wiederum
die fragmentarische Form zusammen. ,Unendliches lasst sich nur
andeuten, das Fragment geh¢rt darum zur Form der Romantik, wie
das Symbol.“ (Joél, Nietzsche und die Romantik, p. 118.) Neben
die fritheren Kategorien setzen wir also noch die Gegenbegriffe:
definierend — symbolisierend, abschlieffend — andeutend. Ich kann
in dieser Untersuchung die Kategorien nicht auf alle Gebiete der
Dichtung anwenden; es sei mir gestattet, nur kurz auf Goethes
Sturm- und Dranglyrik als dem grofilen Vorspiel der deutschen
Romantik hinzuweisen. Dass gerade die Lyrik uns hier gute Dienste
leisten wird, ist kein Zufall. Sie steht innerhalb der Dichtung der
Musik am ndchsten, im Gegensatz zur Epik, die eine mehr plastische
Gestaltung verlangt. Und eben in der Lyrik beobachten wir am
reinsten die unsrer ersten Kategorie entsprechende Auflosung des
Gegenstindlichen durch die subjektive Stromung. ,Nicht mehr auf
den Sachinhalten liegt hier der Schwerpunkt“, sagt Gundolf in dem
wundervollen Kapitel Neue Lyrik, das die Sturm- und Drangdichtung
Goethes behandelt, ,das Gefiihl erschafft sich die seelischen Bilder,
an denen es seine Sprachbewegung weiterleiten kann, und nur um
sie weiterzuleiten .. ... Goethes neue Gedichte geben die Welt
selbst als ein Schwingen, als ein Atmen, als ein Reifen oder Welken,
als Drangen, Schwellen, Wirken, Weben, Wehen, Quellen, Fliefien,
Streben (lauter Lieblingsworte des jungen Goethe, die durch ihn
erst ihre poetische Fiille gewonnen haben), kurz als unfassbar
Reges, immer in Bewegung Begriffenes — lauter Zustdnde, die
man frither in der Natur nicht durchfiihlte: man sah im Altertum
und in der Renaissance das Gewordene, das Sein: erst Goethe
entdeckte als Dichter iiberall das Werden, die Bewegung, die Ent-
wicklung, nicht als eine Kausalverkniipfung zweier Zustinde, als
eine ruhende Linie, die zwei feste Punkte verband, sondern als
ein wesenhaftes Flieflen, als ein Entwirken.“
Wir konnen diese Klangwerdung der Weltbewegung bis in die

773



kleinsten sprachlichen Einzelheiten verfolgen. Goethes Beiworte
,bezeichnen nicht so sehr, wie die Shakespeares, Eigenschaften,
sondern Titigkeiten, Aktion oder Funktion: aufgetiirmter Riese,
schwebende Sterne, beschattete Bucht, tiirmende Ferne, reifende
Frucht, fruchtende Fiille, der ewig belebenden Liebe vollschwellende
Trianen, heimlich bildende Gewalt, heilig glithend Herz . .... Eine
andere Sprachbesonderheit, die aus demselben Weltgefiihl fiir das
Bewegte stammt, ist die Aktivierung von Eigenschaftswortern oder
von Verben, die sonst nur Zustinde oder Funktionen bezeichnen,
durch ein beigefiigtes Adverbium der Richtung: Berge wolkig
himmelan, griine herauf, herzaufquellende Trdnen, entlang rauschen,
iiberschwellen, entgegenbeben..... “ (Gundolf.)

Dass aber stromendes Gefiihl und plastische Gestaltung, Ver-
fliichtigung und Begrenzung einander nicht ausschlieffien, méchten
wir noch kurz an einem Gedicht zeigen, das allerdings an das
Ende der Sturm- und Drangperiode Goethes hingehért und auch
in seinem Inhalt den Kampf zwischen romantischer Strémung und
klassischer Begrenzung darstellt. Der Kampi fiithrt aber nicht zu
einer Entscheidung fiir die eine oder die andere Seite: den ganz
Groflen ist es eben gegeben, beides in sich zu vereinigen: Klar-
heit des Schauens und Schatfens — und Tiefe und Lebendigkeit
des Fiihlens. Das ist dann weder klassische noch romantische
Poesie, sondern Poesie schlechtweg.

Auf dem See.

Und frische Nahrung, neues Blut
Saug’ ich aus freier Welt:

Wie ist Natur so hold und gut,
Die mich am Busen hilt.

Die Welle wieget unsern Kahn
Im Rudertakt hinauf,

Und Bérge, wolkig himmelan,
Begegnen unserm Lauf.

Aug’, mein Aug’, was sinkst du nieder?
Goldne Triume, kommt ihr wieder?
Weg, du Traum! so gold du bist:

Hier auch Lieb’ und Leben ist.

Auf der Welle blinken
Tausend schwebende Sterne,
Weiche Nebel trinken

Rings die tiirmende Ferne;

774



Morgenwind umfliigelt
Die beschattete Bucht,
Und im See bespiegelt
Sich die reifende Frucht.

Schon ein oberflichlicher Blick zeigt uns das gleich starke
Vorhandensein der gegensitzlichen Elemente. Auf der einen Seite
finden wir alle Merkmale des stromenden Stils: die Welle wieget
unsern Kahn, Berge begegnen unserm Lauf, Nebel frinken die
Ferne, Morgenwind umfliigelt die Bucht, im See bespiegelt sich
die Frucht (Belebung des Leblosen); — goldne Triaume (Ver-
mischung der Sinnesempfindungen); — schwebende Sterne, tir-
mende Ferne, beschattete Bucht, reifende Frucht (wirkende statt
ruhende Beiworter); — Berge wolkig himmelan, so gold du bist
(sonstige sprachliche Verfliissigungen). Auf der andern Seite stellen
wir grofite Geschlossenheit und Ebenmifigkeit fest: Je zwei Vier-
zeiler, die zusammen gehoren, und in der Mitte ein einzelner Vier-
zeiler als Hohepunkt des Stiickes. Jeder Vierzeiler ist wiederum in
sich abgeschlossen, sogar in der einzelnen Zeile ist ein Abklingen
horbar. ‘ -

Ist diese Begrenztheit der Form ein Zeichen fiir das Nach-
lassen der Gefiihlskraft, die nun nicht mehr wie in den gewaltigen
Rhapsodien die metrischen Formen durchbricht, oder zeigt sie bei
gleich bleibender Gewalt des Fiihlens die Selbstzucht des werdenden
Mannes an? Haben wir hier die ,leise Besonnenheit des Apollo“
verbunden mit der ,gottlichen Trunkenheit des Dionysos“? (Fr.
Schlegel in R. Huch, Romantik 1, p. 81.) Das wird uns eine ein-
gehendere Untersuchung des Gedichtes sagen.

Wir stellen zunichst fest, dass es sich duferlich um eine
Ruderbootpartie auf dem Ziirichsee handelt, innerlich um das Los-
reifen des Dichters von der bisherigen Umgebung, die ihn in
fruchtlose Konilikte hineinzog und die Stetigkeit seiner Entwicklung
gefihrdete. Auflerlich ein Naturbild, innerlich der Kampf zweier
Welten. |

In das erste Vierzeilerpaar klingt, durch leise Kontraste ange-
deutet, die alte Welt, das romantisch-tolle Frankfurterleben mit der
zwiespiltigen Liebe zu Lili Schénemann: Frische Nahrung, neues
Blut, freie Welt; Nafur, zunichst als Seeweite im Gegensatz zur
Stadtenge, sodann als Freiheit im Gegensatz zu gesellschaftlicher

775



Gebundenheit. Das Tempo dieses ersten Vierzeilerpaars entspricht
der Hast der Frankfurterjahre — Sturm und Drang! — treibende
Stromung! Das Stréomungsgefiihl wird, abgesehen von den ge-
nannten sprachlichen Erscheinungen, noch besonders verstarkt durch
zwei mehr gelegentliche, aber um so stirker wirkende Eigentiim-
lichkeiten: 1. Durch das Einsetzen mit und, das uns mitten in den
Strom hineinreifit. 2. Durch das Mitteilen einer duBeren Bewegung:
hier, das Fahren auf einem Ruderboot. (Die Welle wiegef unsern
Kahn im Ruderfak{ hinauf und Berge wolkig himmelan begegnen
unserm Lauf.) Vergl. das Flielen des Wassers im Gesang der Geister
iiber den Wassern, in Mahomets Gesang; das Marschieren in Wan-
derers Sturmlied; das Fahren im Postwagen in Schwager Kronos,
das Aufwirtsschweben in Ganymed. In des Wanderers Nachtliedern
ist die Bewegung im Gegensatz zur ersehnten Ruhe nur im Titel
angedeutet.

Zusammenfassend stellen wir im ersten Vierzeilerpaar fest:
duflerlich, schnelles Fahren den See hinauf ins Unbegrenzte ; inner-
lich, stiirmisches Losreiflen aus den alten Verhiltnissen und Trachten
nach Unabhingigkeit. |

Nun kommt das Zwischenspiel. Aus dem treibenden Rhythmus
gelangen wir plétzlich in den fallenden, als wire eine Hemmung

da. Die Hemmung wurde schon angedeutet: Berge ... .. begegnen
unserm Lauf. Unbegrenztes In-die-Hohe-Streben ... .. wolkig
himmelan .. ... romantische Sehnsucht. Aber doch Hemmung,

Berge von Schwierigkeiten aller Art. Und was ist die gréfite Hem-
mung, die seine Entwicklung zuriickstaut? Aug’, mein Aug’, was
sinkst du nieder? (himmelan — nieder), goldne Triume, kommt
ihr wieder? ..... Lili Schénemann! — Lili, als das Symbol jener
Zerrissenheit: unendliche Leidenschaft — gesellschaftliche Enge.
Hier stauen sich die Gegensitze zu dramatischer Wucht. Das Dra-
matische kommt im  Syntaktischen zum Vorschein: Wiederholte
Frage — abweisende Antwort. Auch im Geberdenspiel: Nieder-
sinken der Augen, Verscheuchen des Traumes mit der Hand. Es
handelt sich also in diesem mittleren Vierzeiler nicht um eine blofle
Einschiebung: der Konilikt, der vorher im Unbewussten lag und
nur durch indirekte Andeutungen sich bemerkbar machte, tritt nun
an die Oberfliche und fordert dringend eine Entscheidung. Sie
erfolgt nun auch. Der Umschwung tritt ein gleichsam an der Achse

776



des Gedichtes, die durch den Wechsel der gepaarten Reime (sonst
gekreuzt) verdeutlicht wird. Die zwei Fragen klingen aus im selben
weiblichen Reim: nieder? wieder? Und nun kommt mit dem neuen,
minnlichen Reim die Entscheidung: Weg, du Traum! — Die Zeit
des romantischen Schwarmens, des ziellosen Hin- und Herschwan-
kens, der traumhaften Unfruchtbarkeit ist vorbei. Weg, du Traum!
Damit ist auch die Liebe- zu Lili, die Anhédnglichkeit am Alten be-
seitigt . . . . . nicht leichten Herzens. So gold du bist! Ho6rt man
da nicht das Herzeleid des Liebenden herausklingen? Und auch
im resignierten Sich-Kehren zur neuen Wirklichkeit: Hier auch Lieb
und Leben ist. Hinter dem anmutigen Naturbild sahen wir also ein
ergreifendes Drama sich abspielen.

~ Und nun kommt das zweite Vierzeilerpaar, das den fallenden
Rhythmus des Zwischenspiels beibehalten hat und so schon im
Gegensatz steht zum ersten Vierzeilerpaar.

Und noch einmal finden wir die Hauptgegensitze, nun nicht
mehr im Kampf, sondern als Nebeneinander: die romantische Weite
als Umkreis, die klassische Beschrankung als Mittelpunkt. Der erste
der beiden Vierzeiler ist noch ganz romantisch-flimmernd:

Auf der Welle blinken

Tausend schwebende Sterne,
Weiche Nebel trinken

Rings die tiirmende Ferne.....

Man achte auf die Haufung des Buchstabens e, dessen gestalt-
lose Weichheit noch unterstrichen wird durch die @ in Welle,
weiche, schwebende; er gibt auch als der unbestimmteste unter
den Vokalen den Eindruck des Unbegrenzten, der Ferne. Tiirmende
Ferne! Liegt darin nicht alle Sehnsucht der Romantiker? Doch die
Sehnsuchtswolken l6sen sich in weiche Nebel auf. Wir haben uns
unmerklich dem Ufer gendhert, statt der unbegrenzten Seeweite
sehen wir vor uns die geschlossene Bucht, statt der tiirmenden
Ferne — im Kklaren Seespiegel die reifende Frucht. Am Schluss
des ersten Vierzeilers die tiirmende Ferne, das Ziel des roman-
tischen Traumers; am Schluss des zweiten Vierzeilers die reifende
Frucht, das Ziel des klassischen Gestalters.

Nun sind umschlossen
Im engsten Ringe,
Im stillsten Herzen

Weltweite Dinge.
(Der Hungerpastor.)

777



Das tiefste Lebensproblem — ,wie wir die Mitgift des Un-
endlichen in die uns unentbehrliche Geformtheit unser selbst und
unserer Welt hineinleiten und dabei doch den Reichtum und die
Macht jener bewahren kénnten, andrerseits die Form in ihrer Ruhe
und Strenge behaupten koénnten, ohne dass sie Starrheit und Enge
und nichts als blofie Endlichkeit werde“ (Simmel) — dieses Pro-
blem hat in Goethes Gedicht Melodie und Gestalt bekommen.

II. GLIEDERUNG — VERSCHMELZUNG
(Woliflin, Kat. IV u. V.)

Wie in der bildenden Kunst strebt der Klassiker in der Dich-
tung nach deutlicher Gliederung und klarer Scheidung. — Er selber
steht seinen Gestalten unabhingig gegentiber (die impassibilité
der parnassiens). Die Gestalten werden auch unter sich sauber
auseinander gehalten, und die einzelne Gestalt sogar ldsst sich in
Elemente aufldsen. Klarheit durch und durch!

Der Romantiker hingegen ist ein ewiger Verwischer. Alles wird
bei ihm durcheinander gemengt: die Gestalten, auf die das Wesen
des Dichters abfirbt, die duleren Formen der Sprache, die Gattungen
der Dichtung und noch mehr. Aber ,die oft beklagte romantische
Unbestimmtheit ist nur Kehrseite. Der Sinn fiir das Unbestimmte
ist positiv der Sinn ftir Verschmelzung ... .. das ganze Wesen
der Romantik ist Liebe, Vereinigung, Anziehung ..... Alles ist
verwandt und alles liebt sich. Erstaunlich ist’s, wie bei den Ro-
mantikern selbst die starrsten, schauderhaftesten Dinge und Be-
griffe weiche Arme bekommen, um sich gemiitlich zu umschlingen.
Man sollte z. B. meinen, Albernheit ist ein Schimpfwort und Schreck
nicht gerade ein liebenswiirdiger, behaglicher Begriff. Aber man
hore Tieck: ,Es ist der Kindheit zauberreiche Grotte, in der der
Schreck und liebe Albernheit verschlungen sitzen“. Wie schmei-
chelnd klingts bei Tieck: ,vom roten Regen schén begossen“, aber
der rote Regen ist Blut. Was nennen doch Tieck und Novalis alles
siif: sie sprechen von der Menschheit siifler Reife, vom siiflen,
siiffen Namen Koénig, vom siiflen L.eiden, von siilem Schauern, vom
siifen Tod, vom siiflen Funkeln der Schlangen usw. ..... wie
versOhnlich sprechen die Romantiker vom weggespiilten Traum der
Schmerzen, von Leiden, die da vorgestreut werden, als wiren sie
Blumen, von lieblicher Armut, vom Zweifel, der dich umschlingt,

778



vom frohlichen Schmerz der Liebe, vom unbeschreiblich lieben
Schmerz, vom unendlich reizenden Schmerz, ja vom Wonne-
schmerz . ... “ (Joél, Nietzsche und die Romantik, p. 53—55;
iiber das bei den Romantikern vielgebrauchte Oxymoron siehe R.
Buchmann, Helden und Mdchte des romantischen Kunstmdrchens,
Haessel 1910, p. 16 if.) Auf klanglichem Gebiet konnte man viel-
leicht das Gegenpaar polyphon — homophon aufstellen.

Die romantische Homophonie zeigt sich im bestindigen Zurﬁck-
kommen auf den Grundton, in jeder Art Wiederholung: Wieder-
holung von einzeln Wortern und ganzen Abschnitten, Spielen mit
Gleichkldngen, Reim, Refrain, Leitmotiv usf. Das erinnert uns an
W. Schlegels Notizen zu den Berliner Vorlesungen: ,Wirkung des
Reimes iiberhaupt: Verkniipfung, Paarung, Vergleichung. Erregte
Erwartung schon im einzelnen Verse und Befriedigung. Erinnerung
und Ahndung, statt dass die alte Rhythmik immer in der Gegen-
wart festhélt und allen Teilen eine gleiche Dignitat gibt. — Daher
liegt im Keime das romantische Prinzip, welches das entgegen-
gesetzte des plastischen Isolierens ist. Allgemeines Verschmelzen,
Hiniiber- und Heriiberziehen. Aussichten ins Unendliche.* (Nach
Walzel, Wechselseitige Erhellung, p. 81 zitiert.) Wir konnten hier
die Gegensitze: isolierend — pointierend aufstellen, und vielleicht
darf man in diesem Zusammenhang auf den Gegensatz intellek-
tuell — affektiv hinweisen, der sich bei der Anwendung von Baillys
stilistischer Methode so deutlich in der Auswahl der Worter, Bilder
und Wendungen zeigt.

Auch in der Gesamtstimmung und in der Darstellung der
Charakiere zeigt sich die Leidenschait des Romantikers, die wie
ein glithender Strom alles einschmilzt, was seinem Laufe begegnet.
Man vergleiche den Wilhelm Meister mit dem Hyperion. Wie ist
im Hyperion alles schon von Anfang an in Wehmutsstimmung ein-
getaucht, wie liegt iiber allem schon die Ahnung vom Tode Dio-
timas! Und auch die Gestalten tragen alle das gleiche Geprige;
wie sind sie sich nicht alle im Innersten verwandt in ihrer iiber-
zarten Seelenhaftigkeit, in ihrer Fremdheit der Wirklichkeit gegen-
iiber!

Doch wir wollen auch hier nur noch kurz auf Goethes Lyrik
hinweisen. Die romantische Verschmelzungstendenz erscheint hier
auch in der Vermengung der verschiedenen Sinnesgebiete, in der

- 178



Verkniipfung wvon Sinnlichkeit und Geistigkeit: Aolus loset das
dngstliche Band, der Mond von einem Wolkenhtigel sah kliglich
aus dem Duft hervor, ein rosenfarbnes Friihlingswetter umgab das
liebliche Gesicht, goldne Triume, usw. Man beachte sodann die
abenteuerlichen Wortverbindungen, ,wo Goethe die heterogensten
Substantive oder Adjektive zu unldsbaren Worteinheiten verschmilzt:
Muttergegenwart, Flammengipfel, Besitztumsfreuden, Traumgliick,
Traumgefahr, Sommerabendrot, Sternenblick, Nebelglanz, Bruder-
quellen, Wolkensteg, Fiihrertritt, Gipielgdnge usw.“ Die Verschmel-
zungstendenz gipielt bei Goethe in seinem Pantheismus: daher
sein Lieblingswort ,heilig¢, daher die ,vielen Wortverbindungen
mit all: alliebend, allgegenwirtig, Allumfasser, Allerhalter, all-
sehiehd s . o daher seine Empiindung fiir das Atmen, Dringen,
Quellen in jedem QGras, in jeder Blume: es ist der rege Gottes-
hauch, der ihm iiberall erwidert“ (Gundolf).

Ill. BINDUNG — LOSUNG
(Woliflin, Kategorie III.)

Was sich seelisch als Titanismus, Drang nach Unabhéngigkeit
und Einsamkeit, Losung von gesellschaftlichen Bindungen (épater
le bourgeois) duflert, erscheint im Kunstwerk als Freude am Un-
gewohnlichen, Paradoxen, als Steigerung der Uestalten, sei’s zum
Guten oder Bosen, sodann in der dufleren Form als absichtliche
Storung des Gleichgewichts, als scheinbare Regellosigkeit. Die
hergebrachten Formen werden zersprengt, man sucht neue freie
Formen und iiberldfit sich in ungebundener Freude dem Spiel der
Phantasie. ,Die romantische Dichtart ... .. allein ist unendlich,
sagt Friedr. Schlegel (a. a. O., p. 55), wie sie allein frei ist und
das als ihr erstes Gesetz anerkennt, dass die Willkiir des Dichters
kein Gesetz {iber sich leide.“ ,Es ist aber ein besonderer Zug
nordischer Phantasie immer gewesen, dem Spiel der Linien und
Flecken als eigenen Lebensduflerungen sich hinzugeben. Die
italienische Phantasie ist gebundener. Sie kennt nicht das Marchen.“
(Wolitlin, Grundbegriffe, p. 230.) Traum, Spiel, Mdrchen sind
romantische Lieblinge und die romantische Ironie will eben das
Schillersche Wort Wahrheit werden lassen: ,Der Mensch spielt nur,
wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur
da ganz Mensch, wo er spielt.“* Wie sich die Steigerungssucht

780



des romantischen Titanen sprachlich u. a. als starke Neigung zum
grammatischen und logischen Superlativ (im Mirchen von Goethe
43 Superlative auf 34 Seiten, im Runenberg von Tieck 38 Sup.
auf 23 Seiten, im Klein Zaches von Hoffmann 177 Sup. auf
94 Seiten, im Schatz von Morike 100 Sup. auf 63 Seiten usw.),
als haufige Verwendung der Epizeuxis (leise leise, lange lange
Zeit, grofie grofe Nuss usw.) duflert, zeigt R. Buchmann in seiner
eindringlichen Untersuchung iiber das romantische Mérchen. Walzel
legt die Woliflinschen Gegenbegriffe ,tektonisch-atektonisch“ einer
geistvollen Betrachtung des Shakespearschen Dramas zu grunde.
(Jahrbuch der deutschen Shakespearegeselischaft, Bd. 52.) Er zeigt,
wie dem ebenmifiigen, symmetrischen Aufbau des franzésischen
klassischen Dramas entgegen Shakespeare das Gleichgewicht seiner
Schépfungen stort, indem er die Hauptfigur fiir lingere Zeit
vom Schauplatz verschwinden lasst. So wird z. B. Koénig Lear
vom Mittelpunkt weggeschoben, woraus sich gleichsam eine diago-
nale Anordnung ergibt, die auf die Urverwandtschaft Shakespeares
mit seinen Zeitgenossen Rubens und Rembrandt hinweist.

Auf die Lyrik moégen uns die feinen Bemerkungen Dillheys
(in Erlebnis und Dichtung, p. 429, 430 1., 435) lenken: ,Die Lyrik
von Hagedorn und Gleim ist gleichzeitig mit dem deutschen Sing-
spiel und stand im engen Zusammenhang mit den gesungenen
Liedern jener Zeit, wie sie die Feste des Biirgertums begleiteten.
Diesem Lied und dem Singspiel ist die Lyrik jener Zeit verwandt
in der abgezirkelten Form, dem abgeschnittenen Vers, der Wieder-
gabe typischer Gefiihlszustinde. Wie diese Dichtung unter den
Abteilungen von Liebesliedern, Trinkliedern, religiosen Gesingen
in Facher gesondert ist, so sind die Gefiihle selbst, deren Ausdruck
sie ist, sauberlich in Abteilungen eines geistigen Haushalts getrennt,
so dass keines von den andern gestort wird; die Gedichte sind
abgeteilt in reguldre Verse, deren jeder ein Ganzes fiir sich bildet.
Diese Form liegt jenseits der heute noch lebenden Lyrik. . ...
Holderlin, Tieck, Novalis beginnen jene neue Lyrik, welche den
Uberschwang des Gefiihls, die gegenstandlose Macht der Stimmung,
die aus dem Innern des Gemiites selber aufsteigt, die unendliche
Melodie einer Seelenbewegung ausdriickt, die wie aus unbestimmten
Fernen kommt und in sie sich verliert . . . .. Regelméafiige Strophen-
bildung besteht hier nicht mehr, nur eine Gliederung in fast immer

781



ungleichen Abschnitten ..... Das ist nun das Schicksalsvolle
dieser letzten Epoche Holderlins, dass seine ganze dichterische
Entwicklung hindridngte zu der ginzlichen Beireiung des inneren
Gefiihlsthythmus von den gebundenen metrischen Formen, dieser
letzte Schritt aber erst von ihm an der Grenze des Wahnsinns
getan ward.“

Diesen Schritt hat vor Hoélderlin Goethe schon getan. Prome-
theus: das sagt alles! Und wir erkennen das Prometheische nicht
nur im Inhalt sondern auch in der Darstellung. Selbst in den
kiihnen Neubildungen der Sprache zeigt sich der trotzig unab-
hiangige Kiinstler, der frei von allem hergebrachten Formelkram,
frei von aller duflerlichen Bindung sich seine eigene Form schmiedet.

Hast du nicht alles selbst vollbracht
Heilig glithend Herz?

So miinden alle Kategorien wieder ins innere Werden, das als
unendlich stromendes Gefiihl, als allumfassende Liebe, als iiber-
quellendes Branden der Leidenschaft der ruhigen Geschlossenheit
der duflern Gestalt, der klaren Scheidung der Einzelwesen, dem
gesetzlichen Zusammenhang der weltlichen Dinge gegeniibersteht.

#® % *

Wir hidtten nun die dem Kunstwerk zugekehrte Seite der
Einzelkategorien beleuchtet, wobei man aber nie vergessen darf,
dass die Begriffe romantisch-klassisch nur sehr rohe Bezeichnungen
fiir ungemein vielgestaltige Erscheinungen sind, so dass man sich
vor {ibereilten Klassifikationen nur schiitzt, wenn man die Kunst-
werke untereinander immer neuw vergleicht und so zuletzt zu einer
Skala kommt, die vom Starrsten bis zum Fliissigsten in zahllosen
Ubergingen fithrt. Nicht darauf kommt es also an, dass man ein
Werk ,romantisch“ oder ,klassisch“ taufen kann, denn je nach
dem Standpunkt muss man die gleiche Dichtung romantisch oder
klassisch nennen; sondern, dass man gleichsam die innere Struktur
der kiinstlerischen Schopfung erkenne, dasjenige auf das es eben
ankommt, wenn man das Werk in seiner ureigenen Wesenheit
erfassen will, und nicht, wie es oft geschieht, einfach dasjenige,
was einem in der gegenwirtigen Stimmung am meisten auffillt,
oder dasjenige, woran man am leichtesten seine Kunsttheorie oder
Kunstrhetorik ankniipfen kann.

782



Doch dies betrifft nur die eine Seite der Kategorien. Die
andere ist die dem Beschauer zugewandte, und die scheint mir
nicht minder wichtig zu sein. Indem man ndmlich mit Hilfe der
Kategorien gleichsam den Aggregatzustand des Kunstwerkes fest-
stellt, wird es dem Betrachter erst moglich, sich in richtiger Weise
einzustellen. Unser Aufnahmeorgan muss geschult werden, wenn
wir die ganze Wirkung des Kunstwerkes erleben wollen. Nur
durch Gleiches wird Gleiches erkannt, und Romantisches miissen
wir auch romantisch aufnehmen, sonst gleichen wir den Kindern,
die das Buch verkehrt halten und sich nun vergeblich bemiihen,
aus den seltsamen Schriftziigen etwas Verniinftiges herauszulesen.

So stehen wir Moderne ndmlich dem Romantischen gegen-
iiber. ,Romantisch ist in unsern Tagen ein Schimpfwort geworden,
dhnlich wie ,subjektiv, ,sentimental“. ,Wo so in Bausch und
Bogen noch heut von Romantik die Rede ist,“ sagt Haym in der
Einleitung zu seinem groflen Werk iiber die Romantische Schule,
,da meint man alles Unwirkliche und Wesenlose, alles, was zu
leben nicht fahig ist und zu leben nicht verdient. In Dichtung
und Wissenschaft, in Staat und Gesellschaft getrosten wir uns, den
Geist der Romantik genugsam iiberwunden zu haben. Denn nicht
in nebelhaften Illusionen, in eigensinnigen und seltsamen Gedanken-
spielen .. ... zu leben, nicht das, sondern niichternen Verstandes
und mainnlichen Entschlusses die Michte und Bediirfnisse der
Wirklichkeit anzuerkennen, besonnenen und geduldigen Muts vor-
wirts zu - schreiten, das gilt uns Heutigen mit Recht als unabweis-
liche Forderung der Zeit, in deren Dienst wir gestellt sind.“ Als
 unwirklich und wesenlos* wird mit Recht allem Romantischen auch
das Religivose zugesellt. Und so lassen sich auch auf unsere Zeit die
Worte Novalis anwenden: ,Der Religionshass dehnte sich sehr natiir-
lich und folgerecht auf alle Gegenstinde des Enthusiasmus aus; ver-
ketzerte Phantasie und Gefiihl, Sittlichkeit und Kunstliebe, Zukunit
und Vorzeit, setzte den Menschen in der Reihe der Naturwesen
mit Not obenan, und machte die unendliche schépferische Musik
des Weltalls zum einformigen Klappern einer ungeheuren Miihle,
die vom Strom des Zufalls getrieben und auf ihm schwimmend,
eine Miihle an sich, ohne Baumeister und Miiller, und eigentlich
ein echtes Perpetuum mobile, eine sich selbst mahlende Miihle
sei.“ (Die Christenheit und Europa.) Die blutige Ironie der sich

783



selbst mahlenden Miihle erleben wir erst jetzt in entsetzlicher
Weise.

Ob nun aber mit dem allen das Romantische wirklich ver-
nichtet und aus der Welt geschafft wurde?..... Mir scheint im
Gegenteil, dass unsere Zeit nur zu reich an Romantik und Mystik
sei. Die Gereiztheit des offentlichen Lebens, das Uberhandnehmen
extrem-mystischer Bewegungen wie Buddhismus und Theosophie,
die erschiitternde Zerrissenheit des Expressionismus, der einzig
ehrlichen, d. h. aus innerem Zwang herausgeborenen Kunst, die
gemeine Erregung des mystischen Gefiihls im Alkoholrausch, die
ganze unselige Kriegsromantik, die Unfdhigkeit zu groflen Mensch-
heitstaten, zu rascher sozialer Neuordnung und darum die Unféhig-
keit, dem Ddmon Bolschewismus Einhalt zu gebieten, das alles
sind wahrhaftig keine Zeichen von Niichternheit und Mannlichkeit.

Die Tatsache, dass neben all unsrer klassischen Objektivitit
so viel romantischer Triibsinn vorkommt, sollte uns wohl ein wenig
stutzig machen. Und erst, wenn wir sehen, dass eigentlich zu
allen Zeiten beide Pole menschlichen Lebens nebeneinander
vorkommen, sei es als Hellentum oder Orphik, als Scholastik
oder Mystik, als Orthodoxie oder Pietismus, als Aufkldrung oder
Empfindsamkeit, als Naturalismus oder Symbolismus. Steigt da
nicht die Ahnung von jenem Gesetz in uns auf, das wir eingangs
erwidhnten und das Goethe als die ewige Formel des Lebens
bezeichnet: das Polarititsgesetz? (Farbenlehre, § 38.) Ist es am
Ende nicht so, dass der Mensch, um ganz zu sein, beide Pole
umfassen muss? Lautet nicht unser Urerlebnis: Ich erlebe ein
Nicht-Ich? Und gieflen wir nicht all unsre Erfahrung unbewusst
in diese Form? Braucht nicht die Welt Seele, wie die Seele Welt
braucht? — Und wenn wir sagen, dass nur am Starren, Vielen
und Gebundenen man das Stromende, Eine und Freie erleben
kann, so ist das nicht ein Widerspruch zu dem, was wir friither
sagten, dass nur QGleiches durch Gleiches erkannt werde: denn,
damit wir {iberhaupt einen Ton aufler uns héren kénnen, muss in
uns ein gleicher Ton anklingen, damit wir ihn aber in seinem
Wesen erkennen, muss in uns gleichzeitig sein Gegensatz erténen,
als Tiefe, wenn er hoch war, als Hohe, wenn er in der Tiefe klang.
Indem wir nun in der Polaritit das Gesetz unsres Erlebens ge-
funden haben, wissen wir auch, wie und warum wir krank sind.

784



Wie die Romantiker krank waren, weil sie das Klassische, das
Weltliche in sich verdringt hatten (daher kommt jene krankhafte
Sinnlichkeit, auf die alle tieferen Kenner der Romantik aufmerksam
machen), so sind wir Weltmenschen krank, weil wir das Roman-
tische verdriangt haben. Es ist nur aus unserm Bewusstsein ver-
schwunden, aus dem Unferbewussten aber wirkt es stérend und
hemmend auf unser gesamtes Wirken und Handeln. Und erst
wenn wir's durch eine Art Psychanalyse aus der Verdringung er-
losen, werden wir frei und gesund. Dann werden wir auch der
Schonheit des Romantischen wieder zugénglich. ,Wie wenige
haben sich noch in die Geheimnisse des Fliissigen vertieft, sagt
Novalis in den Lehrlingen zu Sais, und manchem ist diese Ahndung
des hochsten Genusses und Lebens wohl nie in der trunkenen
Seele aufgegangen. Im Durste offenbart sich diese Weltseele,
diese gewaltige Sehnsuchti nach dem Zerflielen. Die Berauschten
fiihlen nur zu gut diese iiberirdische Wonne des Fliissigen, und
am Ende sind alle angenehmen Empfindungen in uns mannigfache
ZerflieBungen, Regungen jener Urgewdsser in uns. — Wie viele
Menschen stehen an den berauschenden Fliissen und hdéren nicht
das Wiegenlied dieser miitterlichen Gewésser und genieflen nicht
das entziickende Spiel ihrer unendlichen Wellen!“ Aus dem Sinn
fiir das Fliissige wichst dann der Sinn fiir das Symbolische.
Alles Vergingliche wird zum Gleichnis. Das Ewig-Weibliche, das
Gefiihl der Einheit, die synthetische Kraft wird uns hinanziehen
aus den Gesetzen des Alltags heraus ins Reich der Freiheit. Dann
wird das Unzulingliche zum Ereignis, das Unbeschreibliche ist
dann getan. Doch sagen wir’s zum Schluss gerade heraus: es ist
hier nicht nur die Rede vom Erkennen des Kunstwerks, es handelt
sich hier nicht nur um Schdnheit. — Wie heifit denn im Munde
der Frommen der Sinn fiir das unfassbar Flieflende, fiir das allen
Gesetzen entbundene Wunderbare, fiir das unendliche Stromen,
fiir die allumfassende Einheit des gottlichen Lebens? — Glaube,
Hoffnung, Liebe!..... traute, siifle Kldnge, die ihr wie versunkene
Glocken in unsern Herzen tént! Darf man euch im kleinlichen
Werkstattlirm dieser armseligen Untersuchung erklingen lassen?
Aber woher kiame uns Kraft und Freudigkeit zur Arbeit, wenn nicht
von euch? Denn nicht fiir romantische Traumspiele, nicht fiir
mystische Schwarmereien braucht man die Kraft, die aus Glauben,

785



Lieben und Hoffen stromt. Wir brauchen sie fiir die grofie schdpfe-
rische Tat, nach der alle Menschen diirsten. Denn weder Weltflucht,
noch Wellgenuss ist das Heil der Menschheit, sondern Weltarbeit,
Weltiiberwindung ! . . . . . Seid getrost, ich habe die Welt iiber-
wunden! Wer hat das gesagt? Einer, der weiblich hingebend der
innern Stimme gehorchte und darum mannlich entschlossen wie
kein anderer der Welt gegeniiber auftrat. — Und wer so den
urspriinglichen Sinn wieder findet, der kann nicht gering denken
von der Bestimmtheit, Klarheit und Gesetzmiafiigkeit der Welt, ohne
die er nicht wirken kann, er wird aber auch nicht stecken bleiben
in der gegenstindlichen Starrheit, er wird sich nicht verlieren in
der Zerstreuung der Dinge, er wird sich nicht binden lassen von
der Gesetzméifligkeit der Natur; — denn er weif}, dass diese Welt
nur ein Halt auf dem Marsche, das Sein nur eine Station des
Werdens ist, — wie Luther in unvergleichlich markigen Worten sagt:

Dies Leben ist nicht ein Frommsein, sondern ein Fromm-
werden, nicht ein Gesundsein, sondern ein Gesundwerden, iiber-
haupt nicht ein Wesen, sondern ein Werden, nicht eine Ruhe, sondern
eine Ubung. Wir sind’s noch nicht, wir werden’s aber; es ist
noch nicht getan und geschehn, es ist aber im Schwang; es ist nicht
das Ende, es ist aber der Weg.

BERN TH. SPOERRI

aoo

AUFHELLUNG

Von ROBERT JAKOB LANG

Der Wind fihrt aus: Mit blauen Netzen
Hinter den weiflen Wolken her,

Fegt von den krausen Nebelfetzen

Alle heimlichen Taler leer.

Da regt sichs in den Sonnenzwingern
Und pldtzlich wird die weite Welt
Von tausend goldnen Strahlenfingern
Behutsam zéirtlich ausgestrahlt.

ooo

786



	Vom Wesen des Romantischen

