
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Vom Wesen des Romantischen

Autor: Spoerri, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM WESEN DES ROMANTISCHEN
„Die Welt muss romantisiert werden.
So findet man den ursprünglichen Sinn wieder."

NOVALIS

Nicht die bisherigen Definitionen des Romantischen um eine

neue zu vermehren, ist meine Absicht, sondern vom Boden einer

psychologischen Kategorie aus, die verschiedenen Äußerungen des

romantischen Phänomens zu beleuchten und damit vielleicht den

Weg zu weisen zu einer fruchtbareren Einstellung diesem oft
missachteten einen Pol des Erlebens und Dichtens gegenüber. Gegen
die psychologische Literaturbetrachtung ist man allerdings heutzutage

misstrauisch geworden, und Walzel hat im Blick auf gewisse
Verirrungen mit Recht die Forderung aufgestellt, dass wir uns nicht
allzu einseitig um die Voraussetzung der künstlerischen Erscheinung
kümmern, solange wir die Erscheinung selbst nur in unzureichender
Weise erfassen können.1) Es käme aber doch für die Kunstbetrachtung

einer großen Verarmung gleich, wollte man die Brücke
zwischen dem Ästhetischen und dem Psychologischen abbrechen,
besonders auf dem Boden der Dichtung, wo diese zwei Gebiete
unlösbar ineinander verflochten sind. Um aber gleichzeitig die
Gefahr der psychologischen (oft pathologischen) Dichterstudie und
die der einseitig ästhetisch-philologischen und literaturgeschichtlichen

Betrachtung zu vermeiden, möchte ich als Mittelweg
vorschlagen, vom Seelenzustand des Beschauers auszugehen, also nicht
vom Seelenzustand des Erzeugers, noch von der äußeren Form
des Kunstwerks. Wir fragen also, und das kann jeder experimentell

an sich selbst beobachten: auf welche Eigenheiten der
künstlerischen Schöpfung muss man sich einstellen, um möglichst wenig
von seiner Wirkung zu verlieren? Es handelt sich darum,
Kategorien zu finden, die gleichsam nach zwei Seiten schauen, einerseits

nach dem Kunstwerk, dessen Wesenheit beleuchtend, andrerseits

auf den Beschauer, dessen Aufnahmefähigkeit steigernd.
Vielleicht wäre dann der Schritt vom Seelenzustand des Betrachters

zum Seelenzustand des Schöpfers nicht mehr so groß, und man
hätte sich damit der Lösung jener höchsten Aufgabe genähert, die

1) Wechselseitige Erhellung der Künste. Philos. Vorträge der Kantgesell-
schaft. Berlin, 1917; p. 88.

762



nach Walzel doch eben darin besteht, dass man ins Innere der
künstlerischen Leistung eindringe (a. a. O., p. 87).

Eine solche doppelgesichtige Kategorie glaube ich nun in einer
Anmerkung Schillers zu der Abhandlung über naive and sentimen-
talische Dichtung zu finden, auf die Walzel in seinem Vortrag
ebenfalls hinweist:

„Je nachdem die Poesie entweder einen bestimmten Gegenstand

nachahmt, wie die bildenden Künste tun, oder je nachdem
sie, wie die Tonkunst, bloß einen bestimmten Zustand des Gemüts
hervorbringt, ohne dazu eines bestimmten Gegenstandes nötig zu
haben, kann sie bildend (plastisch) oder musikalisch genannt
werden."

Wir hätten also hier die psychologischen Gegenbegriffe:
Gemütszustand — Gegenstandsnachahmung, und die ästhetischen;
musikalisch — plastisch. Das erste Begriffspaar finden wir in
anderer Formulierung in den Eingangsworten des bedeutsamen Buches
über Goethe von Simmel: „Wenn das Leben des Geistes sich von
dem des nur körperlichen Organismus dadurch abhebt, dass dieser
ein bloßer Prozess ist, jener aber außerdem noch einen Inhalt hat,
so setzt sich dies im Gebiet der Praxis fort, dass auch das Handeln
zunächst ein bloßer Vorgang ist, eine Szene des kontinuierlichen
selbstgenugsamen Lebensverlaufes, auf der eigentlich menschlichen
Stufe aber ein Resultat wirkt." Aus diesen ziemlich schwerverständlichen

Worten nehmen wir nur die Begriffe Prozess — Inhalt heraus,
die dem Schillerschen Gemütszustand — Gegenstandsnachahmung
entsprechen, und die wir als die Grundkategorie des seelischen
Erlebens hinstellen möchten.

Was uns bei dem Vergleich der beiden Zitate zunächst
auffällt, ist die einseitige Bevorzugung des „Inhalts" gegenüber dem
„Prozess". Die „Inhalte" sind für Simmel das „Resultat" der
Entwicklung; „Prozesse" spielen „nur" auf körperlichem Boden, sind
ein „bloßer" Vorgang. Auch bei Schiller bringt die Tonkunst „bloß"
einen bestimmten Zustand des Gemütes hervor. Diese Wertung ist
bedeutungsvoll, was wir in einer kurzen philosophie-geschichtlichen
Einschiebung nachweisen möchten.

Die Denker haben meist nur von „Inhalten" gesprochen, von
„Gegenständen" der Wahrnehmung und des Wünschens, von
weltlichen Dingen und Idealen. Das alles: Erscheinungen und Natur-

763



gesetze, Begriffe und Idealgebilde — sind Inhalte, die sich im
Strome des Erlebens spiegeln. Vom Strome selber haben aber nur
Philosophen gesprochen, die als romantisch oder mystisch
verschrieen werden. Alles fließt verkündigte Heraklit, und dies dunkle
Wort war das Thema aller seiner Nachfolger bis auf Schopenhauer-
Nietzsche. In neuester Zeit hat Bergson auf den Prozess des Lebens,
auf die durée, den élan vital, die évolution créatrice eine ganze
Metaphysik aufgebaut, die er als Philosophie des Werdens, der
Zeit und der Freiheit, der Philosophie des Seins, des Raums und
der Gesetzmäßigkeit entgegenstellte. Neben Bergson muss auch Joël
nachdrücklich genannt werden, den seine Freunde bisher nur zu
sehr in der Stille verehrt haben. Die Wirkung dieser Philosophen
auf unsre Zeit war trotz der ablehnenden Haltung der zünftigen
Weltanschauer sehr groß. Wir Junge hatten alle mehr oder weniger
vom berauschenden Wein dieser dionysischen Lehren genossen.
Der Antiintellektualismus lag in der Luft. Ich kann mich gut
erinnern, wie ich eines Tages, noch bevor ich Bergson gelesen hatte,
blitzartig fühlte, wie groß der Unterschied zwischen Sein undWerden
ist, wie das Sein von der Erkenntnis erfasst wird, das Werden aber

nur vom dunklen Ahnen, vom lebendigen Mitschwingen, vom
inwendigen Mitströmen. Ein zweites wurde mir gleichzeitig klar:
Die Dinge und der Verstand, deren Klarheit und Bestimmtheit wir
als Zeugnisse ihrer Vollkommenheit, als Gipfel menschlicher
Entwicklung betrachten, sind gar keine Gipfel, kein Ergebnis, kein
„Resultat", sondern nur Wegweiser und Geländer, die der
Unbestimmtheit des innern Fließens sichernde Leitung und Hülfe
gewähren sollen. Und wie man nicht den Pfosten eines Wegweisers
umklammert, um der Unsicherheit des Weges zu entkommen,
sondern ihn fahren lässt und auf Treu und Glauben ins Ungewisse
hinauswandert, so sind die Dinge und Verstandeslinien nur
vorläufige Hülfsmittel, die wir immer verlassen sollen, wenn wir höhern
Gipfeln zuwandern.

In solchen Gedankengängen liegt aber eine neue Einseitigkeit:
statt den Inhalt zu betonen, legt man nun allen Nachdruck auf

den Prozess, auf das freie Werden; an Stelle des Intellekts macht

man nun den Instinkt, die Intuition zum Hauptvermögen des

Menschen. Ich glaube, dass man auch hier den fruchtbaren
Gedanken der Polarität anwenden und zunächst einfach feststellen

764



muss : Es gibt in der Erfahrung zwei entgegengesetzte Elemente :

das Starre und das Fließende. Aus praktischen Rücksichten hat
der menschliche Geist sich immer mehr am Starren gehalten, das

als Objekt oder Naturgesetz seinem Handeln einzig zuverlässige
Handhaben bot. So entwickelte sich die verstandesmäßige
Weltauffassung, die überall nur auf bestimmte Grenzen, klar analysierbare

Elemente, gesetzmäßige Zusammenhänge achtet. Gleichberechtigt

ist aber die intuitive Welterfassung, die nicht auf das Starre,
sondern auf das Strömende schaut. Wir lernen sie üben, wenn
wir unsre Gefühle ungehemmt fließen lassen : beim Anhören von
Musik, in der religiösen oder naturhaften Ergriffenheit. Dann
verschwimmen alle scharfen Umrisse, die geschiedenen Teile fließen

zu einer Einheit zusammen, und frei von Alltagsgesetzen strömt
das lebendige Werden in die Unendlichkeit hinaus.

Diesen zwei Einstellungen zur Welt entsprechen nun zwei
Grundstimmungen, die wir nach Nietzsche als die appollinische
und die dionysische bezeichnen wollen. Wir können sie am besten

an einem Bilde veranschaulichen:
Ich fahre auf einem Strome und sehe im Wasser die Spiegelbilder

des Ufers. Je ruhiger und unmerklicher der Strom fließt,
um so klarer und schöner kann ich die Gegenstände im Wasserspiegel

erkennen, wenn aber Hemmungen, Einengungen, starkes
Gefälle die Strömung stören oder beschleunigen, werden die Spiegelbilder

verzerrt, undeutlich, ja unerkennbar. Um so auffälliger wird
das Strömen selber: man hört's brausen und gurgeln; Wasserwirbel,

Schaum und Wellen begleiten das Schiff. Wo man vorher
so leicht und glatt hinfuhr, wird man nun geschüttelt, geschaukelt,
gehemmt, gewirbelt, geschnellt.

So sind wir ein Strom, der durch die Welt zieht. Der
Verstand wirft die Spiegelbilder der Vergangenheit in die unsichere

Strömung der Gegenwart, dem Willen die Wege der Zukunft zu
weisen. Je leidenschaftlicher wir bewegt sind, je gewaltiger die
Gefühle in uns aufwallen, desto mehr verzerren sich die klaren

Spiegelbilder des Verstandes und der Anschauung, desto mehr
verschwinden sie in der Wallung des Gemüts. In solchen Augenblicken

spüren wir den Zusammenhang mit den tiefsten Quellen
des Daseins. Alle Begrenzungen, Trennungen und Bindungen lösen
sich. „Frei sind wir, gleichen uns nicht ängstig von außen; wie

765



sollte nicht wechseln die Weise des Lebens? wir lieben den Äther
doch all und innigst im Innersten gleichen wir uns.

Auch wir, auch wir sind nicht geschieden, Diotima, und die
Tränen um dich verstehen es nicht. Lebendige Töne sind wir,
stimmen zusammen in deinem Wohllaut, Natur! Wer reißt den?
Wer mag die Liebenden scheiden?

O Seele! Seele! Schönheit der Welt! du unzerstörbare! du
entzückende! mit deiner ewigen Jugend! du bist; was ist denn
der Tod und alles Wehe der Menschen? — Ach! viel der leeren
Worte haben die Wunderlichen gemacht. Geschiehet doch alles

aus Lust, und endet doch alles mit Frieden. Wie der Zwist der
Liebenden sind die Dissonanzen der Welt. Versöhnung ist mitten
im Streit und alles Getrennte findet sich wieder.

Es scheiden und kehren im Herzen die Adern und einiges,
ewiges, glühendes Leben ist alles!" (Schluss des Hyperion von
Hölderlin.) Das ist der dionysische Rausch des Romantikers.

Doch wenn die Strömung der Seele ruhig und eben zwischen
den Ufern dahinzieht oder gar zum stillen, klaren See sich weitet,
dann klären sich auch die Weltbilder im Spiegel. Verschwunden
ist dann die drängende Unsicherheit der Gefühle, fest umrissen,
reinlich geschieden, doch allseitig zusammenhängend ruhen in
sicherer Seele die Gegenstände des Diesseits.

Im flachen Bette
Schleicht er das Wiesental hin,
Und in dem glatten See
Weiden ihr Antlitz
Alle Gestirne.

(Gesang der Geister über dem Wasser.)

„Ich lebe nun hier mit einer Klarheit und Ruhe, von der ich
lange kein Gefühl hatte. Meine Übung, alle Dinge, wie sie sind
zu sehen und abzulesen, meine Treue, das Auge Licht sein zu
lassen, meine völlige Entäußerung von aller Prätention, kommen
mir einmal wieder recht zu statten und machen mich im Stillen
höchst glücklich Man kann das Gegenwärtige nicht ohne
das Vergangene erkennen, und die Vergleichung von beiden
erfordert Zeit und Ruhe Ja, meine Existenz hat einen
Ballast bekommen, der ihr die gehörige Schwere gibt; ich fürchte
mich nun nicht mehr vor den Gespenstern, die so oft mit mir
spielten Meine Liebschaften reinigen und entscheiden sich,

766



und nun erst kann mein Gemüt dem Größeren und Ächtesten mit
gelassener Teilnahme sich entgegenheben Die wenigen
Linien, die ich aufs Papier ziehe, oft übereilt, selten richtig,
erleichtern mir jede Vorstellung von sinnlichen Dingen; denn man
erhebt sich ja eher zum Allgemeinen, wenn man die Gegenstände

genauer und schärfer betrachtet. (Goethe in Rom: Italien. Reise,
10. November 1786 bis 17. Februar 1787.)

Das ist die apollinische Gelassenheit des Klassikers.
Dionysische und apollinische Grundstimmung: das wäre die

subjektive Seite der Schillerschen Kategorie, die objektive heißt:
musikalisch-plastisch.

Wie beim Gefühl, kommt man bei der Musik immer wieder
auf das Bild des Stromes, dessen Wellen unfassbar, unaufhaltsam
ins Unendliche fließen. Der Verstand aber fasst, begreift, gliedert,
stellt fest: man meint einen Bildhauer an der Arbeit zu sehen und
man wird daran erinnert, dass das Volk der reinen Plastik auch
das Volk der reinen Erkenntnis war. Und wenn die Gleichsetzung
des Dionysischen mit dem Romantischen, des Apollinischen mit
dem Klassischen, die wir ein wenig gewaltsam einführten, berechtigt

war, so muss die Musik die vornehmste Kunst der Romantik,
die Plastik hingegen der Liebling der Klassiker sein.

„So ist der Gehörssinn der Sinn der Ahnung, der romantische
Sinn, während die Klassik Anschauung liebt Denn das Auge
ist der Sinn für die größte Mannigfaltigkeit, für das reine
Nebeneinander, für das ausgebreitete Zugleichsein, damit der Sinn für die
volle Gegenwart, der Sinn für die Ruhe, der Sinn für das Seiende.
Das Ohr aber ist der Sinn der laut tobenden ,blinden' Leidenschaft,

der Sinn des Geschehens, der Sinn der Folge, der
historische Sinn. Romantische Zeiten lieben Musik und Historie." (Joël,
Seele und Welt. Diederichs 1912, p. 292, 294.)

„Musik ist nach der Ansicht aller Romantiker die höchste Kunst.
Sie ist ihnen gleichbedeutend mit dem All, dem Unendlichen, in das
sich aufzulösen sie sich sehnten." (Ric. Huch, Romantik, II. p. 255.)

„Die Musik", sagt der Romantiker Hoffmann, „schließt dem
Menschen ein unbekanntes Reich auf, eine Welt, die nichts gemein
hat mit der äußern Sinnenwelt, die ihn umgibt, und in der er alle
bestimmten Gefühle zurücklässt, um sich einer unaussprechlichen
Sehnsucht hinzugeben." (Ric. Huch, a. a. O., II. p. 259.)

767



Ein anderer Romantiker — denn was sind Symbolisten und
Parnassiens anderes als Romantiker und Klassiker — Verlaine,
verlangt in seinem Art poétique:

De la musique avant toute chose
Et pour cela préfère l'Impair
Plus vague et plus soluble dans l'air
Sans rien en lui qui pèse ou qui pose

De la musique encore et toujours
Que ton vers soit la chose envolée
Qu'on sent qui fuit d'une âme en allée
Vers d'autres cieux à d'autres amours.

Das Gegenstück finden wir im Gedicht Art von Théophile
Gautier, das als das Glaubensbekenntnis der école parnassienne
gilt. Daraus einige Verse:

Statuaire, repousse
L'argile que pétrit

Le pouce
Quand flotte ailleurs l'esprit.
Lutte avec le carrare
Avec le paros dur

Et rare,
Gardiens du contour pur.

Sculpte, lime, cisèle ;

Que ton rêve flottant
Se scelle

Dans le bloc résistant!

Zur Formel zusammengefasst heißt das Bisherige:
Das Romantische ist die Darstellung des Werdens, des

unendlichen Strömens, das sich subjektiv als dionysische
Grundstimmung, als Vorherrschaft des Gefühls, objektiv als Musik
äußert; das Klassische ist die Darstellung des Seins, der festen
Gestalt, das subjektiv als apollinische Stimmung, als Vorherrschen
des Denkens,^objektiv als Plastik erscheint.

Dafür noch einige Belege:
Gundolf: unter den Dichtern kann man scheiden

zwischen solchen, deren Sprache das Zeichen ist für Gestaltung,
und solche, deren Sprache das Zeichen ist für Bewegung: das ist
ein Hauptunterschied neben andern, zwischen Klassikern und
Romantikern." (Goethe, p. 107.)

Eucken: „In der deutschen Romantik fließt eine bleibende
Bewegung des Menschenlebens mit der besonderen Lage der Zeit

768



zusammen. Durch die großen Völkergruppen und durch die
Jahrtausende geht ein Gegensatz, der sich kurz als der des klassischen
und des romantischen bezeichnen lässt; dort ein Streben nach

geschlossener Gestalt, nach deutlichen Begriffen und klarer
Gliederung, hier ein Ergriffensein von der Unendlichkeit des Lebens
und ein Ausbilden freischwebender, die Seele bei sich selbst
festhaltender Stimmung; dort die Gefahr einer starren Festlegung, hier
die einer vagen Verflüchtigung." (Die Lebensanschauungen der
großen Denker, 12. Aufl., p. 454.)

Joël: „Denkst du, so schneidest du scharf und setzest Grenzen
oder bindest fest; doch wenn du's fühlst, so geht's wie ein Strom
dir durch die Seele, ein grenzenlos flutender, dass du nicht weißt
von Anfang und Ende Schäumende, flutende Seelen sind
die Romantiker, ruhelos Bewegte; ewige Wanderer sind sie wie
ihre Helden." (Der Ursprung der Naturphilosophie, p. 167.)

Friedrich Schlegel: „Die romantische Dichtart ist noch im
Werden ; ja, das ist ihr eigentliches Wesen, dass sie ewig im Werden,
nie vollendet sein kann." {Fragmente, Inselbücherei Nr. 179, p. 54.)

* **

Wenn wir nun, auf das Gebiet konkreter Kunstbetrachtung
übergehend, vermeiden wollen, in allgemeines ästhetisches Gerede
hineinzugeraten, so müssen wir uns an das leuchtende Vorbild
halten, das Wölfflin in seinen Kunstgesdiichtlichen Grundbegriffen
gegeben hat. Ich kenne neben Rodin, L'Art, kein anderes Werk,
das in so vollendeter Weise den Sinn für künstlerische Schönheiten
öffnet und die Augen auf bestimmte Eigenheiten des Kunstwerks
lenkt. Es ist aber unmöglich, den Inhalt dieses Werkes in kurzen
Worten zusammenzufassen, umsomehr als die sorgfältig ausgewählten
Illustrationen einen unersetzlichen Bestandteil der Beweisführung
bilden. Es sei nur so viel gesagt, dass an Hand von fünf
Kategorien (I. Das Lineare und das Malerische, II. Fläche und Tiefe,
III. Geschlossene Form und offene Form, IV. Vielheit und Einheit,
V. Klarheit und Unklarheit) die gegensätzliche Schönheit der beiden
künstlerischen Grundtypen dargelegt wird, als deren hervorragendste
Vertreter wir vielleicht Leonardo und Rembrandt nennen können.

Die Ergebnisse dieser Untersuchung möglichst verwertend, bin
ich zur folgenden Ausgestaltung unserer Urkategorie gelangt:

769



I. Bestimmtheit (Starrheit) — Strömung.
II. Vielheit (Mannigfaltigkeit) — Einheit.

III. Gesetzmäßigkeit (Maß) — Freiheit.
Oder mehr auf unsere Zwecke zugeschnitten:

I. Begrenzung — Auflösung (Verflüssigung).
II. Gliederung — Verschmelzung.

III. Bindung — Befreiung (Steigerung).
Nicht nur können wir die Wölfflinschen Kategorien auf diese

drei zurückführen, wir sehen auch einen deutlichen Zusammenhang
zwischen den logischen Denkgesetzen und unsren drei
Grundbegriffen. Die Verwandtschaft des Identitätssatzes mit dem Begriff
Bestimmtheit, des Satzes vom Widerspruch und vom ausgeschlossenen
Dritten mit dem Begriff Getrenntheit, des Satzes vom Grunde (vom
kausalen Zusammenhang aller Dinge) mit dem Begriffe Gesetzmäßigkeit

leuchtet einem eindringenden Nachdenken sicher ein. Und
so sehen wir hier die entferntesten Gebiete miteinander verknüpft.
Der Horizont öffnet sich gleichsam nach zwei Seiten : auf der einen
Seite nach der Wissenschaft, auf der andern, wie wir noch sehen

werden, nach der Religion. Dazwischen liegt das Gebiet der Kunst.
Auf diesem Gebiet finden wir wieder zwei Seiten: die bildende
Kunst und die Musik. Mitten drin, auf der Grenze zwischen außen
und innen, zwischen Welt und Seele, steht die Poesie, deren Wesen

es ist, im Weltlichen das Seelische und im Seelischen das Weltliche

und zwar in völliger Harmonie zu zeigen. Das wäre eigentlich

die klassische Dichtung. Aber meistens steht der Dichter mehr
auf der einen oder mehr auf der andern Seite ; wenn wir nun den
mehr an der Innenseite stehenden Dichter den romantischen nennen,
so mag man uns gestatten, den mehr außen stehenden klassisch
zu heißen. Und so möchten wir an Hand unsrer Kategorien
versuchen, den romantischen Dichter in seinen Hauptzügen zu
kennzeichnen.

I. BEGRENZUNG — AUFLÖSUNG

(Wölfflin, Kat. I, II, z. Teil III u. V.)

Wie in der bildenden Kunst, haben wir auch in der Dichtung
auf der einen Seite eine Kunst des Begrenzten, der zufriedenen

Beschränkung, auf der andern eine Kunst des Unbegrenzten, der
unendlichen Sehnsucht. Auch für die Dichtung gelten die Worte

770



Wölfflins: „Es gibt eine Schönheit der vollkommen, klaren,
unbedingt fassbaren Formerscheinung, und daneben eine Schönheit,
die ihren Grund gerade in dem nicht völlig Fassbaren hat, in dem
Geheimnisvollen, das sein Antlitz nie ganz enthüllt, in dem
Unauflösbaren, das jeden Augenblick ein anderes zu sein scheint."
(<Grundbegriffe, p. 231.) Wir nennen den grenzbetonenden Dichter
Klassiker, den grenzauflösenden Romantiker. Man erkennt den
Gegensatz abgesehen von der erwähnten allgemeinen Tendenz an
der Art, wie der Dichter seine Gestalten zeichnet. „Ce je ne sais

quoi de stable, de permanent, d'immuable qui est dans la raison,
les classiques l'ont fait passer dans leurs œuvres. On ne peut dire
sans doute qu'ils immobilisent l'homme et la nature: mais ils les

fixent, dans un de ces beaux aspects si fugitifs en réalité, dans

une de ces minutes supérieures, qui sont si rares. Vous êtes-vous

jamais demandé, sauf avec quelque romantique, si Rodrigue peut
s'apaiser et se rasseoir, Chimène enlaidir, tourner à la duègne? Non!
le poète classique les arrête dans une éternelle jeunesse, comme
le paysage dans un éternel printemps. Mourront-ils seulement?
Le romantisme prend ces héros et leurs pareils, les restitue à la

faiblesse, à l'âge, à la maladie, à la mortalité; il les remet dans

la circulation, dans le torrent de l'inconstance et du devenir."
(A. David-Sauvageot in Petit de Juleville, Histoire de la langue
et littérature françaises, tome VII, p. 162.) Nicht nur in einem

gewissen Alter wird der Held festgehalten, auch in einer gewissen
Eigenschaft, mit einem bestimmten Charakter. Auch die Zeit
erhält ein allgemeines, überhistorisches Gepräge, wogegen man beim
Romantiker couleur locale und Individualisierung findet. Unsre
Hauptkategorie lässt sich also auch umschreiben in die Begriffe: typisierend
— individualisierend. Der Gegensatz Begrenzung — Verflüssigung
zeigt sich auch in der äußern Form. Man nehme zwei Dichtungen,
eine von jeder Art, und achte darauf, wie in der einen innerhalb
jeder Verszeile ein deutliches Abklingen hörbar ist, während bei der

andern die Sprachwelle über das Versende hinauszudrängen scheint:

Que ton vers soit la chose envolée
Qu'on sent qui fuit d'une âme en allée
Vers d'autres cieux à d'autres amours.

Man denke an die bedeutende Rolle, die das enjambement
bei den Romantikern spielt. (Vergl. die feinfühlige Arbeit Höslis

771



Über die sinnliche Anschauung in der Lyrik, Zürcher Dissertation
1918, p. 21 f.; Lanson, Hist, de la litt, franç., 12me éd., p. 946.)
Dieses Weiterdrängen der Sprachwelle geschieht über größere und
kleinere Einschnitte. Im Auch Einer bemerkt der Held beim
Anblick der Reuß: „Wissen Sie, wo die Schönheit liegt in dem Vers:
,Es stürzt der Fels und über ihn die Flut'? Gar nicht bloß im
Klang der Vokale und Konsonanten und nicht bloß im Kraftstoß
der einsilbigen Wörter ; nein, hauptsächlich in der Cäsur, die mitten
in das Wort ,über' fällt. Wie die Woge da — sehen Sie hin —
über den glatt gespülten Felsblock rinnt, so das Wort über den
Verseinschnitt." (Vischer, Auch Einer, p. 54, zitiert nach Karl Schettler,
Die Melodie, Cassirer 1919.)

Um im Vorbeigehen auf die Sievers-Saran-Rutzschen
Untersuchungen hinzuweisen, finden wir unsre Kategorie auf klanglichem
Gebiet in dem Gegensatz melodisch — harmonisch. Die melodische
Betonung folgt wie die Linie des Zeichners den gedanklichen
Umrissen des Satzes, die Worte nach ihrer Bedeutung hervorhebend.
Die harmonische Intonation lässt die Einzelbetonungen in der

Strömung des Gefühls untergehen. Das Gedicht: Kleine Blumen,
kleine Blätter, gleichsam das Endprodukt der vorromantischen,
klassisch-heitern Rokokodichtung, inuss in völlig melodischer
Betonung wiedergegeben werden:

Kleine Blumen, kleine Blätter
Streuen mir mit leichter Hand
Gute junge Frühlingsgötter

Man versuche nun im gleichen Ton fortzufahren:
Bedecke deinen Himmel, Zeus,
Mit Wolkendunst....

Unsre Kategorie bezieht sich aber auch auf den Sinn des
Wortes und der ganzen Dichtung. Der Klassiker begrenzt auch den

Bedeutungsumfang des Dargestellten: sein Kunstwerk gibt restlos
seine Absicht wieder. Beim Romantiker muss man hinter allen

Dingen die tieferen Bedeutungen suchen. Die Vorgänge sind immer
symbolische Darstellungen des Lebens an sich, die Personen immer
Symbole des Dichters und hinter ihm des Menschen überhaupt
und noch weiter hinten des Göttlichen. „Les vers du poète offrent
aux hommes les significations qui leur plaisent, mais leur signification

dernière est la désignation de toi." (Tagore, L'offrande
lyrique. Ed. Gide, p. 105.) Dieses Symbolisieren gibt den all-

772



täglichsten Dingen einen besonderen Anstrich. „Romantisieren",
sagt Novalis, „ist nichts als eine qualitative Potenzierung. Indem
ich dem Gemeinen einen hohen Sinn, dem Gewöhnlichen ein

geheimnisvolles Ansehen, dem Bekannten die Würde des Unbekannten,
dem Endlichen einen unendlichen Schein gebe, so romantisiere

ich es."
Mit der Unausschöpfbarkeit des Unendlichen hängt wiederum

die fragmentarische Form zusammen. „Unendliches lässt sich nur
andeuten, das Fragment gehört darum zur Form der Romantik, wie
das Symbol." (Joël, Nietzsche und die Romantik, p. 118.) Neben
die früheren Kategorien setzen wir also noch die Gegenbegriffe:
definierend — symbolisierend, abschließend — andeutend. Ich kann

in dieser Untersuchung die Kategorien nicht auf alle Gebiete der

Dichtung anwenden ; es sei mir gestattet, nur kurz auf Goethes
Sturm- und Dranglyrik als dem großen Vorspiel der deutschen
Romantik hinzuweisen. Dass gerade die Lyrik uns hier gute Dienste
leisten wird, ist kein Zufall. Sie steht innerhalb der Dichtung der
Musik am nächsten, im Gegensatz zur Epik, die eine mehr plastische
Gestaltung verlangt. Und eben in der Lyrik beobachten wir am

reinsten die unsrer ersten Kategorie entsprechende Auflösung des

Gegenständlichen durch die subjektive Strömung. „Nicht mehr auf

den Sachinhalten liegt hier der Schwerpunkt", sagt Gundolf in dem

wundervollen Kapitel Neue Lyrik, das die Sturm- und Drangdichtung
Goethes behandelt, „das Gefühl erschafft sich die seelischen Bilder,
an denen es seine Sprachbewegung weiterleiten kann, und nur um
sie weiterzuleiten Goethes neue Gedichte geben die Welt
selbst als ein Schwingen, als ein Atmen, als ein Reifen oder Welken,
als Drängen, Schwellen, Wirken, Weben, Wehen, Quellen, Fließen,
Streben (lauter Lieblingsworte des jungen Goethe, die durch ihn
erst ihre poetische Fülle gewonnen haben), kurz als unfassbar

Reges, immer in Bewegung Begriffenes — lauter Zustände, die

man früher in der Natur nicht durchfühlte: man sah im Altertum
und in der Renaissance das Gewordene, das Sein: erst Goethe

entdeckte als Dichter überall das Werden, die Bewegung, die

Entwicklung, nicht als eine Kausalverknüpfung zweier Zustände, als

eine ruhende Linie, die zwei feste Punkte verband, sondern als

ein wesenhaftes Fließen, als ein Entwirken."
Wir können diese Klangwerdung der Weltbewegung bis in die

773



kleinsten sprachlichen Einzelheiten verfolgen. Goethes Beiworte
„bezeichnen nicht so sehr, wie die Shakespeares, Eigenschaften,
sondern Tätigkeiten, Aktion oder Funktion: aufgetürmter Riese,
schwebende Sterne, beschattete Bucht, türmende Ferne, reifende

Frucht, fruchtende Fülle, der ewig belebenden Liebe vollschwellende
Tränen, heimlich bildende Gewalt, heilig glühend Herz Eine
andere Sprachbesonderheit, die aus demselben Weltgefühl für das

Bewegte stammt, ist die Aktivierung von Eigenschaftswörtern oder
von Verben, die sonst nur Zustände oder Funktionen bezeichnen,
durch ein beigefügtes Adverbium der Richtung: Berge wolkig
himmelan, grüne herauf, herzaufquellende Tränen, entlang rauschen,
überschwellen, entgegenbeben " (Gundolf.)

Dass aber strömendes Gefühl und plastische Gestaltung,
Verflüchtigung und Begrenzung einander nicht ausschließen, möchten
wir noch kurz an einem Gedicht zeigen, das allerdings an das
Ende der Sturm- und Drangperiode Goethes hingehört und auch
in seinem Inhalt den Kampf zwischen romantischer Strömung und
klassischer Begrenzung darstellt. Der Kampf führt aber nicht zu
einer Entscheidung für die eine oder die andere Seite: den ganz
Großen ist es eben gegeben, beides in sich zu vereinigen: Klarheit

des Schauens und Schaffens — und Tiefe und Lebendigkeit
des Fühlens. Das ist dann weder klassische noch romantische
Poesie, sondern Poesie schlechtweg.

Auf dem See.

Und frische Nahrung, neues Blut
Saug' ich aus freier Welt:
Wie ist Natur so hold und gut,
Die mich am Busen hält.

Die Welle wieget unsern Kahn
Im Rudertakt hinauf,
Und Berge, wolkig himmelan,
Begegnen unserm Lauf.

Aug', mein Aug', was sinkst du nieder?
Goldne Träume, kommt ihr wieder?
Weg, du Traum! so gold du bist:
Hier auch Lieb' und Leben ist.

Auf der Welle blinken
Tausend schwebende Sterne,
Weiche Nebel trinken
Rings die türmende Ferne;

774



Morgenwind umflügelt
Die beschattete Bucht,
Und im See bespiegelt
Sich die reifende Frucht.

Schon ein oberflächlicher Blick zeigt uns das gleich starke

Vorhandensein der gegensätzlichen Elemente. Auf der einen Seite

finden wir alle Merkmale des strömenden Stils: die Welle wieget
unsern Kahn, Berge begegnen unserm Lauf, Nebel trinken die

Ferne, Morgenwind umflügelt die Bucht, im See bespiegelt sich

die Frucht (Belebung des Leblosen); — goldne Träume
(Vermischung der Sinnesempfindungen); — schwebende Sterne,
türmende Ferne, beschattete Bucht, reifende Frucht (wirkende statt
ruhende Beiwörter); — Berge wolkig himmelan, so gold du bist
(sonstige sprachliche Verflüssigungen). Auf der andern Seite stellen
wir größte Geschlossenheit und Ebenmäßigkeit fest: Je zwei
Vierzeiler; die zusammen gehören, und in der Mitte ein einzelner
Vierzeiler als Höhepunkt des Stückes. Jeder Vierzeiler ist wiederum in
sich abgeschlossen, sogar in der einzelnen Zeile ist ein Abklingen
hörbar.

1st diese Begrenztheit der Form ein Zeichen für das
Nachlassen der Gefühlskraft, die nun nicht mehr wie in den gewaltigen
Rhapsodien die metrischen Formen durchbricht, oder zeigt sie bei

gleich bleibender Gewalt des Fühlens die Selbstzucht des werdenden
Mannes an? Haben wir hier die „leise Besonnenheit des Apollo"
verbunden mit der „göttlichen Trunkenheit des Dionysos" (Fr.
Schlegel in R. Huch, Romantik I, p. 81.) Das wird uns eine

eingehendere Untersuchung des Gedichtes sagen.
Wir stellen zunächst fest, dass es sich äußerlich um eine

Ruderbootpartie auf dem Zürichsee handelt, innerlich um das
Losreißen des Dichters von der bisherigen Umgebung, die ihn in
fruchtlose Konflikte hineinzog und die Stetigkeit seiner Entwicklung
gefährdete. Äußerlich ein Naturbild, innerlich der Kampf zweier
Welten.

In das erste Vierzeilerpaar klingt, durch leise Kontraste
angedeutet, die alte Welt, das romantisch-tolle Frankfurterleben mit der
zwiespältigen Liebe zu Lili Schönemann: Frische Nahrung, neues
Blut, freie Welt; Natur, zunächst als Seeweite im Gegensatz zur
Stadtenge, sodann als Freiheit im Gegensatz zu gesellschaftlicher

775



Gebundenheit. Das Tempo dieses ersten Vierzeilerpaars entspricht
der Hast der Frankfurterjahre — Sturm und Drang! — treibende
Strömung! Das Strömungsgefühl wird, abgesehen von den
genannten sprachlichen Erscheinungen, noch besonders verstärkt durch
zwei mehr gelegentliche, aber um so stärker wirkende
Eigentümlichkeiten: 1. Durch das Einsetzen mit und, das uns mitten in den
Strom hineinreißt. 2. Durch das Mitteilen einer äußeren Bewegung :

hier, das Fahren auf einem Ruderboot. (Die Welle wieget unsern
Kahn im Ruderfa&z! hinauf und Berge wolkig himmelan begegnen
unserm Lauf) Vergl. das Fließen des Wassers im Gesang der Geister
über den Wassern, in Mahomets Gesang; das Marschieren in
Wanderers Sturmlied; das Fahren im Postwagen in Schwager Kronos,
das Aufwärtsschweben in Ganymed. In des Wanderers Nachtliedern
ist die Bewegung im Gegensatz zur ersehnten Ruhe nur im Titel
angedeutet.

Zusammenfassend stellen wir im ersten Vierzeilerpaar fest:
äußerlich, schnelles Fahren den See hinauf ins Unbegrenzte ; innerlich,

stürmisches Losreißen aus den alten Verhältnissen und Trachten
nach Unabhängigkeit.

Nun kommt das Zwischenspiel. Aus dem treibenden Rhythmus
gelangen wir plötzlich in den fallenden, als wäre eine Hemmung
da. Die Hemmung wurde schon angedeutet : Berge begegnen
unserm. Lauf. Unbegrenztes In-die-Höhe-Streben wolkig
himmelan romantische Sehnsucht. Aber doch Hemmung,
Berge von Schwierigkeiten aller Art. Und was ist die größte
Hemmung, die seine Entwicklung zurückstaut? Aug', mein Aug', was
sinkst du nieder? (himmelan — nieder), goldne Träume, kommt
ihr wieder? Lili Schönemann — Lili, als das Symbol jener
Zerrissenheit: unendliche Leidenschaft — gesellschaftliche Enge.
Hier stauen sich die Gegensätze zu dramatischer Wucht. Das
Dramatische kommt im Syntaktischen zum Vorschein: Wiederholte
Frage — abweisende Antwort. Auch im Geberdenspiel: Niedersinken

der Augen, Verscheuchen des Traumes mit der Hand. Es

handelt sich also in diesem mittleren Vierzeiler nicht um eine bloße

Einschiebung: der Konflikt, der vorher im Unbewussten lag und
nur durch indirekte Andeutungen sich bemerkbar machte, tritt nun
an die Oberfläche und fordert dringend eine Entscheidung. Sie

erfolgt nun auch. Der Umschwung tritt ein gleichsam an der Achse

776



des Gedichtes, die durch den Wechsel der gepaarten Reime (sonst

gekreuzt) verdeutlicht wird. Die zwei Fragen klingen aus im selben

weiblichen Reim: nieder? wieder? Und nun kommt mit dem neuen,
männlichen Reim die Entscheidung: Weg, du Traum! — Die Zeit

des romantischen Schwärmens, des ziellosen Hin- und Herschwankens,

der traumhaften Unfruchtbarkeit ist vorbei. Weg, du Traum

Damit ist auch die Liebe zu Lili, die Anhänglichkeit am Alten

beseitigt nicht leichten Herzens. So gold du bist Hört man
da nicht das Herzeleid des Liebenden herausklingen? Und auch

im resignierten Sich-Kehren zur neuen Wirklichkeit : Hier auch Lieb
und Leben ist. Hinter dem anmutigen Naturbild sahen wir also ein

ergreifendes Drama sich abspielen.
Und nun kommt das zweite Vierzeilerpaar, das den fallenden

Rhythmus des Zwischenspiels beibehalten hat und so schon im
Gegensatz steht zum ersten Vierzeilerpaar.

Und noch einmal finden wir die Hauptgegensätze, nun nicht
mehr im Kampf, sondern als Nebeneinander: die romantische Weite
als Umkreis, die klassische Beschränkung als Mittelpunkt. Der erste

der beiden Vierzeiler ist noch ganz romantisch-flimmernd :

Auf der Welle blinken
Tausend schwebende Sterne,
Weiche Nebel trinken
Rings die türmende Ferne

Man achte auf die Häufung des Buchstabens e, dessen gestaltlose

Weichheit noch unterstrichen wird durch die w in Welle,

weiche, schwebende; er gibt auch als der unbestimmteste unter

den Vokalen den Eindruck des Unbegrenzten, der Ferne. Türmende

Ferne! Liegt darin nicht alle Sehnsucht der Romantiker? Doch die

Sehnsuchtswolken lösen sich in weiche Nebel auf. Wir haben uns

unmerklich dem Ufer genähert, statt der unbegrenzten Seeweite

sehen wir vor uns die geschlossene Bucht, statt der türmenden

perne — im klaren Seespiegel die reifende Frucht. Am Schluss

des ersten Vierzeilers die türmende Ferne, das Ziel des romantischen

Träumers ; am Schluss des zweiten Vierzeilers die reifende

Frucht, das Ziel des klassischen Gestalters.
Nun sind umschlossen
Im engsten Ringe,
Im stillsten Herzen
Weltweite Dinge.

(Der Hungerpastor.)

777



Das tiefste Lebensproblem —• „wie wir die Mitgift des

Unendlichen in die uns unentbehrliche Geformtheit unser selbst und
unserer Welt hineinleiten und dabei doch den Reichtum und die
Macht jener bewahren könnten, andrerseits die Form in ihrer Ruhe
und Strenge behaupten könnten, ohne dass sie Starrheit und Enge
und nichts als bloße Endlichkeit werde" (Simmel) — dieses
Problem hat in Goethes Gedicht Melodie und Gestalt bekommen.

II. GLIEDERUNG — VERSCHMELZUNG

(Wölfflin, Kat. IV u. V.)
Wie in der bildenden Kunst strebt der Klassiker in der Dichtung

nach deutlicher Gliederung und klarer Scheidung. — Er selber
steht seinen Gestalten unabhängig gegenüber (die impassibilité
der parnassiens). Die Gestalten werden auch unter sich sauber
auseinander gehalten, und die einzelne Gestalt sogar lässt sich in
Elemente auflösen. Klarheit durch und durch

Der Romantiker hingegen ist ein ewiger Verwischer. Alles wird
bei ihm durcheinander gemengt: die Gestalten, auf die das Wesen
des Dichters abfärbt, die äußeren Formen der Sprache, die Gattungen
der Dichtung und noch mehr. Aber „die oft beklagte romantische
Unbestimmtheit ist nur Kehrseite. Der Sinn für das Unbestimmte
ist positiv der Sinn für Verschmelzung das ganze Wesen
der Romantik ist Liebe, Vereinigung, Anziehung Alles ist
verwandt und alles liebt sich. Erstaunlich ist's, wie bei den
Romantikern selbst die starrsten, schauderhaftesten Dinge und
Begriffe weiche Arme bekommen, um sich gemütlich zu umschlingen.
Man sollte z. B. meinen, Albernheit ist ein Schimpfwort und Schreck
nicht gerade ein liebenswürdiger, behaglicher Begriff. Aber man
höre Tieck: „Es ist der Kindheit zauberreiche Grotte, in der der
Schreck und liebe Albernheit verschlungen sitzen". Wie schmeichelnd

klingts bei Tieck : „vom roten Regen schön begossen", aber
der rote Regen ist Blut. Was nennen doch Tieck und Novalis alles
süß : sie sprechen von der Menschheit süßer Reife, vom süßen,
süßen Namen König, vom süßen Leiden, von süßem Schauern, vom
süßen Tod, vom süßen Funkeln der Schlangen usw. wie
versöhnlich sprechen die Romantiker vom weggespülten Traum der

Schmerzen, von Leiden, die da vorgestreut werden, als wären sie

Blumen, von lieblicher Armut, vom Zweifel, der dich umschlingt,

778



vom fröhlichen Schmerz der Liebe, vom unbeschreiblich lieben
Schmerz, vom unendlich reizenden Schmerz, ja vom
Wonneschmerz " (Joël, Nietzsche und die Romantik, p. 53—55;
über das bei den Romantikern vielgebrauchte Oxymoron siehe R.

Buchmann, Helden und Mächte des romantischen Kunstmärchens,
Haessel 1910, p. 16 ff.) Auf klanglichem Gebiet könnte man
vielleicht das Gegenpaar polyphon — homophon aufstellen.

Die romantische Homophonie zeigt sich im beständigen
Zurückkommen auf den Grundton, in jeder Art Wiederholung: Wiederholung

von einzeln Wörtern und ganzen Abschnitten, Spielen mit
Gleichklängen, Reim, Refrain, Leitmotiv usf. Das erinnert uns an
W. Schlegels Notizen zu den Berliner Vorlesungen : „Wirkung des
Reimes überhaupt: Verknüpfung, Paarung, Vergleichung. Erregte
Erwartung schon im einzelnen Verse und Befriedigung. Erinnerung
und Ahndung, statt dass die alte Rhythmik immer in der Gegenwart

festhält und allen Teilen eine gleiche Dignität gibt. — Daher
liegt im Keime das romantische Prinzip, welches das entgegengesetzte

des plastischen Isolierens ist. Allgemeines Verschmelzen,
Hinüber- und Herüberziehen. Aussichten ins Unendliche." (Nach
Walzel, Wechselseitige Erhellung, p. 81 zitiert.) Wir könnten hier
die Gegensätze : isolierend — pointierend aufstellen, und vielleicht
darf man in diesem Zusammenhang auf den Gegensatz intellektuell

— affektiv hinweisen, der sich bei der Anwendung von Baillys
stilistischer Methode so deutlich in der Auswahl der Wörter, Bilder
und Wendungen zeigt.

Auch in der Gesamtstimmung und in der Darstellung der
Charaklere zeigt sich die Leidenschaft des Romantikers, die wie
ein glühender Strom alles einschmilzt, was seinem Laufe begegnet.
Man vergleiche den Wilhelm Meister mit dem Hyperion. Wie ist
im Hyperion alles schon von Anfang an in Wehmutsstimmung
eingetaucht, wie liegt über allem schon die Ahnung vom Tode Dio-
timas! Und auch die Gestalten tragen alle das gleiche Gepräge;
wie sind sie sich nicht alle im Innersten verwandt in ihrer
überzarten Seelenhaftigkeit, in ihrer Fremdheit der Wirklichkeit gegenüber

Doch wir wollen auch hier nur noch kurz auf Goethes Lyrik
hinweisen. Die romantische Verschmelzungstendenz erscheint hier
auch in der Vermengung der verschiedenen Sinnesgebiete, in der

779



Verknüpfung von Sinnlichkeit lind Geistigkeit: Äolus löset das

ängstliche Band, der Mond von einem Wolkenhügel sah kläglich
aus dem Duft hervor, ein rosenfarbnes Frühlingswetter umgab das

liebliche Gesicht, goldne Träume, usw. Man beachte sodann die
abenteuerlichen Wortverbindungen, „wo Goethe die heterogensten
Substantive oder Adjektive zu unlösbaren Worteinheiten verschmilzt:
Muttergegenwart, Flammengipfel, Besitztumsfreuden, Traumglück,
Traumgefahr, Sommerabendrot, Sternenblick, Nebelglanz,
Bruderquellen, Wolkensteg, Führertritt, Gipfelgänge usw." Die
Verschmelzungstendenz gipfelt bei Goethe in seinem Pantheismus: daher
sein Lieblingswort „heilig", daher die „vielen Wortverbindungen
mit all: alliebend, allgegenwärtig, Allumfasser, Allerhalter,
allsehnend daher seine Empfindung für das Atmen, Drängen,
Quellen in jedem Gras, in jeder Blume: es ist der rege Gotteshauch,

der ihm überall erwidert" (Gundolf).

III. BINDUNG — LÖSUNG

(Wölfflin, Kategorie III.)
Was sich seelisch als Titanismus, Drang nach Unabhängigkeit

und Einsamkeit, Lösung von gesellschaftlichen Bindungen (épater
le bourgeois) äußert, erscheint im Kunstwerk als Freude am
Ungewöhnlichen, Paradoxen, als Steigerung der Gestalten, sei's zum
Guten oder Bösen, sodann in der äußeren Form als absichtliche

Störung des Gleichgewichts, als scheinbare Regellosigkeit. Die
hergebrachten Formen werden zersprengt, man sucht neue freie
Formen und überläßt sich in ungebundener Freude dem Spiel der
Phantasie. „Die romantische Dichtart allein ist unendlich,
sagt Friedr. Schlegel {a. a. O., p. 55), wie sie allein frei ist und
das als ihr erstes Gesetz anerkennt, dass die Willkür des Dichters
kein Gesetz über sich leide." „Es ist aber ein besonderer Zug
nordischer Phantasie immer gewesen, dem Spiel der Linien und
Flecken als eigenen Lebensäußerungen sich hinzugeben. Die
italienische Phantasie ist gebundener. Sie kennt nicht das Märchen."
(Wölfflin, Grundbegriffe, p. 230.) Traum, Spiel, Märchen sind
romantische Lieblinge und die romantische Ironie will eben das
Schillersche Wort Wahrheit werden lassen : „Der Mensch spielt nur,
wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur
da ganz Mensch, wo er spielt." Wie sich die Steigerungssucht

780



des romantischen Titanen sprachlich u. a. als starke Neigung zum
grammatischen und logischen Superlativ (im Märchen von Goethe
43 Superlative auf 34 Seiten, im Runenberg von Tieck 38 Sup.
auf 23 Seiten, im Klein Zaches von Hoffmann 177 Sup. auf

94 Seiten, im Schatz von Mörike 100 Sup. auf 63 Seiten usw.),
als häufige Verwendung der Epizeuxis (leise leise, lange lange

Zeit, große große Nuss usw.) äußert, zeigt R. Buchmann in seiner

eindringlichen Untersuchung über das romantische Märchen. Walzel

legt die Wölfflinschen Gegenbegriffe „tektonisch-atektonisch" einer

geistvollen Betrachtung des Shakespearschen Dramas zu gründe.
(Jahrbuch der deutschen Shakespearegesellschaft, Bd. 52.) Er zeigt,
wie dem ebenmäßigen, symmetrischen Aufbau des französischen
klassischen Dramas entgegen Shakespeare das Gleichgewicht seiner
Schöpfungen stört, indem er die Hauptfigur für längere Zeit
vom Schauplatz verschwinden lässt. So wird z. B. König Lear
vom Mittelpunkt weggeschoben, woraus sich gleichsam eine diagonale

Anordnung ergibt, die auf die Urverwandtschaft Shakespeares
mit seinen Zeitgenossen Rubens und Rembrandt hinweist.

Auf die Lyrik mögen uns die feinen Bemerkungen Dillheys
(in Erlebnis und Dichtung, p. 429, 430f., 435) lenken: „Die Lyrik
von Hagedorn und Gleim ist gleichzeitig mit dem deutschen Singspiel

und stand im engen Zusammenhang mit den gesungenen
Liedern jener Zeit, wie sie die Feste des Bürgertums begleiteten.
Diesem Lied und dem Singspiel ist die Lyrik jener Zeit verwandt

in der abgezirkelten Form, dem abgeschnittenen Vers, der Wiedergabe

typischer Gefühlszustände. Wie diese Dichtung unter den

Abteilungen von Liebesliedern, Trinkliedern, religiösen Gesängen
in Fächer gesondert ist, so sind die Gefühle selbst, deren Ausdruck
sie ist, säuberlich in Abteilungen eines geistigen Haushalts getrennt,
so dass keines von den andern gestört wird; die Gedichte sind

abgeteilt in reguläre Verse, deren jeder ein Ganzes für sich bildet.
Diese Form liegt jenseits der heute noch lebenden Lyrik
Hölderlin, Tieck, Novalis beginnen jene neue Lyrik, welche den

Überschwang des Gefühls, die gegenstandlose Macht der Stimmung,
die aus dem Innern des Gemütes selber aufsteigt, die unendliche
Melodie einer Seelenbewegung ausdrückt, die wie aus unbestimmten
Fernen kommt und in sie sich verliert Regelmäßige Strophenbildung

besteht hier nicht mehr, nur eine Gliederung in fast immer

781



ungleichen Abschnitten Das ist nun das Schicksalsvolle
dieser letzten Epoche Hölderlins, dass seine ganze dichterische

Entwicklung hindrängte zu der gänzlichen Befreiung des inneren
Gefühlsrhythmus von den gebundenen metrischen Formen, dieser
letzte Schritt aber erst von ihm an der Grenze des Wahnsinns
getan ward."

Diesen Schritt hat vor Hölderlin Goethe schon getan. Prometheus:

das sagt alles! Und wir erkennen das Prometheische nicht
nur im Inhalt sondern auch in der Darstellung. Selbst in den
kühnen Neubildungen der Sprache zeigt sich der trotzig
unabhängige Künstler, der frei von allem hergebrachten Formelkram,
frei von aller äußerlichen Bindung sich seine eigene Form schmiedet.

Hast du nicht alles selbst vollbracht
Heilig glühend Herz?

So münden alle Kategorien wieder ins innere Werden, das als
unendlich strömendes Gefühl, als allumfassende Liebe, als

überquellendes Branden der Leidenschaft der ruhigen Geschlossenheit
der äußern Gestalt, der klaren Scheidung der Einzelwesen, dem

gesetzlichen Zusammenhang der weltlichen Dinge gegenübersteht.

* **

Wir hätten nun die dem Kunstwerk zugekehrte Seite der
Einzelkategorien beleuchtet, wobei man aber nie vergessen darf,
dass die Begriffe romantisch-klassisch nur sehr rohe Bezeichnungen
für ungemein vielgestaltige Erscheinungen sind, so dass man sich

vor übereilten Klassifikationen nur schützt, wenn man die Kunstwerke

untereinander immer neu vergleicht und so zuletzt zu einer
Skala kommt, die vom Starrsten bis zum Flüssigsten in zahllosen
Übergängen führt. Nicht darauf kommt es also an, dass man ein
Werk „romantisch" oder „klassisch" taufen kann, denn je nach
dem Standpunkt muss man die gleiche Dichtung romantisch oder
klassisch nennen ; sondern, dass man gleichsam die innere Struktur
der künstlerischen Schöpfung erkenne, dasjenige auf das es .eben

ankommt, wenn man das Werk in seiner ureigenen Wesenheit
erfassen will, und nicht, wie es oft geschieht, einfach dasjenige,
was einem in der gegenwärtigen Stimmung am meisten auffällt,
oder dasjenige, woran man am leichtesten seine Kunsttheorie oder
Kunstrhetorik anknüpfen kann.

782



Doch dies betrifft nur die eine Seite der Kategorien. Die
andere ist die dem Beschauer zugewandte, und die scheint mir
nicht minder wichtig zu sein. Indem man nämlich mit Hilfe der

Kategorien gleichsam den Aggregatzustand des Kunstwerkes
feststellt, wird es dem Betrachter erst möglich, sich in richtiger Weise

einzustellen. Unser Aufnahmeorgan muss geschult werden, wenn
wir die ganze Wirkung des Kunstwerkes erleben wollen. Nur
durch Gleiches wird Gleiches erkannt, und Romantisches müssen

wir auch romantisch aufnehmen, sonst gleichen wir den Kindern,
die das Buch verkehrt halten und sich nun vergeblich bemühen,
aus den seltsamen Schriftzügen etwas Vernünftiges herauszulesen.

So stehen wir Moderne nämlich dem Romantischen gegenüber.

„Romantisch" ist in unsern Tagen ein Schimpfwort geworden,
ähnlich wie „subjektiv", „sentimental". „Wo so in Bausch und
Bogen noch heut von Romantik die Rede ist," sagt Haym in der

Einleitung zu seinem großen Werk über die Romantische Schule,

„da meint man alles Unwirkliche und Wesenlose, alles, was zu
leben nicht fähig ist und zu leben nicht verdient. In Dichtung
und Wissenschaft, in Staat und Gesellschaft getrösten wir uns, den

Geist der Romantik genugsam überwunden zu haben. Denn nicht
in nebelhaften Illusionen, in eigensinnigen und seltsamen Gedankenspielen

zu leben, nicht das, sondern nüchternen Verstandes

und männlichen Entschlusses die Mächte und Bedürfnisse der

Wirklichkeit anzuerkennen, besonnenen und geduldigen Muts
vorwärts zu schreiten, das gilt uns Heutigen mit Recht als unabweis-

liche Forderung der Zeit, in deren Dienst wir gestellt sind." Als

„unwirklich und wesenlos" wird mit Recht allem Romantischen auch

das Religiöse zugesellt. Und so lassen sich auch auf unsere Zeit die

Worte Novalis anwenden : „Der Religionshass dehnte sich sehr natürlich

und folgerecht auf alle Gegenstände des Enthusiasmus aus ;

verketzerte Phantasie und Gefühl, Sittlichkeit und Kunstliebe, Zukunft
und Vorzeit, setzte den Menschen in der Reihe der Naturwesen

mit Not obenan, und machte die unendliche schöpferische Musik
des Weltalls zum einförmigen Klappern einer ungeheuren Mühle,
die vom Strom des Zufalls getrieben und auf ihm schwimmend,
eine Mühle an sich, ohne Baumeister und Müller, und eigentlich
ein echtes Perpetuum mobile, eine sich selbst mahlende Mühle
sei." (Die Christenheit und Europa.) Die blutige Ironie der sich

783



selbst mahlenden Mühle erleben wir erst jetzt in entsetzlicher
Weise.

Ob nun aber mit dem allen das Romantische wirklich
vernichtet und aus der Welt geschafft wurde Mir scheint im
Gegenteil, dass unsere Zeit nur zu reich an Romantik und Mystik
sei. Die Gereiztheit des öffentlichen Lebens, das Überhandnehmen

extrem-mystischer Bewegungen wie Buddhismus und Theosophie,
die erschütternde Zerrissenheit des Expressionismus, der einzig
ehrlichen, d. h. aus innerem Zwang herausgeborenen Kunst, die

gemeine Erregung des mystischen Gefühls im Alkoholrausch, die

ganze unselige Kriegsromantik, die Unfähigkeit zu großen
Menschheitstaten, zu rascher sozialer Neuordnung und darum die Unfähigkeit,

dem Dämon Bolschewismus Einhalt zu gebieten, das alles
sind wahrhaftig keine Zeichen von Nüchternheit und Männlichkeit.

Die Tatsache, dass neben all unsrer klassischen Objektivität
so viel romantischer Trübsinn vorkommt, sollte uns wohl ein wenig
stutzig machen. Und erst, wenn wir sehen, dass eigentlich zu
allen Zeiten beide Pole menschlichen Lebens nebeneinander

vorkommen, sei es als Hellentum oder Orphik, als Scholastik
oder Mystik, als Orthodoxie oder Pietismus, als Aufklärung oder

Empfindsamkeit, als Naturalismus oder Symbolismus. Steigt da

nicht die Ahnung von jenem Gesetz in uns auf, das wir eingangs
erwähnten und das Goethe als die ewige Formel des Lebens

bezeichnet: das Polaritätsgesetz? (Farbenlehre, § 38.) Ist es am
Ende nicht so, dass der Mensch, um ganz zu sein, beide Pole
umfassen muss? Lautet nicht unser Urerlebnis: Ich erlebe ein
Nicht-Ich? Und gießen wir nicht all unsre Erfahrung unbewusst
in diese Form Braucht nicht die Welt Seele, wie die Seele Welt
braucht? — Und wenn wir sagen, dass nur am Starren, Vielen
und Gebundenen man das Strömende, Eine und Freie erleben
kann, so ist das nicht ein Widerspruch zu dem, was wir früher
sagten, dass nur Gleiches durch Gleiches erkannt werde: denn,
damit wir überhaupt einen Ton außer uns hören können, muss in
uns ein gleicher Ton anklingen, damit wir ihn aber in seinem
Wesen erkennen, muss in uns gleichzeitig sein Gegensatz ertönen,
als Tiefe, wenn er hoch war, als Höhe, wenn er in der Tiefe klang.
Indem wir nun in der Polarität das Gesetz unsres Erlebens
gefunden haben, wissen wir auch, wie und warum wir krank sind.

784



Wie die Romantiker krank waren, weil sie das Klassische, das

Weltliche in sich verdrängt hatten (daher kommt jene krankhafte
Sinnlichkeit, auf die alle tieferen Kenner der Romantik aufmerksam

machen), so sind wir Weltmenschen krank, weil wir das Romantische

verdrängt haben. Es ist nur aus unserm Bewusstsein

verschwunden, aus dem Unterbewassten aber wirkt es störend und
hemmend auf unser gesamtes Wirken und Handeln. Und erst

wenn wir's durch eine Art Psychanalyse aus der Verdrängung
erlösen, werden wir frei und gesund. Dann werden wir auch der

Schönheit des Romantischen wieder zugänglich. „Wie wenige
haben sich noch in die Geheimnisse des Flüssigen vertieft, sagt
Novalis in den Lehrlingen zu Sais, und manchem ist diese Ahndung
des höchsten Genusses und Lebens wohl nie in der trunkenen
Seele aufgegangen. Im Durste offenbart sich diese Weltseele,
diese gewaltige Sehnsucht nach dem Zerfließen. Die Berauschten
fühlen nur zu gut diese überirdische Wonne des Flüssigen, und
am Ende sind alle angenehmen Empfindungen in uns mannigfache
Zerfließungen, Regungen jener Urgewässer in uns. — Wie viele
Menschen stehen an den berauschenden Flüssen und hören nicht
das Wiegenlied dieser mütterlichen Gewässer und genießen nicht
das entzückende Spiel ihrer unendlichen Wellen!" Aus dem Sinn

für das Flüssige wächst dann der Sinn für das Symbolische.
Alles Vergängliche wird zum Gleichnis. Das Ewig-Weibliche, das

Gefühl der Einheit, die synthetische Kraft wird uns hinanziehen

aus den Gesetzen des Alltags heraus ins Reich der Freiheit. Dann

wird das Unzulängliche zum Ereignis, das Unbeschreibliche ist
dann getan. Doch sagen wir's zum Schluss gerade heraus: es ist
hier nicht nur die Rede vom Erkennen des Kunstwerks, es handelt
sich hier nicht nur um Schönheit. — Wie heißt denn im Munde
der Frommen der Sinn für das unfassbar Fließende, für das allen
Gesetzen entbundene Wunderbare, für das unendliche Strömen,
für die allumfassende Einheit des göttlichen Lebens? — Glaube,

Hoffnung, Liebe traute, süße Klänge, die ihr wie versunkene
Glocken in unsern Herzen tönt! Darf man euch im kleinlichen
Werkstattlärm dieser armseligen Untersuchung erklingen lassen?

Aber woher käme uns Kraft und Freudigkeit zur Arbeit, wenn nicht
von euch? Denn nicht für romantische Traumspiele, nicht für

mystische Schwärmereien braucht man die Kraft, die aus Glauben,

785



Lieben und Hoffen strömt. Wir brauchen sie für die große schöpferische

Tat, nach der alle Menschen dürsten. Denn weder Weltflucht,
noch Weltgenuss ist das Heil der Menschheit, sondern Weltarbeit,
WeitaberWindung Seid getrost, ich habe die Welt
überwunden Wer hat das gesagt Einer, der weiblich hingebend der
innern Stimme gehorchte und darum männlich entschlossen wie
kein anderer der Welt gegenüber auftrat. — Und wer so den

ursprünglichen Sinn wieder findet, der kann nicht gering denken

von der Bestimmtheit, Klarheit und Gesetzmäßigkeit der Welt, ohne
die er nicht wirken kann, er wird aber auch nicht stecken bleiben
in der gegenständlichen Starrheit, er wird sich nicht verlieren in
der Zerstreuung der Dinge, er wird sich nicht binden lassen von
der Gesetzmäßigkeit der Natur; — denn er weiß, dass diese Welt
nur ein Halt auf dem Marsche, das Sein nur eine Station des

Werdens ist, — wie Luther in unvergleichlich markigen Worten sagt:
Dies Leben ist nicht ein Frommsein, sondern ein Frommwerden,

nicht ein Gesundsein, sondern ein Gesundwerden,
überhaupt nicht ein Wesen, sondern ein Werden, nicht eine Ruhe, sondern
eine Übung. Wir sind's noch nicht, wir werden's aber; es ist
noch nicht getan und geschehn, es ist aber im Schwang ; es ist nicht
das Ende, es ist aber der Weg.

BERN TH. SPOERRI

AUFHELLUNG
Von ROBERT JAKOB LANG

Der Wind fährt aus: Mit blauen Netzen
Hinter den weißen Wolken her,

Fegt von den krausen Nebelfetzen
Alle heimlichen Täler leer.

Da regt sichs in den Sonnenzwingern
Und plötzlich wird die weite Welt
Von tausend goldnen Strahlenfingern
Behutsam zärtlich ausgestrählt.

786


	Vom Wesen des Romantischen

