
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Freiheit und Macht bei Jakob Burckhardt

Autor: Grob, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gedieht Zueignung vor, und harmonisch mischte sich der Goethegeist

und die Frauenlippen mit der Stimmung der blauen Enzianen.
Als Ernst Eschmann aus seinen Gedichten in Zürcher Mundart
vortrug, da spürte man, dass ein Band alle Geistigen eint, Tote
und Lebende, dass unsre Heimat die Seele der Menschen aller
Zeiten ist und nicht die vom Zufall abhängige Scholle. — Bis
Mitternacht blieben die Teilnehmenden zusammen und versprachen,
wenigstens soweit es die in Zürich Anwesenden angeht, öfters zu

zwanglosen Zusammenkünften sich zu vereinigen. Von den Frauen

trug jede als sichtbares Zeichen ihr Enziansträußehen durch die
mitternächtige Stadt, in der Türme mit Glocken der alten Zeit der

ringenden Zukunft zuläuten wollen.
MAJA MATTHEY

* *
*

Der Vorstand hat sich folgendermaßen konstituiert: Robert
Faesi, Präsident; Paul Seippel, Vicepräsident; Maja Matthey, Quä-
storin; Jakob Boßhart; Eduard Chapuisat; Robert de Traz; Eligio
Pometta ; Felix Möschlin ; Maria Waser (an Stelle des zurücktretenden
Josef Reinhart).

In seiner Sitzung vom 19. Mai hat der Vorstand Herrn Dr. jur.
Julius Schmidhauser zum Sekretär des Vereins ernannt. An den
Verein gerichtete Briefe sind fortan an Herrn Dr. Julius Schmidhauser,

Gladbachstr. 74, Zürich 7, zu adressieren.

FREIHEIT UND MACHT
BEI JAKOB BURCKHARDT

Im Verlag von Helbing & Lichtenhahn in Basel ist jüngst ein Buch
über Jakob Burckhardt erschienen, das in hohem Maße geeignet sein dürfte,
die Aufmerksamkeit aller Freunde und Verehrer des großen Baslers auf sich
zu lenken. Es ist betitelt Freiheit und Madit bei Jakob Burckhardt und hat
zum Verfasser Emil Dürr, Professor der Geschichte an der Universität Basel,
der seinerzeit auch die Vorträge Jakob Burckhardts herausgegeben hat. Der
Arbeit liegt die schöne Gedenkrede zugrunde, die der Verfasser am
Vorabend des hundertjährigen Geburtstages von Jakob Burckhardt, am 24. Mai
1918, im Schöße der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel
gehalten hat. Diese Rede ist in den ersten fünf Kapiteln des Buches so
gut wie unverändert wiedergegeben. Indem dann aber die Erörterungen
über die zeit- und geistesgeschichtliche Einstellung Burckhardts und sein

594



Verhältnis zur zeitgenössischen Historiographie, die damals nur flüchtig
angedeutet wurden, in der Folge weiter ausgeführt und systematisch
ausgebaut wurden, hat sich die Arbeit an Umfang mehr als verdreifacht. Aus
fünf Kapiteln sind deren vierzehn entstanden. So ist ein Buch zustande
gekommen, das trotz der engen Begrenzung seiner Fragestellung zum Tiefsten
und Geistvollsten gezählt werden darf, das je über Jakob Burckhardt
geschrieben worden ist. An Fülle und Reichtum der Gedanken, an Glanz der
Diktion, an wissenschaftlichem Ernst und wissenschaftlicher Gründlichkeit
reiht es sich würdig neben das andere Buch des gleichen Verlages: Jakob
Burckhardt als Gesdiichtsphilosoph von Karl Joël. Beide Schriften huldigen
in wundervoller Weise dem Geiste Jakob Burckhardts. Diejenige Emil Dürrs
besitzt zudem noch den Reiz hoher Aktualität, trotzdem ein solcher, wie
der Verfasser im Vorwort ausdrücklich versichert, durchaus nicht in seiner
Absicht gelegen habe: „Ich habe das Thema nicht der Gegenwart
entnommen, ich gestehe aber ohne weiteres, dass es schließlich rein durch den
Bestand und die Konsequenz von Burckhardts Gedanken zu meiner eigenen
Überraschung aktueller geworden ist, als ich am Anfang meiner
Untersuchungen erwarten durfte."

Es liegt nicht in der Absicht dieser Zeilen, das Buch in seinem
strenglogischen Aufbau, kapitelweise, zu rekonstruieren, nur einige leitende
Gedanken desselben mögen im Folgenden hier wiedergegeben werden.

Die Frage nach der Bedeutung von Freiheit und Macht geht unmittelbar
auf zentrale Anschauungen Burckhardts, und bei ihrer Betrachtung

zeigt es sich, wie sehr Leben und Wissenschaft bei ihm in Eins gingen, die
Wissenschaft aus dem Leben floss und so selber Leben blieb. Wie das Leben
Burckhardts beherrscht ist vom Willen, frei zu sein von äußerlichen,
unwesentlichen Dingen und Verhältnissen, unabhängig zu bleiben von
hemmenden gesellschaftlichen und zeremoniösen Verpflichtungen, so atmet auch
das geistige, wissenschaftliche Werk Burckhardts vor allem den Odem der
Freiheit und Unabhängigkeit. So hat Burckhardt in seinem Leben das Ideal
der freien Persönlichkeit, des Menschen, der nach eigenen Gesetzen lebt,
verkörpert. Bei ihm findet sich zuvor, was er immer und überall zuerst
und wesentlich in der Geschichte suchte: das Individuum und seine Freiheit.

Individualismus, Unabhängigkeit und geistige Freiheit, die ihm
persönlichstes Bedürfnis und eigenster Ausdruck waren, geben sich im Grunde
auch als die großen Angelegenheiten seiner Geschichtsschreibung. Freiheit
aber ist für Burckhardt Grund und Voraussetzung aller Kultur. Kultur und
Freiheit sind korrelative, ja identische Werte, und bedeuten soviel als un-
gestörte Entwicklung, das Formwerden des innern Gesetzes, das organische
Ausreifen aller Persönlichkeit und Kultur. So wurde ihm die Kultur zum
wesentlichen' Gegenstand seiner geschichtlichen Betrachtung. Kultur erfüllt
nun bei Burckhardt so sehr das Wesen der Weltgeschichte, dass er sich
gegen jeden Zwang, gegen jede Macht erklärt. Mit feinster Witterung spürt
er alle Feindschaft des freien Geistes und der Kultur aus der Geschichte
heraus: jeden irgendwie beschaffenen Zwang, jede dogmatische oder kastenmäßige

Bindung. Burckhardt kontrastiert diese Freiheit mit der Macht.
Diese stellt ganz einfach den Willen und die Fähigkeit dar, die Freiheit zu
beschränken, zu unterbinden, zu befehden, zu töten. Ihrem Wesen nach
ist sie identisch mit dem Bösen. Und wie nun für Burckhardt Freiheit und
Kultur identische Begriffe sind, so sind es auch Macht und Staat, so dass

595



sich das Thema „Freiheit und Macht" im Grunde auf „Kultur und Staat"
reduziert. So unbedingt sich Burckhardt zur Kultur alsder eigentlichen
geschichtlichen, weil geistig wesenhaften Potenz bekennt, so stark beherrscht
ihn das Misstrauen gegenüber dem Staat als dem Gegenpol alles unbekümmerten

geistigen Schaffens und der freien Schöpfung. Macht und Gewalt
sind ihm .synonyme Begriffe, und die Verurteilung beider entspricht Burck-
Eardts stärkster angeborner Oberzeugung. Da aber Burckhardt die politische
Seite der Geschichte mit all ihren Gefahren für die Kultur nicht wegdisputieren

kann, so muss er sich fast resigniert zur staatlichen Realität als etwas
Bösem und Gewaltsamem bekennen, das die Freiheit und die Kultur in
ihrem Erdenwirken überschattet. Nur insofern findet er eine Rechtfertigung
des Staates und der Macht, als sie unter Umständen zur Wahrung der
Kontinuität aller echten Kultur, zu deren Translation von Zeit zu Zeit, von
Volk zu Volk, von den Griechen bis auf unsere Tage gedient haben. So
wird der kulturgeschichtliche Standpunkt Burckhardts zu einer dauernden
Kritik der politischen Geschichte des Staates in Vergangenheit und Gegen-
wärti

Der Verfasser verhehlt nun keineswegs, dass Burckhardt mit dieser
geringschätzigen Beurteilung des Staates diesem nicht gerecht werden konnte.
Er ist eben in seinem geschichtlichen Urteil kulturgeschichtlich befangen,
also nicht voraussetzungslos. Im Gegensatz zu Ranke, der den geschichtlichen

Gebilden gegenüber eine vornehme Distanz des Urteils bewahrt, tritt
Burckhardt mit seinem subjektiven Urteil stark hervor und lässt Sympathie
und Antipathie deutlich spüren. Der Verfasser formuliert das so: „Erst
schafft er in voller Objektivität das geschichtliche Bild und setzt sich
alsdann subjektiv mit ihm auseinander". Bei Burckhardt besteht die
eigentümliche Sachlage, dass ein stark geschichtlich bedingtes Kulturideal als
Schicksalsmaßstab der Geschichte dient, und ein aus individualistischen
Erwägungen limitierter Staat als geschichtliche Norm eben des Staates
gefordert wird. Das heißt aber nichts anderes, als dass die Historie bewusst
oder instinktiv an einem Ideal gemessen wird, und da diesem Ideal nur in
den seltensten Fällen Erfüllung beschieden ist, entsteht eine Spannung
zwischen Ideal und Wirklichkeit, und gerade dieser Gegensatz musste den
angebornen Pessimismus des Historikers stärken. Trotz seiner eigenen
Forderung erfüllt also Burckhardt nicht die zum mindesten als Ideal zu
postulierende Voraussetzungslosigkeit des Historikers.

Nach dieser Charakteristik von Burckhardts historischem Denken sucht
der Verfasser dessen geistesgeschichtliche Verwurzelung nachzuweisen. Der
Rationalismus, der vor allem im Urteil über den individualistisch limitierten
Staat zu Worte kommt, verrät sich als Frucht der philosophischen und
politischen Aufklärung des achtzehnten Jahrhunderts. Er hat aber auch
auf das stärkste im letzten Jahrhundert durch das Mittel des Liberalismus
gewirkt. Von dessen Prinzipien hat sich Burckhardt die Forderung der
individuellen und geistigen Freiheit zu eigen gemacht. Soweit aber das
humanistisch-ästhetisch bedingte Kulturideal als geistesgeschichtliches
Charakteristikum Burckhardts in Frage kommt, so weist dieses den Historiker
der Zeit des deutschen Humanismus und Idealismus zu. In besonderen
Kapiteln deckt der Verfasser die enge Verwandtschaft von Burckhardts
Anschauungen über Kultur und Staat mit denjenigen Schillers und ganz
besonders Wilhelm von Humboldts auf, als den typischen Vertretern jener

596



Zeit, die eine eminent staatslose Gesinnung auszeichnete, wo der Schwerpunkt

des Geschehens in der geistigen und ästhetischen Welt ruhte und
wo sich über Staaten und Nationen hinweg ein vom Individualismus und
Universalismus getragenes Weltbürgertum ausbreitete. Burckhardt ist
zeitlebens ein edler und selbständiger Spätling dieses Zeitalters geblieben.

Aber gleichzeitig ist er auch ein Sohn des neunzehnten Jahrhunderts
gewesen, und so hat sich in ihm recht eigentlich das Schicksal verkörpert,
welches das humanistische Ideal des achtzehnten Jahrhunders im materialistisch

und machtpolitisch gesinnten neunzehnten Jahrhundert durchgemacht
hat. Burckhardt hat sich im neunzehnten Jahrhundert nie so recht wohl
befunden und zu Zeiten so eine Art von Sehnsucht und Heimweh nach
andern Jahrhunderten ausgesprochen. Er hat leidenschaftlich an der
Geschichte seiner Zeit Anteil und Partei genommen und vor allem auch an
ihr gelitten. Namentlich in den Weltgeschichtlichen Betrachtungen, diesem
zentralen Werke Burckhardts, hat er sich wiederholt und deutlich genug über
das „machttrunkene" neunzehnte Jahrhundert ausgesprochen. So ist Burckhardt

zum Kritiker seiner Zeit und zum Gewissen der zeitgenössischen
Kultur geworden. Er hat ihr inneres und äußeres Schicksal mit steigernder
Sorge verfolgt, sah sie bedroht, von oben durch den Machtstaat, von unten
durch die Masse, im Ganzen durch die Nivellierungs- und Uniformitätswut,
auch in geistigen Dingen. Vielheit, Reichtum, Freiheit und Naivität der
Kultur, diese selber fielen nach seiner Anschauung der Reduktion anheim,
liefen Gefahr, der Dienstbarkeit und Knechtschaft der Macht untertänig
zu werden. Burckhardt hat den staatlichen Einigungsprozess derjenigen
Kulturstaaten, die ihm geistig vor allem nahestanden, Italiens und Deutschlands,

aus tiefstem kulturellem Miterleben, aber schließlich doch durchaus
negativ, mitempfunden. Er betrachtete die nationale Tendenz auf Einheit
und Macht in ihren Wirkungen als verhängnisvoll. Seine Hoffnung ging
einst auf ein deutsches Volk, das, unter Verzicht auf eine staatlich-nationale
Geltung und auf eine politisch-nationale Sendung, alle geistige Vergangenheit

zusammenfassend, die Griechen in sich begreifend, aus seinem innersten

Born ein erhöhtes Griechentum, das andere Menschheitsvolk, schaffen
werde. Am Glauben an diese übernationale Sendung Deutschlands hat Burckhardt

auch dann noch festgehalten, als die nationalstaatliche Bewegung alle
geistigen Kräfte Deutschlands immer stärker in ihren Bann zog, und schließlich

die Zeit des deutschen Weltbürgertums und des Humanismus nach drei
Kriegen durch den deutschen Nationalstaat überwunden und abgelöst wurde
und an Stelle des humanistischen Geistes der Freiheit nationale Macht die
Losung Deutschlands wurde. Mehr und mehr aber geriet Burckhardt zu der
Entwicklung, "die das neue Deutschland seit 1870 nahm, in eine immer
ausgesprochenere Fronde, je mehr ihm das alte Deutschland zu entschwinden
schien. Das neuzeitliche, machtpolitisch orientierte Deutschland war ihm
unheimlich. Und der Werkmeister des neuen deutschen Geistes und Reiches,
Bismarck, erschien ihm als Verkörperung des Macht- und Gewaltprinzips.
Burckhardt hat auch gegenüber dem andern durch einen großen Staatsmann

und durch Kriege geschaffenen modernen Einheitsstaat, gegenüber
Italien, gegenüber dessen innerer Politik, dessen Regierung und Politiker
die stärkste Abneigung bekundet, bei aller Liebe und Bewunderung, die er
für das italienische Volk bewahrt hat. Und auch das Frankreich, das nach
der Errichtung der Republik heraufzog, war ihm nicht sympathisch wegen

597



seiner gewissenlosen Politiker, wegen der radikalen Massen und der
Unsicherheit seiner auswärtigen Politik. Aber an dem geistig-politischen Schicksal

keines andern Landes hat Burckhardt so persönlichen Anteil genommen,
wie an Deutschland; denn wenn ihm Frankreich die zweite, war ihm Deutschland

die erste geistige Heimat. In dessen reicher Vergangenheit wurzelte
vom Besten seines Wesens, und darum wurde ihm auch dessen politisches
Schicksal, mit dem er gerechtet und gehadert hat, wie nur mit einem
Freund, eine kardinale Sache, kardinal über sein persönliches Verhältnis
hinaus, weil er einst mit Deutschland die Sache der Menschheit verbunden
gefühlt hatte. Mit einem Wort: Burckhardt hat der deutschen Staatsnation
Gefolgschaft verweigert und ist der deutschen Kulturnation treu geblieben.

Und von hier aus klärt sich nun auch Burckhardts Stellung zur
zeitgenössischen deutschen Historiographie in aller Einfachheit. Während dièse
seit den Vierziger- und Fünfzigerjahren in steigendem Maße den
nationalpolitischen Tendenzen dienstbar wurde, hat Burckhardt sein Werk durchaus

aus der Gesinnung einer überwundenen Periode, vom Standpunkt der
alten humanistisch-universalistischen Weltanschauung aus geschrieben. Sein
Lebenswerk charakterisiert sich als eine ebenso souveräne wie klare
Auseinandersetzung mit dem nur politischen Europa des neunzehnten
Jahrhunderts, das er mitempfunden und an dem er mitgelitten hat, stärker und
der großen Maßstäbe bewusster als die politisierenden Historiker unter seinen
Zeitgenossen, welche die Wissenschaft von der Geschichte in den Dienst
und in die Perspektive nationaler, also zeitlich bedingter Bewegungen
gestellt haben. Deswegen gerade repräsentiert ja Burckhardt so unzeitgemäß
wie nur möglich in der Historiographie seiner Tage, darum trennt eine
Kluft seinen historischen Standpunkt von dem seiner Zeitgenossen, weil
deren historisches Denken im Großen und Ganzen durch den politischen
Kampf um Staat und Nation entwickelt worden ist und deren Werke, von
Droysen bis Treischke, gedanklich und thematisch sich ganz in jene national-
oder praktisch-politische Richtung hineingestellt haben, Burckhardts eigenes
Denken aber ein europäisches, das heißt ein universales oder kulturelles
geblieben ist.

Kein Schweizer hat die Entwicklung Deutschlands zum deutschen
Reich so bewusst erlebt wie Burckhardt. Und wenn je nach dem Verhalten
großer Schweizer gegenüber dem neuen Deutschland in den Jahren seiner
Gründung gefragt wird, so verlangt auch die Stimme Burckhardts neben der
eines Gottfried Keller und C. F. Meyer gehört zu werden.

Im Grunde hat Burckhardt die Weltkatastrophe, wie sie unsere Zeit
erlebt hat, vorausgeahnt. Die Furcht vor einer europäischen Katastrophe,
an der die verschiedensten Kräfte und Bedingungen mitwirken würden,
beherrscht in der mündlichen und schriftlichen Äußerung seine letzten
Jahrzehnte. Aber wie Burckhardts klarer, unbeirrbarer Sinn für die Wesenheiten

des Lebens und für die Irrwege moderner Entwicklung das
Kommende und nun Eingetroffene vorausgeahnt, so dürfte er auch wegleitend
empfunden werden zur Rückkehr in die alten Heimatländer der Kultur, in
das alte geistige Europa. Der Krieg und sein Erlebnis drängen mit Leidenschaft

nach dem Geist und der Gesinnung, die Burckhardt vertreten hat.
BERN WALTER GROB

Verantwortlicher Redaktor: Prof. Dr. E. BOVET.
Redaktion und Sekretariat: Bleicherweg 13. — Telephon Selnau 47 96.

598


	Freiheit und Macht bei Jakob Burckhardt

