
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Ein Ausblick

Autor: Sax, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN AUSBLICK
Es handelt sich nicht um die Sozialdemokratie, den Bolschewismus,

die Demokratie, die Monarchie, die Parteien und deren

Spaltungen und Abarten ins Zahllose, die Frage dreht sich zur
Stunde um den Menschen, um die Idee des Menschen, dessen

Zweckbestimmung im eigentlichen Sinne.
Die Welt ringt um die Wiedereroberung religiöser Erkenntnis ;

sie tastet nach dem Band, das sämtliche Erscheinungen des Lebens

umschlingt. Die Wissenschaft hat ohne Zweifel das den
Einzelerscheinungen Gemeinsame aufgedeckt. Ob in der Chemie, der

Physik, ob in den Naturwissenschaften überhaupt, überall sind
einheitliche Gesetze gefunden worden. Man kann von Beweisen
reden, wenn schon das letzte Element der Stofflichkeit, aus dem
alles durch unendliche Variationen in die Mannigfaltigkeit getrieben
wurde, noch nicht greifbar, sichtbar entdeckt wurde. Es ist wohl
denkbar, dass das Urelement der stofflichen Welt einst gefunden
werde, aber es bliebe dann immer noch der erste Schwung, die
erste Entfesselung ins Vielgestaltige ein Geheimnis.

Dieses Geheimnis Gott zu nennen, davor hatten die Wissenschafter

bisher eine heilige Scheu. Den Bestrebungen der
ernsthaften Naturerforschung Religion abzusprechen, wäre kurzsichtig
und ungerecht. Denn, insofern die Naturwissenschaften die
Erforschung der Wahrheit zum Ziele haben, sind sie unbedingt religiös.
Religion ist weiter nichts als Forschung und Dienst an der Wahrheit.

Religion und Forschung können, vorausgesetzt, dass beide
nur um ihrer selbst willen geübt werden, niemals Widersprüche
sein. Religion führt zur Wissenschaft und Wissenschaft hinwiederum
muss zur Religion führen.

Der erste Teil dieses Satzes ist eine Tatsache, die durch die
Geschichte erwiesen ist. Alle Anfänge der Wissenschaften sind
überall und zu allen Zeiten von den Dienern der Religion
ausgegangen. Der zweite Teil des Satzes ist selbstverständlich nicht
weniger durch die Geschichte belegt. Er ist nur deshalb für die
Gegenwart nicht in die Augen springend, weil wir selbst in dem
Prozess des Überganges der Wissenschaftlichkeit zur Religion
befangen sind und als Befangene weniger scharf sehen. Werfen wir
aber beispielsweise einen Blick auf die Schöpfergestalt des Apostels

510



Paulus, so wird uns sofort klar, wie und warum die Wissenschaftlichkeit

der Antike logischerweise in die christliche Religion
umschlagen musste.

Wissenschaft und Religion begegnen sich in der Erkenntnis
des letzten Geheimnisses. Der religiöse Mensch und der
folgerichtige Wissenschafter neigen sich vereint vor dem unaussprechlichen

Schöpferwunder, dessen Namengebung ohne jegliche wesenhafte

Bedeutung ist. Das Gefühl der Verehrung ist die Folge jeder
menschlichen Tätigkeit, die in ihrer Hantierung bis zum Ende zu
gehen vermag. Ob diese letzte Erkenntnis religiös, wissenschaftlich,
philosophisch oder sozial durchleuchtet ist, gibt nicht den
Ausschlag. Sie führt nur zu angeblichen Unterschieden, solange man
von einem bestimmten Weg zum Ziel befangen ist. Gelingt es, die
Wegbefangenheit abzustreifen, so werden sich die am Ziel
angelangten Wahrheitssucher und Wahrheitstätigen die Hand reichen
und sagen: es gibt viele Wege, aber nur ein Rom; es gibt viele
Götter, aber nur einen Gott; es gibt viele Länder, aber nur eine
Erde. Sie würden, in dieser grundlegenden Erkenntnis vereint, die
zahllosen Wege des Herkommens segnen, statt Unterschiedsmerkmale

hervorheben. Die Heiligkeit des Mannigfaltigen ist erst vom
Standpunkt des Ewigen aus — ob das Ewige erfühlt (Religion)
oder erkannt (Wissenschaft) wurde, ist belanglos — erkennbar. Geht
jeder von uns auf seinem Weg liniengerade bis zum Ende, so wird
sich die Übereinstimmung in der letzten Erkenntnis von selbst
ergeben. Das Biszumendegehen hat einen so großen sittlichen Ernst
zur Voraussetzung, dass die Ankunft am Ziel ethisch verklärend
auf alle Wege und auf alle Menschen, die unterwegs sind — das
sind schlechterdings alle, ohne Ausnahme —, zurückstrahlt.

Wenn die Vertreter der Wissenschaft die religiöse Wirkung
erforschter Erkenntnis nicht zu erleben vermögen, so ist das weiter
nichts als ein Beweis dafür, dass sie noch nicht am Ende ihrer
Spezialerforschung angelangt sind. Sie würden sonst sofort
einsehen, dass zwischen der Folgerichtigkeit ihrer Forschungen und
dem Ethos der Religion tiefe Übereinstimmung besteht, und sie
könnten sich mit der religiös gestimmten Seele des einfachsten
Menschen, der erfühlt, was sie wissen, vor dem letzten Geheimnis
neigen, und selbst der Name Gottes würde auf ihren Lippen wieder
lebendig. Dann wäre die Einheitlichkeit für eine große Kultur wieder

511



gefunden, die weiter nichts ist als der Dienst einer
Menschengemeinschaft an dem über Allen und über Allem schwebenden
Geheimnis. Darin läge für unsere zerrissene Menschheit nicht nur
die Quelle der Erlösung, sondern die Quelle von Kraftströmen,
deren Fülle im Verhältnis zur Zahl der Menschen steht, die davon
erfasst werden. Ergibt denn nicht die Schlussfolgerung des
naturwissenschaftlich gebildeten Deterministen (auf das Tun angewendet)
dasselbe Ethos, das die religiösen Genies aller Zeiten und aller Rassen

verkündeten und wieder verkünden werden? Was ist der Determinismus,

auf die Tat angewendet, anderes als Verstehen und Verzeihen?
Weil du bestimmt bist, bist du schuldlos Weil Gott Aller Vater ist,
bist du Gottes Kind! Dieselbe Erkenntnis in einer anderen Terminologie

Dass die Wissenschafter dies noch nicht einsehen, kommt
daher, weil sie ihre Erkenntnisse nicht praktisch in das Zusammensein
der Menschen umsetzen. Ihre Erkenntnis versagt in der Tat. Das
ist die eigentliche Schwäche unseres wissenschaftlichen Zeitalters.
Ströme von Tinte haben die Gelehrten zur Darstellung ihrer
Entdeckungen und Erkenntnisse fließen lassen, aber sie haben das den
Erkenntnissen Angemessene nicht getan. Das Tun haben sie in
die Hände unreifer Menschen gelegt. Das Ergebnis ist bekannt.
Uns bleibt, das Tun des Erkannten nachzuholen.

Die Zweiheit von Tat und Erkenntnis ist die Krankheit, unsere
Irreligiosität. Sie hindert die Führer, die mehr als früher aus
wissenschaftlichen Kreisen stammen, mit der einfachen Gefühlsreligiosität,
die, Gott sei Dank, in allen Völkern immer noch in breiten,
befruchtenden Strömen fließt, Fühlung zu nehmen. Die Gebildeten
sind die Sünder. Solange sie nicht vom Gefühl zur Buße erfasst

werden, haben wir in der Welt Verwirrung. Es handelt sich um
die Versöhnung zwischen Wissen und Leben im altertiefsten Sinne.
Wir müssen Alle in Allem, was wir tun, bis zum Ende, bis zur
Wahrheit gehen. Tun wir es nicht aus innerem Trieb, so werden
wir durch die Stoßkraft der Zeit gezwungen.

Wir stehen am Vorabend einer Kultur, wie sie die Welt noch
nie sah. Diese Kultur wird religiös, künstlerisch und sozial sein,
gerecht, harmonisch und verehrend. Die Wehen, die wir verspüren,
kündigen die nahe Geburt an. Wir haben das Vorrecht, in einer
großen Zeit zu leben.

ZÜRICH KARL SAX

512


	Ein Ausblick

