Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1918-1919)

Artikel: Ein Ausblick

Autor: Sax, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN AUSBLICK

Es handelt sich nicht um die Sozialdemokratie, den Bolsche-
wismus, die Demokratie, die Monarchie, die Parteien und deren
Spaltungen und Abarten ins Zahllose, die Frage dreht sich zur
Stunde um den Menscien, um die Idee des Menschen, dessen
Zweckbestimmung im eigentlichen Sinne.

Die Welt ringt um die Wiedereroberung religiéser Erkenntnis;
sie tastet nach dem Band, das samtliche Erscheinungen des Lebens
umschlingt. Die Wissenschaft hat ohne Zweifel das den Einzel-
erscheinungen Gemeinsame aufgedeckt. Ob in der Chemie, der
Physik, ob in den Naturwissenschaften iiberhaupt, {iberall sind
einheitliche Gesetze gefunden worden. Man kann von Beweisen
reden, wenn schon das letzte Element der Stofflichkeit, aus dem
alles durch unendliche Variationen in die Mannigfaltigkeit getrieben
wurde, noch nicht greifbar, sichtbar entdeckt wurde. Es ist wohl
denkbar, dass das Urelement der stofflichen Welt einst gefunden
werde, aber es bliebe dann immer noch der erste Schwung, die
erste Entfesselung ins Vielgestaltige ein Geheimnis.

Dieses Geheimnis Gott zu nennen, davor hatten die Wissen-
schafter bisher eine heilige Scheu. Den Bestrebungen der ernst-
haften Naturerforschung Religion abzusprechen, wire kurzsichtig
und ungerecht. Denn, insofern die Naturwissenschaften die Erfor-
schung der Wahrheit zum Ziele haben, sind sie unbedingt religios.
Religion ist weiter nichts als Forschung und Dienst an der Wahr-
heit. Religion und Forschung konnen, vorausgesetzt, dass beide
nur um ihrer selbst willen geiibt werden, niemals Widerspriiche
sein. Religion fiihrt zur Wissenschaft und Wissenschaft hinwiederum
muss zur Religion fiihren.

Der erste Teil dieses Satzes ist eine Tatsache, die durch die
Geschichte erwiesen ist. Alle Anfinge der Wissenschaften sind
iiberall und zu allen Zeiten von den Dienern der Religion aus-
gegangen. Der zweite Teil des Satzes ist selbstverstdndlich nicht
weniger durch die Geschichte belegt. Er ist nur deshalb fiir die
Gegenwart nicht in die Augen springend, weil wir selbst in dem
Prozess des Uberganges der Wissenschaitlichkeit zur Religion be-
fangen sind und als Befangene weniger scharf sehen. Werfen wir
aber beispielsweise einen Blick auf die Schopfergestalt des Apostels

510



Paulus, so wird uns sofort klar, wie und warum die Wissenschaft-
lichkeit der Antike logischerweise in die christliche Religion um-
schlagen musste.

Wissenschaft und Religion begegnen sich in der Erkenntnis
des letzten Geheimnisses. Der religiose Mensch und der folge-
richtige Wissenschafter neigen sich vereint vor dem unaussprech-
lichen Schopferwunder, dessen Namengebung ohne jegliche wesen-
hafte Bedeutung ist. Das Gefiihl der Verehrung ist die Folge jeder
menschlichen Tatigkeit, die in ihrer Hantierung bis zum Ende zu
gehen vermag. Ob diese letzte Erkenntnis religios, wissenschaftlich,
philosophisch oder sozial durchleuchtet ist, gibt nicht den Aus-
schlag. Sie fiihrt nur zu angeblichen Unterschieden, solange man
von einem bestimmiten Weg zum Ziel befangen ist. Gelingt es, die
Wegbefangenheit abzustreifen, so werden sich die am Ziel an-
gelangten Wahrheitssucher und Wahrheitstitigen die Hand reichen
und sagen: es gibt viele Wege, aber nur ein Rom; es gibt viele
Géotter, aber nur einen Gott; es gibt viele Linder, aber nur eine
Erde. Sie wiirden, in dieser grundlegenden Erkenntnis vereint, die
zahllosen Wege des Herkommens segnen, statt Unterschiedsmerk-
male hervorheben. Die Heiligkeit des Mannigfaltigen ist erst vom
Standpunkt des Ewigen aus — ob das Ewige erfiihlt (Religion)
oder erkannt (Wissenschaft) wurde, ist belanglos — erkennbar. Geht
jeder von uns auf seinem Weg liniengerade bis zum Ende, so wird
sich die Ubereinstimmung in der letzten Erkenntnis von selbst er-
geben. Das Biszumendegehen hat einen so groflen sittlichen Ernst
zur Voraussetzung, dass die Ankunft am Ziel ethisch verkldrend
auf alle Wege und auf alle Menschen, die unterwegs sind — das
sind schlechterdings alle, ohne Ausnahme —, zuriickstrahlt.

Wenn die Vertreter der Wissenschaft die religiose Wirkung
erforschter Erkenntnis nicht zu erleben vermdégen, so ist das weiter
nichts als ein Beweis dafiir, dass sie noch nicht am Ende ihrer
Spezialerforschung angelangt sind. Sie wiirden sonst sofort ein-
Sehen, dass zwischen der Folgerichtigkeit ihrer Forschungen und
dem FEthos der Religion tiefe Ubereinstimmung besteht, und sie
kbnnten sich mit der religids gestimmten Seele des einfachsten
Menschen, der erfiihlt, was sie wissen, vor dem letzten Geheimnis
neigen, und selbst der Name Gottes wiirde auf ithren Lippen wieder
lebendig. Dann wire die Einheitlichkeit fiir eine grofie Kultur wieder

- 511



gefunden, die weiter nichts ist als der Dienst einer Menschen-
gemeinschaft an dem iiber Allen und iiber Allem schwebenden
Geheimnis. Darin ldge fiir unsere zerrissene Menschheit nicht nur
die Quelle der Erlosung, sondern die Quelle von Kraitstromen,
deren Fiille im Verhiltnis zur Zahl der Menschen steht, die davon
erfasst werden. Ergibt denn nicht die Schlussiolgerung des natur-
wissenschaftlich gebildeten Deterministen (auf das Tun angewendet)
dasselbe Ethos, das die religitsen Genies aller Zeiten und aller Rassen
verkiindeten und wieder verkiinden werden? Was ist der Determinis-
mus, auf die Tat angewendet, anderes als Verstehen und Verzeihen ?
Weil du bestimmt bist, bist du schuldlos! Weil Gott Aller Vater ist,
bist du Gottes Kind! Dieselbe Erkenntnis in einer anderen Termino-
logie! Dass die Wissenschafter dies noch nicht einsehen, kommt da-
her, weil sie ihre Erkenntnisse nicht praktisch in das Zusammensein
der Menschen umsetzen. lhre Erkenntnis versagt in der Tat. Das
ist die eigentliche Schwiche unseres wissenschaftlichen Zeitalters.
Strome von Tinte haben die Gelehrten zur Darstellung ihrer Ent-
deckungen und Erkenntnisse flieflen lassen, aber sie haben das den
Erkenntnissen Angemessene nicht gefan. Das Tun haben sie in
die Hinde unreifer Menschen gelegt. Das Ergebnis ist bekannt.
Uns bleibt, das Tun des Erkannten nachzuholen.

Die Zweiheit von Tat und Erkenntnis ist die Krankheit, unsere
Irreligiositdat. Sie hindert die Fiihrer, die mehr als friiher aus wissen-
schaftlichen Kreisen stammen, mit der einfachen Gefiihlsreligiositat,
die, Gott sei Dank, in allen Volkern immer noch in breiten, be-
fruchtenden Stromen flieBt, Fiihlung zu nehmen. Die Gebildeten
sind die Siinder. Solange sie nicht vom Gefiihl zur Bufle erfasst
werden, haben wir in der Welt Verwirrung. Es handell sich um
die Versohnung zwischen Wissen und Leben im allertiefsten Sinne.
Wir miissen Alle in Allem, was wir tun, bis zum Ende, bis zur
Wahrheit gehen. Tun wir es nicht aus innerem Trieb, so werden
wir durch die Stofikraft der Zeit gezwungen.

Wir stehen am Vorabend einer Kultur, wie sie die Welt noch
nie sah. Diese Kultur wird religids, kiinstlerisch und sozial sein,
gerecht, harmonisch und verehrend. Die Wehen, die wir verspiiren,
kiindigen die nahe Geburt an. Wir haben das Vorrecht, in einer
grolen Zeit zu leben.

ZURICH KARL SAX

OooDOo

512



	Ein Ausblick

