
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1918)

Artikel: Der internationale Kitt [Schluss]

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER INTERNATIONALE KITT
(Schluss)

Es bleibt noch vom Christentum zu reden. Es gehört zu
•den größten weltgeschichtlichen Enttäuschungen, dass auch diese
geistige Macht versagt hat dem Kriege gegenüber und keinen
Damm aufwarf gegen die sich heranwälzende Flut von Hass und
Zerstörung. Ja, gerade im Christentum sind während der
Völkerentzweiung noch ganz besonders hässliche Erscheinungen zutage
getreten, wie z. B. die Kriegstheologie mit ihrem Versuch, auch
die höchsten absoluten Werte herabzuziehen in die Relativität unseres
Weltgeschehens. In dem Bestreben, dieses zu rationalisieren und
auf irgendeine Formel zu bringen, kam man dazu, auch das Schreckliche,

das radikale Böse durch den ethischen Gott der Liebe
irgendwie rechtfertigen zu wollen, anstatt im Angesicht des furchtbaren

Unterganges von Liebe und Leben demütigst stehen zu
bleiben bei Luthers Deus absconditus, dem verborgenen Gott, der in
der ethisch indifferenten Dynamik der Welt auch in die Erscheinung
tritt. Durch diese religiös-ethische Verklärung des Krieges wurden
dem „lieben Gott" politische Ziele untergeschoben, die denen
der Machthaber und Kabinette verzweifelt ähnlich sehen.

Nicht nur das. Auch die gegenseitigen Spannungen unter den
christlichen Kirchen wurden verschärft. Der historische Gegensatz
zwischen Luthertum und Calvinismus wurde neu ausgegraben. Die
extremen Anglikaner rückten soweit von dem festländischen
Protestantismus ab, dass sie ihm kaum noch den Namen des Christentums

zugestehen wollten. Gar nicht zu reden von dem Zerreißen
der internationalen christlichen Bande in der Missionsarbeit. So

scheint das national beschränkte Völkerideal den Sieg über das
internationale Gemeinschaftsideal des Christentums errungen zu haben.

Aber wo das geschah, hat das Christentum einen Verrat am

Evangelium begangen. Judas, der Christus verrät. Denn das Wesen
des Christentums weist auf eine umfassende menschliche Gemeinschaft

hin und kann sich nur in einer solchen auswirken. Wir
können es nationalistisch verfälschen. Aber wo es in seiner Reinheit

und Ursprünglichkeit erfasst wird, erhebt es sich immer wieder
über die Schranken, die die Völker gegeneinander aufrichten. Der

geschichtlich gewaltigste Ausdruck dieser Tatsache liegt vor in der

209



katholischen civitas Dei und in der Missionsarbeit, die sich bisher

am wenigsten um staatliche Abgrenzungen gekümmert hat.

Im Gottesglauben des Christentums, im evangelischen wie im
katholischen, ist auch eine menschliche Kollektivität gesetzt, die
nicht umfassend genug vorgestellt werden kann. Im Ideal eines

Reiches Gottes ist auch das soziologische Ziel einer Völkergemeinschaft

ausgesprochen, wie es bisher in der menschlichen Geschichte

nirgends erschienen ist. Im christlichen Sittengesetz, vor allem im
Hauptgebot der Liebe, sind Prinzipien aufgestellt, die keine Grenzen
kennen und direkt auf die Bildung umfassender Gemeinschaften
hinarbeiten. Im Evangelium ist auch ein Begriff der Menschheit

gewonnen, ein Ziel ihrer Entwicklung aufgestellt, die hinausreichen
über alles, was Philosophie und Völkerrecht je zu träumen wagten.
Und auch im gemeinsamen Besitz einer heiligen Literatur und
Geschichte ist ein geistiges Gemeingut vorhanden, dem auch auf dem

Gebiete der Kunst nichts Ähnliches zur Seite gestellt werden kann.
Niemand wird trotz des Krieges zu behaupten wagen, dass

diese völkerverbindenden Kräfte des Christentums bisher rein nur
in der Phantasie oder in der Idee bestanden hätten. Im Gegenteil,
man fing gerade in den letzten Jahren an, sich dieser kollektiven
oder sozialen Bedeutung des Christentums auf eine neue Weise
bewusst zu werden. Das ist die eigentliche Neuentdeckung, die
wir am Evangelium machten, nachdem sie übrigens bereits im
Mittelalter die Menschen beglückt hatte. Der protestantische
Individualismus und Partikularismus, der Raum geschaffen hat für
die freie Persönlichkeit, fing an, einem Universalismus Platz zu
machen, der das wieder rein und unverkürzt herzustellen
versuchte, was im Katholizismus erstrebt war. Ein neuer Sinn und
Begriff von Katholizismus in der Bedeutung einer umfassenden
christlichen Gemeinschaft und Allgemeinheit war am Aufblühen,
als der Krieg ausbrach. Wir haben davon allerdings in der Schweiz

wenig bemerkt, — vielleicht abgesehen von den
Einigungsbestrebungen im westschweizerischen Protestantismus. Wir stecken
eben trotz einer schweizerischen Kirchenkonferenz noch tief im
Partikularismus eines Kantons- oder Gemeinde- oder gar
Parteichristentums und haben jenes umfassende und weithin wirkende
protestantische Gesamtbewusstsein verloren, das zu Calvins und
Zwingiis Zeiten weit über die Grenzen unseres Landes hinaus griff.

210



Dafür war diese Idee und die davon ausgehenden Bestrebungen
um so stärker in der anglosaxonischen Welt. Eine ganze Welle
dieses Universalismus schlug von Amerika herüber. Ein starker

Zug zur Ausgleichung der interkirchlichen Gegensätze, zur Heraushebung

des Gemeinsamen, zur Herausarbeitung des Wesentlichen
war am Werke. Er machte sogar vor den Schranken des Katholizismus

nicht Halt.
Ein Ausdruck dieser Einheitsbestrebungen war die Weltkonferenz

der evangelischen Kirchen in Konstanz, die durch den Ausbruch
des Krieges überrascht wurde. Im Trubel der ersten Aufregung ist

ganz übersehen worden, was sich da anbahnte und in schönster

Entwicklung begriffen war. Diese Weltkirchenkonferenz, die sich
weder aus Träumern noch aus Stürmern zusammensetzte, war
hervorgegangen aus der Erkenntnis, dass auch die christlichen Kirchen
ihr gemeinsames geistiges Gut mehr in den Dienst der
Völkerverbindung und Aussöhnung stellen sollten, anstatt diese Aufgabe
nur den Diplomaten und Sozialisten zu überlassen. Im besondern
suchte diese Konferenz gerade die politischen Beziehungen zwischen
Deutschland und England von der Gemeinsamkeit dieses geistigen
Gutes aus günstig zu beeinflussen. Ein viel versprechender Anfang
war gelungen. Im Jahre 1908 kamen 130 der hervorragendsten
deutschen Kirchenmänner nach England, und im nächsten Jahre
erwiderten die Engländer den Besuch in Deutschland, wo bereits
über 4000 der angesehensten Männer aus allen Kreisen diese

Ausgleichsbestrebungen mit ihrem Namen und Einfluss unterstützten.
In England stellte sich die hohe Geistlichkeit, der Erzbischof von
Canterbury, an die Spitze der Bewegung. Zwei Organe, die Eiche
und der Peacemaker, der sich seither in den Goodwill verwandelte,
wurden geschaffen, die der Bewegung starken Vorspann leisteten.
Amerika nahm die Idee auf und machte große Anstrengungen, um
eine Weltkonferenz vorzubereiten. Aus politischen Erwägungen
wollte man sich zunächst in eine evangelische und eine katholische
Konferenz sondern. In mehreren Ländern, auch in Deutschland und
in der Schweiz, bildeten sich kirchliche Vereine, die für die Idee
der Völkerversöhnung einen wachsenden Körper bildeten. In England

entstand das „British Council for promoting friendship among
nations through churches", mit der Aufgabe, die christlichen
Prinzipien derVölkergemeinschaft auch in den internationalen Beziehungen

211



zur Geltung zu bringen, der Völkerspannung zu wehren und den
Einfluss der Feueresser, wie Lord Landsdowne sagte, unschädlich
zu machen.

In dieses aufgehende Saatfeld hagelte der Krieg. Aber wenn
es auch zum Handeln zu spät war — er konnte doch nicht alles
zerstören. In England und Amerika noch weniger als in Deutschland

und Frankreich. So setzte der englisch-amerikanische Zweig
der Weltkonferenz seine Tagung trotz des Krieges in London fort.
Die Idee, die ihr zu Grunde lag, wurde nicht aufgegeben und auch
für die Zukunft nicht als hoffnungslos betrachtet. Der British
Council arbeitet ruhig weiter, unbeirrt in der Überzeugung, dass

eine Völkerversöhnung nötig ist und kommen muss. In Deutschland

wirkt die Eiche, in der Schweiz die Christlichen Stimmen,
in Amerika die Constructive Quarterly in einem ähnlichen Sinne.
Die gegenwärtige Zerrissenheit wird gerade in christlichen Kreisen
als ein Beweis dafür betrachtet, dass die völkerverbindenden
Möglichkeiten, die im Christentum liegen, bisher nicht ausgeschöpft
wurden und in Zukunft anders und besser zur Wirkung kommen
müssen. Und gerade die christliche Idee der Bekehrung, der
Umkehr, der Buße, der Verzeihung verhindert, dass ein einmal
bestehender Zustand als definitiv betrachtet werde und rechnet allen
Ernstes mit der Aufhebung und Auslöschung auch des Schrecklichsten,

das Menschen und Völker entzweien konnte. Oder sollte
es im Leben der Völker etwa keine Buße, keine Bekehrung in der

Bedeutung einer Sinnesänderung, einer Umkehr geben können?
Erweist sich nicht immer deutlicher, dass diese bisher auf das

religiöse Leben des Individuums angewendeten Begriffe auch für
das Leben der Völker, für die menschliche Gemeinschaft gelten?
Werden wir nicht geradezu zu der Erkenntnis gedrängt, dass alle
andern Vorschläge, neue Gesetze, neue Organisationen etc. harmlose

Mittelchen sind neben dem Einen, was im Großen wie im
Kleinen not tut: Sinnesänderung!

Die Wiederherstellung einer wirklichen Völkergemeinschaft
kann nicht auf dem Wege der Einigung über äußere Streitobjekte
und erst recht nicht mit den Waffen erreicht werden. Der
Machthunger, der hochmütige Nationalismus, der Militarismus, die listige
Diplomatie, die dabei mitsprechen, tragen von vorneherein
auflösende und zersetzende Elemente in sich. Ihnen müssen immer

212



bewusster entgegengestellt werden jene verbindenden Kräfte, die
in der Natur der Menschenseele, in den absoluten Forderungen
des Gewissens, in der Einheit des Geistes und seiner Schöpfungen,
in der Zielstrebigkeit eines gemeinsamen Glaubens und Wollens
liegen.

Diese Kräfte liegen bereit, auch in der christlichen Welt. Man
kann sich davon überzeugen, sobald man hüben und drüben den
Einzelnen oder auch ganze religiöse Gemeinschaften vor die
Forderungen des christlichen Gewissens und vor das Ziel ihres eigenen
religiösen Glaubens stellt. Die Millionen, die jetzt schon nach den
Bausteinen einer kommenden Völkergemeinschaft suchen, werden
gerade auch an diesen völkerverbindenden und -versöhnenden
Möglichkeiten, die im gemeinsamen Christentum liegen, nicht
vorbeigehen dürfen, sondern auch diese Kräfte in den Dienst des
kommenden Wiederaufbaus stellen müssen.

Canon Sanday sprach in jener bereits erwähnten Versammlung
der britischen Akademie die Überzeugung aus, dass „a great
constructive effort" über die Welt gehen werde und zwar besonders auf
dem Gebiet des Rechtswesens, der Politik, der Moral und der
Religion und dass in dieser allgemeinen Anstrengung auch die
Deutschen nicht vermisst werden dürften. Denn das wissenschaftliche

und moralische Bewusstsein der Welt ist doch eine Einheit.
Eine unmittelbare Berührung scheint heute noch unmöglich-

Was aber möglich erscheint, ist die Vorbereitung einer solchen auf
den Gebieten, die nicht wie die Politik gegenwärtig vom Hass

vergiftet sind, sondern die ihrem Wesen nach ein höheres gemeinsames

Drittes bedeuten, von dem aus internationale Beziehungen
wenigstens zwischen den betreffenden Kreisen am leichtesten zu

gewinnen sind.
Auf der bereits erwähnten Reise habe ich die innern

Bedingungen dafür namentlich in den kirchlichen und akademischen

Kreisen, mit einigen Ausnahmen immer wieder angetroffen: den

Versuch, den Gegner von diesem höheren Dritten aus zu verstehen,
die moralische Anstrengung, sich von der nationalistischen
Verblendung frei zu halten, den Willen, in dem Wirrsal des Relativen
im Absoluten einen Standpunkt zu gewinnen, auf den sich alle
stellen könnten, die Entschlossenheit, das Menschheitliche und
Christliche nicht dem Nationalen zu opfern, die Anerkennung dessen,

213



was auch der Gegner auf dem Gebiet übernationaler Kultur- und
Liebesarbeit geleistet hat.

Noch im August 1914 haben die freien britischen Kirchen an
Professor Harnack geschrieben: „Außer den englisch sprechenden
Völkern steht kein Volk uns so hoch in unserer Liebe und
Bewunderung wie das deutsche. Wir haben alle eine unermessliche
Schuld gegenüber deutscher Theologie, Philosophie und Literatur."

Die britischen Kirchen lehnen das Wort ab: Right or wrong,
my country! Das erwähnte Comité des British Council hat bis
heute an der konstruktiven Arbeit festgehalten und fordert, dass

gegen die Kriegsfolgen im eigenen nationalen Charakter gewarnt
werde, dass die Taten des eigenen Volkes scharf im Auge behalten
werden, dass die Pflicht bestehe, alles Hassmäßige auszumerzen
und jedes persönliche Band zu unterstützen, das der Wiederherstellung

guter Beziehungen förderlich sein könnte. Die englischen
Kirchen sind auch gegen das Prinzip der Repressalien aufgetreten,
ebenso wie die amerikanischen Kirchen gegen einen nachfolgenden
Handelskrieg. Angesichts der Bedeutung, die jene Kirchen im nationalen

Leben genießen, sind solche Zeugnisse aus den nichtpolitischen
Kreisen nicht zu unterschätzen. Sie entstammen nicht einer schwächlichen

Nachgiebigkeit, sondern einem Rest guten Willens, einem
Gemeinschaftsgefühl in den höchsten Angelegenheiten der Menschheit

und einem Glauben an eine Zukunft des Geistes und der Liebe.
Ähnliche Stimmen, die an einer Ökumenicität des christlichen
übernationalen Geistes festhalten, tönen auch aus Deutschland, wie z. B.
gelegentlich in den Evangelischen Wochenbriefen Deißmanns. Die
Menschen, die in allen Ländern noch so denken können, sind ein
edles und wohl zu hütendes Saatgut eines kommenden Europa und
einer neu zu schaffenden Völkergemeinschaft.

Die neutralen Völker sind nun in einer besondern Weise dazu

berufen, jene übrig gebliebenen gemeinsamen Güter zu wahren und
in ihren internationalen Verbindungen zu pflegen. Das ist eine

europäische Funktion, die ungestört bleibt, auch wenn ihnen
vorläufig jede politische Vermittlungsaktion verwehrt ist.

Die Schweiz ist dazu in einem außergewöhnlichen Maße

befähigt, schon weil große Kultursprachen und -gebiete hier zusammenstoßen

und die großen Mächte hier eine besonders leichte Fühlung
und wirkliche Sympathien nach verschiedenen Seiten finden. Dass

214



das nicht nur ein Traum eines kleinen Volkes ist, das im Welt-
konflikt gerne eine Rolle spielen möchte, sondern dass diese

Erwartung auch in den kriegführenden Ländern besteht, davon
konnte ich mich während der genannten Reise mehrfach
überzeugen. In akademischen Kreisen Edinburgs z. B. wurde es offen
ausgesprochen, dass die kulturelle Fühlung, die mit dem Frieden
zwischen England und Deutschland wieder einmal hergestellt werden
müsse, voraussichtlich in dem Lande am leichtesten gefunden
werden könne, das selbst deutsche Kultur und gleichzeitig freundliche

Beziehungen zu den großen Demokratien des Westens besitze
und sich während des Krieges als ein Hort gemeinsamer europäischer
Güter erwiesen habe. Wir werden gut tun, solche Winke, auch wenn
sie von einzelnen Persönlichkeiten kommen, recht ernst zu nehmen
und uns ohne Anmaßung vielleicht noch mehr auf eine lang dauernde
kultureile als eine einmalige politische Vermittlung rüsten.

Sie hat übrigens bereits eingesetzt. So haben wir z. B. in der
Schweiz herrliche Kunstausstellungen gehabt, die uns das Beste des

nachbarlichen Geistes gezeigt haben. Gewiss liegt darin eine
politische Nebenabsicht. Aber etwas Tieferes wird doch auch daran
sichtbar. Die Schweiz öffnet für die Kriegführenden die Tore zu
den geistigen Schätzen der andern Völker, zu denen sonst der

Zugang nicht mehr offen steht. Ähnlich wird es auf dem Gebiet der
Wissenschaft sein. Die Schweiz kann so ein großes clearing house
des europäischen Geistes werden. Die schweizerischen Universitäten,

auf denen das fremde Element eine so große Rolle spielt,
werden von selbst zu Sprechsälen werden und die Gelegenheit zur
ersten wissenschaftlichen Beziehung wieder bieten. Schweizerische
Zeitschriften, vielleicht auch ein zielbewusster Ausbau der
schweizerischen Bibliotheken können ebenfalls für diesen Ausgleich
bedeutsam werden. Unser Bibliothekwesen ist nach seinen deutschen
und französischen Beziehungen vortrefflich organisiert. Zwischen
Deutschland und der Schweiz bestand bisher ein Austausch, der sich
mit größter Liberalität vollzog. Frankreich war darin, soviel ich weiß,
weniger entgegenkommend. Aber warum sollte in der Schweiz
nicht auch, vielleicht in Verbindung mit einem Zentrum internationaler

Journalistik, eine größere anglo-saxonische Bibliothek
entstehen können, die für ganz Europa dem Zwecke der
Wiederherstellung geistiger Beziehungen nutzbar gemacht werden könnte

215



Die schweizerischen Kirchen, die sowieso gleichsam als Mutterkirche

des gesamten reformierten Protestantismus betrachtet werden,
werden eine ähnliche Aufgabe haben. Sie werden gut tun, die
Türen nach allen Seiten offen zu halten, namentlich auch die Fühlung

mit dem großen reformierten Protestantismus des Westens
mehr als bisher zu pflegen, ohne damit die enge Verbindung mit
der deutschen protestantischen Welt preiszugeben. Die schweizerischen

Kirchen dürften wohl auf jenes protestantische Gesamt-

bewusstsein, dessen Herz zur Reformationszeit in der Schweiz

schlug, zurückgreifen und es wieder stärker ausbilden, gerade
im Blick auf den Wiederaufbau einer kommenden europäischen
Völkergemeinschaft. Sie brauchen damit nichts aufzugeben, sondern

nur eine große Tradition wieder aufzunehmen.
Wir dürfen den Blick nicht auf die militärischen oder politischen

Aktionen beschränken. Ebensowenig als wir den Äußerungen des
Hasses und der Leidenschaft, die die Völker dauernd zu trennen
scheinen, zu viel Glauben schenken dürfen. Denn: „La
passions'évanouit, la raison et l'amour sont éternels." (Romain Rolland.)
Von diesen ewigen geistigen Gütern aus führen feine, unzerstörbare

Fäden zu den sich bekämpfenden Völkern. Sie können heute
nicht unmittelbar verknüpft werden. Aber sie können gleichsam
wie in einem großen Schaltwerk, einem Telephonnetz z. B. von
geistigen Zentralstellen aus nach und nach wieder verbunden
werden. Die Schweiz kann sicherlich ein solches zentrales Schaltwerk
werden. Besonders dann, wenn sie selbst jene geistigen Gebiete

möglichst rein zu halten sucht von der politischen Vergiftung und
sich bewusst bleibt, dass sie einer kommenden Völkergemeinschaft
gerade durch den Besitz und die Verwaltung jener geistigen Güter
am besten ihre eigene Existenzberechtigung, ja — Notwendigkeit
beweisen kann.

ZÜRICH ADOLF KELLER

LE ROSEAU SONORE
Jean Violette, poète genevois, peut se consoler de n'être plus tout à

fait un jeune en pensant à toutes les heures de fécond travail qui le
séparent de ses débuts, en songeant qu'il s'est acquis par ses travaux et ses
publications une enviable renommée.

216


	Der internationale Kitt [Schluss]

