
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1918)

Artikel: Politisches Leben (Ein offener Brief an Pro. Fleiner)

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITISCHES LEBEN
(EIN OFFENER BRIEF AN Prof. FLEINER)

29. März 1918
Verehrter Herr Kollege!

Am 15. Januar dieses Jahres brachte Wissen und Leben einen
Artikel von Ihnen über „politische Selbsterziehung". Es war mir
eine Freude, den gedankenreichen Autsatz zu veröffentlichen, und
doch teilte ich Ihnen sofort nach Empfang des Manuskriptes meine
Absicht mit, auf Ihre Ausführungen Verschiedenes zu erwidern. Sie

waren damit einverstanden. Im Laufe des Semesters besprechen
wir ja täglich miteinander politische Fragen; sind wir einig, so ist
es mir eine Beruhigung; ist die Einigkeit nicht da, so prüfe ich
meine Ansicht mit doppelter Strenge, denn Sie sind ein ebenso

gewichtiger wie loyaler Gegner.
Ihre „Politische Selbsterziehung" rief nun in mir eine

merkwürdige Mischung von Zustimmung und Widerspruch hervor, ohne
dass ich sofort die Grenze hätte bezeichnen können, wo unsere
Auffassungen auseinandergehen; und verschiedenen Lesern ging
es genau so. Da nun Ihr Artikel grundlegende Fragen bespricht
und er von vielen Zeitungen in durchaus zustimmendem Sinne

(wenn auch ohne Kommentar) reproduziert wurde, erscheint mir
eine Auseinandersetzung notwendig.

Sie soll, zu grösserer Klarheit, mit einer sachlichen Zusammenfassung

Ihrer Ansichten beginnen. Indem ich ihren logischen Aufbau

schriftlich skizzierte, fiel mir auf, dass es da zwei Reihen von

1



Gedanken gibt, die zwar zu einander gehören, wie in einem menschlichen

Körper das Fleisch zum Skelett gehört, die man aber doch
deutlich voneinander unterscheiden muss. Die eine Reihe werde
ich als „Klammern" bezeichnen, ohne damit ihre Bedeutung
vermindern zu wollen; im Gegenteil: in diesen „Klammern" stecken
gerade die eigentlichen Probleme.

* **
Sie sagen also:
Einleitend: Die Demokratie verleiht allen männlichen

Individuen politische Rechte; so ist für jeden Bürger politischer Sinn
unerlässlich. Dieser Sinn muss durch Selbsterziehung erhalten
und gefördert werden.

Die politische Selbsterziehung kennt drei Stufen :

1. Ihre gefühlsmässige Grundlage ist der Sinn für das All¬

gemeine, das „Gemeingefühl".
(Hier eine „Klammer" — in Form eines längeren Absatzes,

Seite 370 — über die verschiedenen Formen der Abwendung
vom Staate, und über das im XVIII. Jahrhundert aus taktischen
Gründen konstruierte „Naturrecht".)

2. Eine zweite, verstandesmässige Grundlage ist die richtige
Erkenntnis der Tatsachen.

(Hier eine Klammer über die verschiedenen Irreführungen
des Urteils und über die besonderen Geheimnisse der
auswärtigen Politik.)

3. Die höhere, philosophische Grundlage ist die Erkenntnis der

geistigen Kräfte und der Gesetzmäßigkeit in den politischen
Vorgängen.

(Eine Klammer über die Schwierigkeit dieser Erkenntnis —
„psychologisches Taktgefühl" — und über die Kompromisse
des Lebens in Gemeinschaft.)

Die beste Schule ist die praktische Mitarbeit in Gemeinde und
Staat, verbunden mit theoretischem Studium (Geschichte, öffentliches

Recht).
Diese drei Stufen der Erkenntnis sind nur ein Teil der

politischen Selbsterziehung; ihre Vollendung liegt in der praktischen
Verwertung; diese hängt von ethischen Faktoren ab: Wille und

Standhaftigkeit.
* *

*
2



Überblickt man diesen Ihren Gedankengang, und sieht man
vorläufig von den angedeuteten Klammern ab, so erscheint Ihre
Darstellung als eine vorzüglich methodologische. Meine volle
Zustimmung zu dieser Methode, zu Ihren Forderungen, brauche ich
hier nicht zu betonen, da ich seit Jahren für die „Selbstdisziplin"
des demokratischen Bürgers eintrat. So z. B. am 15. "September
1911: „Wir haben durch Taten zu beweisen, was der Bürger
vermag, der sich aus eigenem Willen selbst diszipliniert. In anderen
Ländern wird die Richtung von einem König, von einer Aristokratie,

von einem Parlament gegeben; in der Schweiz stehen wir
selbst am Steuerrad. Diese Ehre bringt Opfer mit sich. Seit
sechshundert Jahren haben wir die Möglichkeit einer demokratischen
Republik bewiesen ; darüber hinaus müssen wir ihre Notwendigkeit
für die Menschenwürde beweisen. Gelingt es uns, trotz der
Verschiedenheiten in Sprache, Religion, Interessen und Mentalität, einen
Organismus zu schaffen, der höher steht als die Instinkte, dann
haben wir für die Menschheit gearbeitet, ihre Ehrfurcht errungen,
und haben wir verdient, nicht zu verschwinden. Das Recht wird
über die Gewalt den Sieg davontragen ; die Brüderlichkeit über den

Egoismus ; unser Ruhm wird sein, es durch unser Beispiel bewiesen

zu haben."J)
Im Jahre 1911 so geschrieben. Seither hat sich leider gezeigt,

wie sehr wir der Ermahnung zur Selbsterziehung bedürfen. Daher
herzlichen Dank, verehrter Freund, für Ihre Aufforderung, die mit
Autorität in so weite Kreise dringt.

Wir bedürfen aber noch eines Weiteren und hier beginnt
mein Widerspruch zu dem, was in Ihren „Klammern" steht.

Wir bedürfen nämlich nicht nur einer Methode zur Erhaltung,
die auch für andere Länder und auf ganz andern Gebieten vorzüglich

ist, sondern noch mehr eines Zieles, zur Neuschöpfung. Suche ich
nun nach diesem Ziele in Ihrem Artikel, so stoße ich auf eine Serie

von Äußerungen, denen ich mich gar nicht anschließen kann.
Sie bedauern, dass sich so Viele vom Staate abwenden : z. B.

die Ästheten, dann diejenigen, die ihr Privatinteresse höher stellen
als die Wohlfahrt des Staates, und endlich die unreifen „Schwärmer",
welche als „Weltbürger" über die Grenzen des Vaterlandes
hinausschauen. Das sind drei sehr verschiedene Kategorien. Die Künstler

x) Wissen und Leben, Band VIII, Seite 833.

3



haben sich von jeher wenig für Politik interessiert, und dennoch
nehmen sie, auf ihre Weise, als feinfühlende, vibrierende Seelen

innigen Anteil an den Strömungen ihrer Zeit und wirken durch
ihre Werke oft mehr und besser als viele nüchterne Politiker (man
denke z.B. an Hodlerl); wenn „Ästheten" (im schlechten Sinne
des Wortes) sich mit Geringschätzung von den staatlichen Dingen,
fernhalten, so ist das kein großer Verlust; und Andere endlich,
von größerem Werte, könnte man leicht gewinnen, wenn ja
wenn siehe weiter unten. — Dasselbe „wenn" gilt auch für
Viele in der zweiten Kategorie, die scheinbar bloß dem „Business"
ergeben sind. Den einzigen Abend, den ich (vor etwa zehn Jahren)
unter den Überseern in Zürich erlebte, werde ich nie vergessen;
da sah ich sehr kluge Männer, die keine Schwärmer sind, die ihren
praktischen Sinn und ihre Energie durch Taten erwiesen haben,
die auf der ganzen runden Erde Erfahrungen gesammelt haben,
wertvoller als viele Bücher, die groß denken und sich gerne an etwas
Großem beteiligen würden, denen aber die mechanisch-bureau-
kratische Politik nichts Großes ist. — Und endlich die Schwärmer,
d. h. die Vorkämpfer der Menschheit, zu denen ich mich offen
bekenne! Ihre Kritik: „Solche Menschen haben den Boden unter
den Füßen verloren," muss ich entschieden als ungerecht bezeichnen
Nach unserer tiefsten Ueberzeugung darf kein Staat ein Sonderleben

führen; wie im Staate selbst der einzelne Mensch neben
seinen menschlichen Freiheitsra:Meß auch seine Bürgerpflichten
hat, so hat innerhalb der Menschheit jeder einzelne Staat, neben
seinen individuellen Rechten, die heilige Pflicht, an dem großen
Staatenbund, am Weltfrieden, an der Entwicklung des Völkerrechtes
mitzuwirken. Und deshalb bekämpfen wir das Geheimnis der
auswärtigen Politik, in dem nach veralteten Rezepten der absoluten
Monarchie weitergewurstelt wird.

Freilich: diese unsere Auffassung geht auf eine bestimmte
Weltanschauung zurück. Was verstehen Sie aber unter dem
„unfruchtbaren Konstruieren der Dinge aus einer vorgefassten unwirklichen

Weltanschauung" Geht nicht etwa jedes politische System
auf eine Weltanschauung zurück? Wenn Einer sagt: „Die Macht
regiert die Welt", oder: „Kriege wird es immer geben", oder:
„Kleine Staaten wie die Schweiz haben in der Weltpolitik zu

schweigen", so ist das ebensogut eine „Weltanschauung" als wenn

4



Einer sagt: „Es gibt kein Vaterland ohne eine Mission", oder:
„Das Recht hat über die Gewalt zu siegen". Es sind verschiedene
Anschauungen, aber es sind eben Weltanschauungen. Nun sagen
Sie von der einen, sie sei konstruiert, vorgefasst und unwirklich.
Damit haben Sie die reine, objektive Methode der Selbsterziehung
verlassen und sprechen Sie ein Werturteil aus; weshalb ich in
Ihrem Artikel zwei Reihen von Gedanken unterscheide.

Ihr Werturteil sollte bewiesen werden; und da glaube ich nicht,
dass die Geschichte sehr zu seinen Gunsten sprechen wird. Denn
die Geschichte ist eine Serie von Schöpfungen, von Überraschungen,
wo das klug Berechnete, das aus den Tatsachen der Vergangenheit
nüchtern Konstruierte plötzlich zusammenfällt und wo als Neues
die Forderung der Schwärmer von gestern zur Tatsache wird.*)
Soll ich an einige wenige Beispiele erinnern? Im Jahre 785 der
altrömischen Zeitrechnung starb auf dem Kreuze ein Schwärmer,
der zwar jede Einmischung in die Politik abgelehnt hatte, dessen

Lehre jedoch den römischen Staat bis in die Fundamente
erschütterte und das wichtigste Element der modernen Welt geworden
ist. Am Tage, wo ich diese Zeilen schreibe, sind es gerade 1885

Jahre seither und noch immer ist die Lehre Christi in langsamer
Verwirklichung, wenn auch unter ungeahnten Formen. Und war
J. J. Rousseau, den Sie so hochschätzen, nicht auch ein Schwärmer?
Und geht die große Revolution nicht zum guten Teil auf seine

„Konstruktion" zurück? Ein anderer Schwärmer hieß Giuseppe
Mazzini, ohne dessen „vorgefasste Weltanschauung" der praktische
Cavour nichts erreicht hätte ; Mazzini hat geschrieben: „Das Vater-

') Nicht ohne Absicht brachte ich hier bereits am 1. Februar, d. h. vierzehn
Tage nach dem Erscheinen Ihres Artikels, folgende Auslassung von Charles Péguy:

„Un problème dont on ne voyait pas la fin, un problème sans issue, un
problème où tout un monde était aheurté, tout d'un coup n'existe plus et on se
demande de quoi on parlait. C'est qu'au lieu de recevoir une solution, ordinaire,
une solution, que l'on trouve, ce problème, cette difficulté, cette impossibilité
vient de passer par un point de résolution pour ainsi dire physique. Par un point
de crise. Et c'est qu'en même temps le monde entier est passé par un point de
crise pour ainsi dire physique. Il y a des points critiques de l'événement comme
il y a des points critiques de température, des points de fusion, de congélation ;

d'ébullition, decondensation; de coagulation; de cristallisation. Et même il y a
dans l'événement de ces états de surfusions qui ne se précipitent, qui ne se
cristallisent, qui ne se déterminent que par l'introduction d'an fragment de l'événement

futur." (Péguy: Clio, pages 332 -333.)

5



land ist der Stützpunkt des Hebels, der sich vom Individuum zur
Menschheit bewegt. Das Vaterland ist eine gemeinsame Mission,
eine gemeinsame Pflicht."

In dem „angeblich überall geltenden, unwandelbaren Naturrecht"

des XVIII. Jahrhunderts sehen Sie nur ein taktisches
Vorgehen der Aufklärer, und keinen Glauben. Die Taktik hat sicher
mitgespielt, der Glaube war aber auch da ; aus der Literatur allein
ließen sich dafür zahllose Texte anführen.1) Praktisch hat jedoch
diese Frage keine Bedeutung mehr, da wir tatsächlich in unserer
Demokratie vom Naturrecht ausgehen.

Wieso? Das wird durch die ersten Zeilen ihres Artikels klar
bewiesen. Sie schreiben: „Die Staatsverfassung, die dem Volke
eine Mitwirkung bei der Führung der öffentlichen Geschäfte
einräumt, geht von der Voraussetzung aus, es sei jeder Bürger befähigt,
den Staat und dessen Bedürfnisse zu verstehen und darüber, was
dem Staate frommt, ein selbständiges Urteil abzugeben". Das
heißt: Die Demokratie behauptet, alle Menschen seien gleich. —
Das ist keine Erfahrungstatsache, das ist eine Voraussetzung, eine

Folge einer bestimmten, idealistischen Weltanschauung.
Aus der Erfahrung wissen wir, dass die Menschen nicht gleich

sind. Es gibt starke und es gibt schwache Menschen, dumme
und kluge, faule und tätige, gute und schlechte, usw. Woher haben
sie denn alle dieselben Rechte und dieselben Kompetenzen Viele
Jahrhunderte lang war es nicht so und es gibt noch heute Kulturländer,

wo es nicht so ist; auch bei uns gibt es Einige, die

möchten, es wäre nicht so Wir haben es aber so beschlossen ;

der brutalen Ungleichheit der physischen Natur haben wir die

L Die Entwicklung des Begriffes „nature" in Frankreich, im 17. und 18.
Jahrhundert, bildet ein ebenso schwieriges wie fesselndes Problem. Auf den
verschiedenen Gebieten (Naturwissenschaft, Philosophie, Politik, Literatur) gibt es

verschiedene Auffassungen, mit gegenseitigen Beeinflussungen. Bei der Geschichte
des Begriffes „Natur" im 18. Jahrhundert halte ich es für unerläßlich, den Begriff
„raison universelle" des 17. Jahrhunderts zu berücksichtigen. Von den neuesten,
mir bekannten Studien sei hier nur die eine angeführt : Mornet, Les sciences de la
nature en France, au 18e siècle. Colin 1911. Das Buch behandelt ein Spezialgebiet,

weist aber auf viele Zusammenhänge hin und bringt eine reiche
Bibliographie. — Inwiefern für Rousseau das Naturrecht eine taktische Hypothese oder
eine historische Wahrheit gewesen ist, ist schwer zu entscheiden. Siehe darüber
Rodet, Le Contrat social et les idées politiques de J. J. Rousseau (1909), S. 44
und ff.; oder Haymann, Rousseaus Sozialphilosophie (1898), S. 59 und ff.

6



ideale Gleichheit eines menschlichen Naturrechtes entgegengestellt.
— Ich weiß, mit welcher glühenden Überzeugung Sie für dieses
demokratische Ideal eintreten, und deshalb begreife ich nicht, warum
Sie nicht die weiteren Konsequenzen ziehen.

Wie hätten wohl Ludwig XIV. und seine Minister die
Forderung des allgemeinen Stimmrechtes bezeichnet? Als eine lächerliche

Schwärmerei. So wird noch heute im preußischen Herrenhaus

geurteilt. Würden wir aber, die wir seit vielen Jahren diese
Schwärmerei erprobt haben, um irgend einen Preis auf sie
verzichten? Die „Voraussetzung", dass alle Menschen gleiche Rechte

haben, bringt Schwierigkeiten und Gefahren mit sich; wir wissen
es und glauben doch, dass gerade aus dieser Gefahr eine größere
Menschenwürde entsteht. Die Rechtsgleichheit der Menschen ist
keine positive Tatsache; sie ist eine Schöpfung der Demokratie; in
dieser Linie hat sich die Demokratfe weiter zu entwickeln.

Es ist bekannt, dass seit einigen Jahrzehnten die Demokratie
eine Krisis durchmachte. Sie hat Fehler begangen und daraus
drehte ihr die Realpolitik einen Strick. Der Materialismus hat die

„politischen Spekulationen" ausgelacht. Wie erklärt sich die heutige,
schmähliche Kapitulation der Sozialdemokraten in Deutschland?
Daraus, dass ihre Regierung unablässig für das leibliche Wohl sorgte
und dass darob der politische Sinn zu Grunde ging. In der Schweiz,
besonders in der deutschen Schweiz, war auch etwas davon zu

merken, gerade bei unseren Politikern und Journalisten. — Sehen
Sie doch, wie tief bei uns das Niveau der Diskussion gefallen ist
Als die Neuhelvetische Gesellschaft in Zürich die Frage der
Dienstverweigerer besprach, da sagte ich wörtlich und mit lauter Stimme
zu den Refraktären: „Morgen ist eure Tat eine Befreiung; heute
ist sie ein Verbrechen an der schweizerischen Seele; heute schießt
Ihr den Brüdern in den Rücken!" Das habe ich als Bürger immer
geschrieben und ausgesprochen ; weil ich aber als Hochschullehrer
die Auffassung vertrat, die Universität habe als solche nicht mit
Strafen vorzugehen, da wurde alles verwischt und verdreht, und
es hieß in ernsten Zeitungen, ich sei kein Schweizer mehr. War
das eine Eselei oder böser Wille? Und hat man uns, den Intellektuellen,

nicht schon das Recht abgesprochen, über Politik zu reden?
Betrübend und köstlich zugleich ist das selbstgefällige, geringschätzige
Lächeln derjenigen, die sich offiziell zu Politikern stempeln ließen.

7



Diese Geringschätzung der Demokratie kommt von der
materialistischen Weltanschauung her; das wurde hier schon oft
ausgeführt, und heute soll bloß von den Folgen dieser Geringschätzung
die Rede sein. Der innere Widerspruch zwischen unseren
idealistischen Voraussetzungen und dem realpolitischen Geiste der
maßgebenden Politiker führt uns zur Passivität und Mittelmäßigkeit;
wir haben weder den vom ganzen Volke ausgehenden Impuls, noch
die zielbewusste Leitung einer Monarchie, sondern bloß die

anonyme Herrschaft der unverantwortlichen Vertrauensmänner.1) Da
heißt es: Quieta non movere! Nur keine Mission! nur keine
Idee! sondern moralische Neutralität! Daher der Sieg der Bureau -

kratie ; und als Folge davon : die Schwächung des nationalen
Gedankens, das Verblassen unseres Lebenszieles und unserer
Existenzberechtigung, die Reaktion des egoistischen, kleinlichen Regionalismus,

und endlich : die „Abwendung vom Staate" gerade bei den
besten Köpfen!

Bei der letzten Veranstaltung der Neuhelvetischen Gesellschaft

(Vortrag Rappard über Amerika), da sprachen Sie in beredten
Worten von der „Staatsgesinnung". Ganz recht. Persönlich lebe
ich in der Staatsgesinnung, wie ein Fisch im Wasser. Das liegt
in meinem Temperament, in den geschichtlichen Studien, in tausend

Erlebnissen, im glühenden Glauben an eine schweizerische
Mission; und wenn ich auch seit zehn Jahren in die Wüste predige,
so hat mich doch diese Tätigkeit immer inniger mit der Schweiz
als Nation verknüpft. Wer aber diese Staatsgesinnung nicht hat,
dem kann man sie nicht auferlegen, wie man eine Bundessteuer

auferlegt. Was tun Man gebe dem Staate einen Inhalt, ein höheres
Ziel als das tägliche Brot, ein lebendiges Ideal, mit den
unvermeidlichen Gefahren, die alles Leben mit sich bringt, die aber
durch den Geist überwunden werden.

Damit kommen wir zu dem „wenn", von dem oben die Rede

war. Wenn wir mutig aus den Voraussetzungen unserer Demokratie

die Konsequenzen ziehen, wenn wir uns nicht damit
begnügen, starr zu erhalten, sondern schöpferisch vorgehen, nach

Wie oft raussten wir seit Jahren den Witz hören, die Demokratie sei

eigentlich die Mediokratie! Schuld an der Mittelmäßigkeit ist aber nicht die
Demokratie als solche, sondern der Widerspruch zwischen dem eigentlichen
Wesen des Staates und dem jetzigen Geiste der Fährer.

8



innen und nach außen, wenn wir das uns allen Gemeinsame nicht
bureaukratisch einengen, sondern politisch entwickeln, wenn wir
unserer Nation eine Aufgabe geben unter den andern Nationen,
wenn wir, statt von vorneherein auf alle Kompromisse einzugehen,
unsere Blicke öfters zu den absoluten Forderungen des Rechtes
und der Menschenwürde erheben, wenn wir endlich den Staat
nicht als Selbstzweck, sondern als ein Mittel zu der gemeinsamen
Veredelung ansehen, dann werden Viele, die heute sich vom Staate

abwenden, dieser neuen Schweiz aus tiefer Seele zujubeln.
In unserem Schweizervolke, und gerade in der gärenden Jugend,

sind ungeahnte Kräfte und der gute Wille vorhanden. Seit vier
Jahren habe ich in den verschiedensten Kreisen an zwanzig Orten
gesprochen, und überall fand ich dieselbe Bereitschaft der Seelen, an
etwas Neuem, Lebendigem mitzuwirken. Wann kommt endlich das

erlösende Wort von hoher Warte aus? Welcher Staatsmann durchbricht

die Schranken, in denen wir erstarren?
Über das, was uns droht, und über die möglichen Wege der

Erneuerung wäre Vieles zu sagen. Doch ist dieser Brief schon

lang genug und ich will zuerst Ihre Antwort abwarten.
Den Brief hätte ich nicht geschrieben, verehrter Freund, wenn

ich nicht in der Überzeugung lebte, dass wir im Grunde
demselben Ideal zustreben.

In aufrichtiger Hochschätzung

Ihr E. Bovet

APHORISMEN
*** Wir alle haben die Anlagen zum Großen und Ewigen. Aber in der

süßen Wirrnis des Kleinen und Einzelnen und Nichtigen gehen unsere Wege
allzulange angenehm in die Irre und finden nicht mehr heraus.

*** Das ist das Geheimnis des göttlichen Kunstwerkes : ein Medusenblick,
der unsere Seele tötet für alles Vergangene und im selben Augenblick zu einer
wundervoll beseligenden Wiedergeburt in eine neue Gegenwart, in ein junges
Dasein hinein auferweckt.

*** Dichtergebilde gleichen den engelschönen, reinen, weißen Schneeflocken :

beide stammen aus dem Himmel. Und beiden wartet hienieden auf Erden
dasselbe Schicksal und klägliche Ende: Pfützen und Tümpel.

EMIL WIEDMER

9


	Politisches Leben (Ein offener Brief an Pro. Fleiner)

