
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1917)

Artikel: Darwinismus und Zeitgeist

Autor: Vogler, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DARWINISMUS UND ZEITGEIST
„Überall im Reich des Lebens herrscht Kampf. Der Stärkere,

der besser Angepasste überwindet, verdrängt den Schwächern : das

ist Naturgesetz. — Aber nicht nur das: Dieser Kampf allein ist
auch die treibende Kraft in der Entwicklung, die Ursache alles

Fortschrittes, alles Großen in der Welt. Ihn aufheben bedeutet
Stillstand, Rückschritt, Niedergang. Das gilt für die ganze lebende
Natur, also auch für den Menschen und die menschlichen Staaten",
so hört man heute vielfach argumentieren. In einer solchen
sogenannten naturwissenschaftlichen Betrachtung zum Weltkrieg von
„darwinistischem Standpunkt" aus mag der Eine oder Andere einen
Trost finden, wenn er verzweifeln möchte an der Menschheit und
ihrer Zukunft. Freilich nur jenen Trost der Resignation, der im
Wort „Naturgesetz" stets liegt.

So führt ein kleiner Schritt von den Gedanken an den Krieg
zu Darwin.

Nichts liegt mir aber ferner, als eine große Abhandlung zum
Thema: Darwinismus und Weltkrieg zu schreiben. Skizzenhaft
möchte ich nur einige Gedanken ausführen, die vielleicht das
Verständnis für einzelne Zeiterscheinungen erleichtern.

Im „Darwinismus" müssen wir zwei Dinge auseinanderhalten:
die Entwicklungs- oder Abstammungslehre einerseits, und die Lehre
von der natürlichen Zuchtwahl oder dem Überleben des Passendsten
im Kampf ums Dasein, die Selectionstheorie, andererseits.

Der Entwicklungsgedanke stammt nicht von Darwin selber.
Er ist mehr als ein Menschenalter älter. Lamarck hat ihn an der

97



Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert schon in ein naturwissenschaftliches

System zu bringen gesucht.1) Geoffroy St. Hilaire hat
ihn 1830 in der französischen Akademie gegen Cuvier verteidigt.
Beide vermochten nicht durchzudringen. Es fehlte nicht nur an der

Begründung. Die Naturforscher hatten überhaupt im ersten Drittel
des 19. Jahrhunderts für alles, was nach Philosophie aussah, nicht
viel übrig. In Frankreich war zudem die Zeit des Bürgerkönigtums
nach der Julirevolution von 1830 die Zeit des großen wirtschaftlichen

Aufschwungs, der alles Interesse in Anspruch nahm. Drüben
in Deutschland aber verschmachtete der Idealismus im Gefängnis,
diente die Philosophie nur zur Unterstützung überlebter Ansprüche
eines absolutistischen Regiments.

1859 trat Darwin in England aufs neue wieder mit einer
Entwicklungslehre hervor. Und er vermochte nun mit einem Schlag
dem Entwicklungsgedanken die Welt zu erobern. In dreißigjähriger
Arbeit hatte er eine unendliche Fülle von Beweismaterial zusammengetragen,

und ein glücklicher Zufall hatte ihn auf die Idee einer
Hilfstheorie geführt, die dem damaligen Zeitgeist in Wissenschaft
und Leben gerade recht kam: eine scheinbar mechanistisch-materialistische

Erklärung des Zustandekommens des Zweckmäßigen in
der Welt des Lebens.

Die alte Biologie stand auf dem Standpunkt, dass alle Tierund

Pflanzenarten im Anfang der Dinge erschaffen worden seien,
dass die Lebewelt von Uranfang an die gleiche gewesen wie heute..
Und da die Welt vom allmächtigen und allgütigen Gott erschaffen

war, musste sie von Anfang an vollkommen gewesen sein. Ein
wirklicher Fortschritt, eine wirkliche Verbesserung war ausgeschlossen.

Die Entwicklungstheorie aber lehrt, dass aus wenigen einfachen
Urformen sich die ganze Mannigfaltigkeit der heutigen Lebewelt
entwickelt habe. Sie lehrt die Veränderlichkeit der Tier- und
Pflanzenarten. Aber nicht nur die Veränderlichkeit schlechthin,
sondern die Veränderlichkeit im Sinne eines Fortschrittes zu höherer
Organisation, zu zweckmäßigeren Formen.

Zuerst war das einzellige Lebewesen ; viel, viel später erschien
der Wurm, nach Jahrmillionen vielleicht das Urwirbeltier, und von

9 (Schon 1748 war ein Buch von de Maillet erschienen, das die erste Idee
der Transmutationslehre enthält. Vgl. Hettner: Geschichte der französischen
Literatur im XVIII. Jahrhundert, 6. Auflage, Seite 270. — B.)

98



da führt eine kontinuierliche Reihe bis hinauf zum Säugetier, dessen

oberste Entwicklungsstufe der Mensch repräsentiert.
Man vergegenwärtige sich einmal, was eine solche Anschauung

bedeutet, wenn sie den Menschen in Fleisch und Blut
übergegangen ist. Hat aus dem Tier der primitive Mensch einmal
hervorgehen und sich dann auf die Kulturhöhe von heute entwickeln
können, warum sollte nun heute die Entwicklung abgeschlossen
sein?

Aus dem Nachweis, dass in der ganzen lebenden Natur ein
wirklicher Fortschritt sich konstatieren lasse, ein Aufsteigen vom
niedrigeren zum höheren, schöpfte der aufgeklärte Mensch die

Überzeugung, dass auch die Menschheit, ihre Kultur, ihre Ethik sich
weiter entwickeln müsse, vorwärts, aufwärts. Wir wundern uns
darum nicht, dass es schon vor Darwin die freiesten Geister waren,
die den Entwicklungsgedanken aufnahmen und dass auch Darwin
in erster Linie in diesen Kreisen seine Anhänger fand, und
ebensowenig, dass diejenigen, welche in der gegebenen Welt die beste

sahen, seine Gegner waren.
Die 60er und 70er Jahre des 19. Jahrhunderts waren die Zeit

des Kampfes um die freiheitliche Weltanschauung, sie waren auch
die Zeit des Kampfes um den Entwicklungsgedanken. Mit dem
Sieg des einen war der Sieg des andern eng verknüpft.

In den 80er Jahren schien der Kampf entschieden. Die Sieger
ruhten aus auf ihren Lorbeeren. Noch blieb eine Zeitlang die
Erinnerung an die Kämpfe, noch blieb dei Entwicklungsgedanke
ein Ferment, das weiter wirkend die verschiedensten Gebiete
menschlichen Denkens beeinflusste. Aber es kam nach und nach
anders.

Der wirtschaftliche Aufschwung setzte speziell in Deutschland
aufs neue ein. Man hatte wieder keine Zeit mehr, sich mit
naturphilosophischen Fragen ernstlich zu beschäftigen. Die Wissenschaft
hatte nur noch Interesse, soweit sie sich technisch verwerten, d. h.
in Geld umsetzen ließ. Von Entwicklung sprach man zwar überall
noch. Man war ja sicher, dass es vorwärts ging, von selbst, ohne
unser Zutun. Die Entwicklungslehre erstarrte zum Dogma und
verlor ihren Einfluss auf die Weltanschauung der Menschen.

In den Vordergrund des Interesses trat nun die andere Seite
des Darwinismus, wo sich die Menschen die Schlagworte holten,

99



mit denen sie ihre neue sogenannte Weltanschauung meinten stützen

zu können; richtiger: mit denen sie ihren Egoismus rechtfertigen
wollten.

Wir müssen wieder zurückgreifen auf die Geschichte des

Entwicklungsgedankens. Die Lehren der vordarwinschen Entwicklungstheoretiker

hatten alle an einem großen Mangel gelitten. Wohl
war es ihnen gelungen, die Entwicklung der Lebewelt wahrscheinlich

erscheinen zu lassen. Aber sie hatten keine genügende
„Ursache" der Fortentwicklung zeigen können, vor allem aus keine,
die mit automatischer Sicherheit wirkte, wie die Ursachen in der

Physik.
Eine solche glaubte Darwin gefunden zu haben, in seiner

Theorie von der natürlichen Zuchtwahl oder vom Überleben des

Passendsten im Kampf ums Dasein. Sie wird gewöhnlich etwa

folgendermaßen formuliert: Lebensraum und Nahrungsmenge auf
der Erde sind beschränkt, die Lebewesen haben aber eine
unbeschränkte Vermehrungskraft. Daraus muss der Kampf Aller gegen
Alle entstehen. Die Lebewesen sind aber auch variabel. Darum
sind nicht alle Individuen einer Art gleich gut dem Kampf
gewachsen. Es werden im Kampf die weniger geeigneten unterliegen,
die geeigneteren Sieger bleiben. So wirkt der „Kampf ums
Dasein" auslesend, wie der bewusst arbeitende Mensch bei der Züchtung

seiner Haustiere und Kulturpflanzen. So schafft er stets neue,
höher entwickeltere, zweckmässigere Formen.

In dieser neuen Idee, die Darwins ureigenstes Eigentum war,
erblickte man eine Erklärung für das Zustandekommen des
zweckmäßigen in der lebenden Natur, an dem bis dahin jede materialistische

Weltanschauung Schiffbruch gelitten hatte; und zwar eine
rein mechanistische Erklärung.

In Verbindung mit dieser Idee hat der Entwicklungsgedanke
sich die Welt erobert, denn sie kam nicht nur den naturphilosophischen

Anschauungen, sondern auch der „praktischen" Philosophie

jener Zeit gelegen. Im Lauf der Jahre wurde sie weiter
und namentlich in Deutschland immer einseitiger ausgebaut, wo
Weismann das Wort von der Allmacht der Naturzüchtung prägte
und glaubte, den Nachweis geführt zu haben, dass das Aufhören
des Kampfes ums Dasein mit Naturnotwendigkeit zur Degeneration,
zum Niedergang einer Art führe.

100



Nehmen wir einen Augenblick diese Theorie als bewiesen an.
Was sie für den praktischen Materialismus der letzten dreissig Jahre

bedeutet, leuchtet ohne weiteres ein :

Man übertrug sie auf die Beziehungen der einzelnen Menschen
zueinander und rechtfertigte damit die eigene Rücksichtslosigkeit:
Ich bin der geeignetere, besser angepasste, also bist du dem Untergang

verfallen. So will es das Naturgesetz. So allein ist
Fortschritt möglich. (Fortschrittlich gesinnt sein, war für jedermann
selbstverständlich.) — Was für die einzelnen Menschen gilt, gilt
auch für die Klassen der menschlichen Gesellschaft: Klassenkampf
bedeutet Fortschritt, je rücksichtsloser er geführt wird, um so besser.
Und wer kennt nicht das Wort von den absterbenden inferioren
Rassen und Völkern, die dem Untergang geweiht sind, vom Recht
der aufstrebenden, gesunden Rassen über jene wegzuschreiten, da
ihnen von Gotts- und Rechtswegen die Welt gehöre.

Das „Naturgesetz" ist unerbittlich! Damit ist auch der
rücksichtsloseste Völkerkrieg gerechtfertigt.

Und doch liegt selbst vom Standpunkt der Selectionstheorie
aus betrachtet, ein Fehler in dieser Argumentation. Die wenigsten
von denen, welche Darwin im Munde führen, haben seine Hauptwerke

selber gelesen, sonst wüssten sie, dass er unter dem

„Kampf ums Dasein" nur in ganz seltenen Ausnahmefällen einen
aktiven Kampf der Individuen einer Art gegeneinander versteht.
Ein Beispiel, ein „imaginäres" freilich, um Darwins Worte zu
gebrauchen, sei dafür angeführt:

Nehmen wir einen Wolf an, der sich seine Beute an
verschiedenen Tieren teils durch List, teils durch Kraft und teils
durch Schnelligkeit erwirbt. Nehmen wir ferner an, dass seine
flinkste Beute, z. B. der Hirsch, sich durch irgend einen Umstand
in dieser Gegend stark vermehrt hätte, oder die andere Beute hätte
sich in der Jahreszeit, wo der Wolf die größte Sorge um sein
Futter hat, stark vermindert, so wird unter solchen Umständen der
schlankste und flinkste Wolf die meisten Aussichten zum
Fortdauern und somit auch zur Erhaltung und Auslese der Nachkommenschaft

haben. — Ich finde keinen Grund zum Zweifel, dass dies
das Resultat sein werde, denn auch der Mensch vermag durch
sorgfältige und methodische Zuchtwahl die Schnelligkeit seines
Windspiels zu steigern. — Ich will noch hinzufügen, dass es, wie

101



Herr Pierce mitteilt, im Catskillgebirge der Vereinigten Staaten zwei
Varietäten des. Wolfs gibt: eine von der schlanken Gestalt des

Windspiels, welche Hirsche verfolgt, die andere massiver und
kurzbeiniger, welche hauptsächlich des Schäfers Herden angreift!

Also selbst hier, wo es sich um ein Raubtier, um den Wolf
handelt, ist nirgends die Rede von einem Kampf der Wölfe unter
einander. Dieser „Kampf ums Dasein" ist etwas ganz anderes,
als man sich gemeinhin darunter vorstellen mag : zur Rechtfertigung
des Krieges zum mindesten eignet sich Darwins Argumentation nicht.

Wir dürfen auch nie vergessen, dass Darwin selber sagt, die
natürliche Zuchtwahl sei nach seiner Oberzeugung zwar das

wichtigste, wenn auch nicht das einzige Mittel der Abänderung. Ja
manchmal hat er sogar daran gezweifelt. Und es ist eigentlich
merkwürdig, dass er immer und immer wieder zum Ausgangspunkt
seiner Theorie zurückgekehrt ist, trotzdem er auch nicht ein einziges
tatsächliches Beispiel als Beweis anführen konnte.

Hier hat nun in den letzten zwanzig Jahren die Kritik energisch
eingesetzt. Sie hat schonungslos die Schwäche der ganzen
Deduktion, denn um eine solche, nicht um eine auf Beobachtungstatsachen

gestützte Anschauung Darwins handelt es sich bei der
Seiectionstheorie, aufgedeckt. Schritt für Schritt wurde ihr der
Boden entzogen. Die Biologie von heute weist dem Kampf ums
Dasein höchstens noch eine ganz untergeordnete Rolle zu. Dabei
knüpft sie eigentlich an Darwin selbst an, der sagt : Manche wähnen,
natürliche Zuchtwahl bringe Varietäten hervor, indes sie nur solche

Veränderungen aufrecht erhält, die unter den gegebenen
Lebensverhältnissen entstehen und von ihr begünstigt werden.

Auch der schärfste Kampf schafft keinen Fortschritt, keine
Verbesserung. Wenn eine Auslese stattfinden soll durch den Kampf
ums Dasein, muss der bessere Organismus bereits vorhanden sein.
Das Einzige, was er etwa leisten kann, ist die Vernichtung von
Unzweckmäßigem, das aus diesem oder jenem Grund entsteht.

Darwin hat also die Frage nach den treibenden Kräften der

Entwicklung und nach der Entstehung des Zweckmäßigen sowenig
beantwortet wie seine Vorgänger. Das Rätsel des Lebens, denn
darum handelt es sich ends aller enden, ist nach wie vor ungelöst.

Und es wird ungelöst bleiben, solange sich die Menschen
abmühen, eine rein mechanistische Lösung zu finden.

102



So sind also auch alle Schlüsse, welche aus der Selections-
theorie auf die Beziehungen der Menschen zu einander gezogen
wurden, hinfällig.

Sich auf Darwin berufen, um den Krieg und die Machtpolitik
zu verteidigen, kann nur der, der die Entwicklung der modernen
Biologie nicht kennt. Leider befinden sich unter diesen auch Viele,
welche sich bemüßigt fühlen, „naturwissenschaftliche* Betrachtungen

über den Krieg anzustellen.
Es ist übrigens eine vielfach beobachtete Erscheinung: Eine

wissenschaftliche Theorie dringt nur langsam in breitere Schichten
ein und beeinflusst deren Denkweise, so dass es vorkommen kann,
dass sie dort erst anerkannt wird, und ihre Wirkungen auszuüben

beginnt, wenn sie in Fachkreisen bereits überwunden ist.
Noch ist also der Kampf um die Selectionstheorie nicht

vollständig ausgekämpft. Noch gibt es einzelne Biologen, die im
Kampf ums Dasein den Schaffer neuer Werte sehen. Besonders
aber sitzt diese Anschauung noch fest in den Köpfen weiter Kreise,
wo eine populäre Literatur verbreitet ist, die nicht in allen
Richtungen mit der Entwicklung der Wissenschaft Schritt hielt.

Dann fehlt uns auch noch etwas: eine mehr oder weniger
allgemein anerkannte neue Hilfstheorie, die die Entwicklung kausal
erklärt. Denn die Frage nach den Ursachen der fortschrittlichen
Entwicklung und der Zweckmäßigkeit der Lebewesen wird immer
und immer wieder gestellt werden.

Hier liegen noch große Probleme der theoretischen Biologie
von heute. Es handelt sich um prinzipielle Fragen, vor allem
aus um die, welche sich kurz formulieren lässt durch die
Alternative: Vitalismus oder Mechanismus? Oder populärer gesagt: Ist
das Leben nur ein physikalisch-chemisches Problem oder spielen
im Leben auch Kräfte ganz anderer, etwa psychischer Art, eine
Rolle? Diese Fragen, deren Bedeutung weit hinausreicht über die
Grenzen der Fachwissenschaft, müssen wiederum durchgedacht,
durchdiskutiert werden. Noch fehlt uns die Antwort auf die große
Streitfrage. Für mich besteht allerdings kein Zweifel, wie sie einst
lauten wird: Die mechanistische Betrachtung des Lebens wird
überwunden werden.

Darwin hat in den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts der
Entwicklungsidee zum Siege verholten. Sie hat den Menschen den

103



festen Rückhalt für ihren Glauben an die Zukunft gegeben. Dem

Entwicklungsgedanken hat Darwin Eingang zu schaffen vermocht in
die weitesten Kreisen, weil er ihn stützte auf eine der Zeitströmung
entsprechende Hilfstheorie. Aus dem Kampf um diese Hilfstheorie
geht heute eine Neuorientierung der Biologie hervor, die aufs

neue wieder ihren Einfluss ausüben wird auf die Lebensauffassung
und Weltanschauung der Menschen. —

Entwicklung, Fortschritt war einst das Losungswort in der

Biologie, der heilige Glaube aller freien Geister. — Aber die große
Idee war bei ihrem größten Bekenner unter den Naturforschern
aufs engste verknüpft mit dem Glauben an den Kampf als den
Vater aller Dinge. Und es kam der Tag, wo das, was ursprünglich
nur als Mittel gedacht war, als die Hauptsache, das Wesentliche
erschien. Blutig zahlt heute die Kulturmenschheit den großen Irrtum.

Aber schon ist er in den Kreisen der Wissenschaft überwunden.

Möge die heutige Weltkatastrophe den definitiven Zusammenbruch
des Truggebildes auf allen Gebieten menschlichen Denkens bedeuten.
Dann wird auch aus den stillen Räumen der Wissenschaft wieder wie
vor sechs Jahrzehnten ein neuer Impuls ausgehen können, der aufs

neue der idealistischen Weltanschauung Bahn brechen hilft.
ST. GALLEN PAUL VOGLER

DAS WORT
Von MAJA MATTHEY

Ins Nichts
Fällt nie das Wort vom Mund.
Oft bricht's
Im Fall Traumflügel bunt —
Oft sticht's
Ein Herz mit Dornen wund —
Oft flicht's
Grashalm zum Ringlein rund —
Des Lichts,
Des Dunkels Spruch wird kund
Und wo sich's hört, befruchtet lang
Vielstimmig Echo sich mit Klang.

104


	Darwinismus und Zeitgeist

