
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1917)

Artikel: Die Kernfragen der Schweizerpolitik

Autor: Boos, Roman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KERNFRAGEN DER SCHWEIZER¬
POLITIK1)

Der furchtbare Brand, der nun seit drei Jahren Europa verzehrt,
wirft seinen grellen Schein auch auf die Länder, die er verschont.
Seit drei Jahren stehen auch in der Schweiz alle Dinge, nicht nur
die Gegenstände des sogenannten politischen, sondern auch die
des allgemein kulturellen Lebens, in diesem flackernden Schein. An
Religion, Kunst, Wissenschaft wendet man sich auch bei uns, um
zu erschauen, wie sie die schaurige Feuersbrunst reflektieren. Ihr
Eigenlicht wird überblendet. Auch bei uns finden sich viele Seelen,
die durch das Hinstarren in die Flammen in den Sehnerv getroffen,
alles was sie erblicken, in ein zur Blindheit verbranntes Auge
herein nehmen. Die gleichen Augen, die eine Antwort zu erschauen
versuchen auf die Frage: Wer ist schuldig? oder: Wer ist der
Hauptschuldige? suchen nach Antworten auf Fragen wie : Haben die
Deutschen oder die Franzosen für religiöse Kultur, für Kunst, für Wissenschaft

mehr geleistet? versprechen die Deutschen oder die Franzosen
für die Zukunft größere Leistungen? Und herausgelesen wird
im einen, wie im anderen Falle die Antwort nicht aus der
Wirklichkeit, die in Rauch und Qualm verhüllt ist, sondern aus dem
Blendbild im eigenen Auge. In Täuschung sind nun aber nicht
etwa nur diejenigen verstrickt, die heulen „Die Deutschen!" oder
„Die Franzosen!", sondern auch diejenigen, die von vorneherein
mit Göttermiene säuseln „Alle gleich viel". Wenn jene Täuschung
aus einem allzuheißen, so stammt diese aus einem allzukalten
Temperament: jene aus einem ungebändigten Blutsleben, diese

aus einer verknöcherten Bequemlichkeit. Wertlose Subjektivitäten
nur sprechen sich in den wilden Sympathien und Antipathien,
wie auch in der sanftmütigen Apathie aus.

Für das, was wir im tiefsten Sinne Kultur nennen dürfen, für
das stille durch die Jahrhunderte ziehende Leuchten im Leben der

ö Der Artikel des Herrn Roman Boos war eigentlich für die Nummer vom
1. Oktober bestimmt ; aus rein technischen Gründen musste sein Erscheinen
verschoben werden. Er behandelt in letztem Grunde das Problem der Zentralisation
und des Föderalismus, welches auch Prof. Fieiner in der Generalversammlung
der Neuhelvetischen Gesellschaft, am 30. September, behandelte. Auf den Vortrag
Fleiner wie auf den Artikel Boos kommen wir in einem anderen Hefte zurück.

61



europäischen Völker, haben alle diese Geblendeten keinen Blick
mehr. Das Gefährlichste an diesen Blendungen ist aber, dass sie uns
auch den Blick für die heimatliche Kultur der eigenen
Volksgemeinschaft trüben, dass sie die Einen zwingen, alles nationalistisch
gefärbt, die Anderen, alles anationalistisch fahl und farblos zu
sehen. Die Blendungen sind es, die uns verhindern, zu sehen,
dass gerade dieses das einzigartige an unserem unteilbaren
helvetischen Lebewesen ist, dass sich in ihm die bunten Lichtfäden,
die durch die Kulturen unserer Nachbarvölker ziehen, zu einem
funkelnden Strahlenbüschel zusammenweben; — dass der Nerv
unseres eigensten Daseins zusammenfällt mit der ins Weite
strahlenden Hoffnung: es möge in der schweizerischen Eidgenossenschaft

dieses Strahlenbüschel so stark und buntcharakterhaft zusammenwachsen,

dass es endlich einmal fähig werde, den Blick der
Nachbarvölker auf sich zu ziehen, und ihnen ein leuchtenderes
Friedensideal hinstelle, als die fahlen Gespinnste aller der

gutgemeinten Moralisten- oder Pazifistenpredigten.
„Freundschaft in der Freiheit." In diesem Worte Kellers lebt

der Kernimpuls unseres Schweizertums, der identisch ist mit dem
noch unbewussten Kernimpuls Europas. Selber frei Farbe sein und
frei Farbe bekennen, aber auch Andere Farbe sein und Farbe
bekennen lassen; noch mehr: gerade aus diesem freien Verschiedenfarbigsein

heraus in Freundschaft zusammentreten, um den festen
Kern sich zum Strahlenbüschel flechten!

Für alle Gemeinschaftsbeziehungen unter Menschen gilt als

Voraussetzung wahrer Freundschaft: Selbständigkeit und Freiheit

der Einzelnen; sonst wachsen sie sich zu
Familiaritätsgemeinschaften aus. Und dieses „Freiheit in der Freundschaft"
muss auch für unsere politischen Ziele, die innen- und aussen-
politischen, soweit wir von solchen sprechen können, Leitgedanke
sein- Denn auch Politik ist ihrem — allerdings oft verleugneten
— Wesen nach geistig-kulturelle Lebensäußerung. Eines der aller-
bittersten Erlebnisse in den vergangenen Kriegsjahren weckte in
mir die Erscheinung, dass das seichte Schlagwort „Zentralisation
in Fragen der Politik, Dezentralisation in Fragen der Kultur", das

von einigen Leuten als Richtungsideal für unsere Arbeit aufgebracht
worden ist, in weiteren Kreisen unseres Volkes Absatz gefunden
hat, dass unsere demokratische Volksgemeinschaft nicht gegen diesen

62



fremdartigen Giftstoff mit aller Eindeutigkeit reagiert hat. Wer in
sich auch nur ein Ftinklein von dem alten Schweizergeist hat, wer
sich auch nur ein klein wenig in den unser schweizerisches Staatsleben

durchflutenden und in unseren Rechtsbüchern und
Staatsverfassungen kristallisierten — leider ebenfalls oft verleugneten —
Gemeinschaftsgeist hineingelebt hat, der kann nicht anders, als
mit aller Schärfe die beiden in diesem Schlagwort verkuppelten
Gedankengespenster von sich weisen:

1. Die Ingegensatzstellung von Politik und Kultur;
2. Die Ingegensatzstellung von Zentralisation und Dezentralisation.

Es ist ganz selbstverständlich, und darüber sind keine Worte
zu verlieren, dass alle großen Fortschritte in der Menschheitsentwicklung

eingeleitet worden sind durch die Erkenntnis von
unerträglichen Spannungen zwischen einzelnen Kulturfaktoren. Wer
nicht sehen wollte, dass gerade die Geschichtsimpulse, die die
schweizerische Eidgenossenschaft aus dem Mittelalter
herausgerissen haben, zwischen den beiden antithetisch gestellten Polen
„Zentralismus-Föderalismus" strahlen, müsste blind genannt werden;
nicht weniger derjenige, der nicht ein volles Verständnis dafür
aufbringen kann, dass gerade in der Gegenwart, wo der Krieg, (der nach
dem vielzitierten Worte Clausewitz' nur Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln ist) so maßlose Verheerungen in der Menschheitskultur

anrichtet, von vielen edlen Seelen die Begriffe „Politik-Kultur"
als unvereinbare Widerspruchsbegriffe erlebt werden. Als Abbild
der vorliegenden Wirklichkeit bedeutet der in diesem Schlagwort
enthaltene Gedanke allerdings wenigstens eine Halbwahrheit.

Um so untauglicher ist er aber als Richtungsideal; denn so

gewiss es stets gewaltige Antithesen sind, die Fortschrittsimpulse
auslösen, so gewiss sind ek stets noch gewaltigere Synthesen, die
dann die entfesselten Antriebe in Bahnen zwingen, in denen sie

Frucht zu wirken vermögen. „Mein Reich ist nicht von dieser
Welt" ist die Antithese, von der das Christentum ausgeht. Das

„Gottesreich auf Erden" ist die Zielsynthese, in der dieser ungeheure
Gegensatz von „Welt" und „Gott" Frucht wird.

Nicht scharf genug können wir den Wirklichkeiten die Ideale
gegenüberstellen: dem Chaos sich zerfleischender Nationen die
pazifizierte Menschheit, dem Kantonesen- den Eidgenossenschafts-

63



geist, der materialistischen Realpolitik eine von feurigem Idealismus

durchglühte Kulturpolitik. Aber den Weg in die Zukunft können
wir nur finden, wenn wir in mächtiger Synthese die mit ganzer
Seele bejahten Ideale in die ihnen gegenüberstehenden Wirklichkeiten

hinausströmen lassen, wenn wir mit dem idealistischen Feuer
die kalte Realität durchglühen.

Dass die internationale und die innerschweizerische, so unerhört
vermaterialisierte Politik von gestern und heute nur zum kleinen Teile
Kultur ist, heißt nicht, dass sie nicht zu lebendiger Kultur
hinaufveredelt werden kann ; und dass die einzelnen europäischen Staaten
und die einzelnen schweizerischen Kantone gegen das Lebenszentrum
sich scharf abkapseln, heißt nicht, dass sie nicht, ohne etwas von
ihrer individuellen Leuchte zu verlieren, zu einem großen
Lebewesen einmal zusammenwachsen können. Ideale, die sich verwirklichen

wollen, müssen sich anschließen an die vorliegende
Tatsachenwelt, sich in ihr gleichsam einhacken. Unsere Kulturideale
müssen in unserer PoVtiikwirklichkeit, unsere Zentralisationsirfea/e
müssen in unserer Föderalismus- oder sogar Feindschaftsm>MrÄ-
keit sich einhacken, wenn sie würdig amten wollen. Und wir selber
müssen Wirklichkeitsarbeit leisten und nicht Stroh dreschen.

Es ist an der Zeit, dass einmal diese Antithese mit aller Wucht
in die Seelen hereinbricht: die Antithese zwischen solcher
„Idealpolitik", die sich so stark im Besitze ihres Ideales weiß, dass sie

nicht Furcht zu haben braucht, dass es ihr beim Eingreifen in die
Realität abhanden komme, und derjenigen „Idealpolitik", die sich
darauf beschränkt, den lieben Gott zu zitieren und ihm dann gleich
hausväterlich-fromme Pantoffeln anzieht, damit er sich nicht etwa
durch eine Berührung mit der Realität verunreinige. Und diese
Antithese ist die einzige, die keine Synthese zulässt. Es ist im
Grunde der Gegensatz zwischen Christ und Antichrist, zwischen
dem göttlichen Geist, der sich herabbeugt zur Fußwaschung und
dem „idealistischen" Hochmuts- und Bequemlichkeitsdünkel.

Eine wirklich kernhafte und christhafte, realistisch verankerte

Idealpolitik aber wird niemals darauf ausgehen, aus dem blauen
Dunst heraus sich ideale Zielbilder zu spinnen; sie wird stets
darauf ausgehen, durch liebevolle Hingabe an die geschichtlich
gewordene Wirklichkeit die idealen Impulskräfte zu suchen, die
auch schon früher am Werke waren; sie wird stets auf das

64



stille Leuchten der sich in der Geschichte des Bodens, wo sie sich
einwurzeln will, kundgebenden Idee achten. Eine solche
Wirklichkeitsidealpolitik wird von dem tiefinnerlichen Vertrauen ausgehen,
dass auch in der Vergangenheit schon Vernunft gewaltet hat, dass

nicht Vernunft erst von „mir" erfunden worden ist. Sie wird sogar
hinter Erscheinungen, die auf den ersten Blick als widervernünftig
sich ausnehmen, nach einem, wenn auch verkapselten, Vernunftkern

suchen. Und wenn sie in Materialismus verknöcherte Gebilde
findet, wird sie alles daran setzen, in den Formen dieser Gebilde
die Spuren der einstmaligen schöpferischen Lebensimpulse zu finden.

Und getreu diesem Postulate, erstarrte Dogmengebilde nicht
nur zu kritisieren, sondern sie aus ihrem Lebenskerne heraus zu
verstehen, sie auch aus tiefstem Dornröschenschlafe zu wecken,
müssen wir versuchen, auch in solchen Erscheinungen unseres
schweizerischen Innenlebens, die uns in den letzten Monaten vielfach

nur als widervernünftig erschienen sind, den Vernunftkern zu
suchen. So z. B. in den föderalistischen Dogmen, die in der deutschen
und noch stärker in der welschen Schweiz in Köpfen und Herzen
eine so große Rolle spielen. Wir dürfen diese als Ideale auftretenden

Dogmen nicht nur aus den in die Augen eingebrannten
nationalistischen Blendlichtern herleiten, sondern müssen auch bei ihnen
unter den vielfach so widerlichen Kapselhüllen das Lebensmark
herausschälen, aus dem die durch die Geschichtswirklichkeit waltende
lebendige Idee zu uns spricht.

Diese so dringliche Aufgabe erscheint allerdings gerade in der

Gegenwart fast unlösbar zu sein. Denn nur das Auge könnte sie

leisten, das selber ganz frei von allen Blendlichtern wäre. Und
wer wollte behaupten, dass er über ein solches Auge verfüge?
Aber die Aufgabe ist in einer grandiosen Weise bereits gelöst, und
zwar gelöst von einem Manne, den wir Schweizer mit Stolz einen
der unsrigen nennen dürfen,' nicht nur der Abstammung, sondern der

ganzen Geistesart nach: von Heinrich Woelfflin, dem Münchener
Kunstgelehrten. Es ist nicht zufällig, dass es zwei Schweizer sind,
die in den letzten Jahrzehnten am liebevollsten und am tiefsten
sich in die neuzeitlichen Kulturwerke der west- und zentraleuropäischen

Völker eingelebt haben: Jakob Burckhardt und Heinrich
Woelfflin. Denn gerade weil sich in der Schweiz die Lichtfäden der
abendländischen Kulturen zusammenbüscheln, können bei uns, wie

65



an keinem anderen Orte, ungeblendete Augen zur feinsten
Wahrnehmungsfähigkeit herangezüchtet werden.

In seinem neuesten Werke, den Kunstgeschichtlichen
Grundbegriffen, das von Kehrer im Literarischen Zentralblatt mit den
Worten begrüßt worden ist: „Alles in allem genommen, die
Gedanken- und Seharbeit, die Woelfflin vollzogen hat, ist so gewaltig,
dass man mit ruhigem Gewissen aussprechen darf: seit den Tagen
Jakob Burckhardts ist kein kunsthistorisches Buch von ähnlicher
fundamentaler Bedeutung geschrieben worden," in diesem Werke

gibt uns Woelfflin geradezu das, was wir am allerdringlichsten
brauchen: ein unübertreffliches Mittel, uns unsere Blickbahn von
den aufdringlichen Blendlichtern frei zu machen, und unseren Seelen

so das stille Leuchten des bunt-charakterhaften und trotz allem
Kriege einen und unteilbaren Europa, das stille Leuchten auch der
trotz allen antizentralistischen Impulsen einen und unteilbaren
Schweiz zu erschließen.

Das ist das Herrliche an Woelfflins Werk, dass die blöden
Quantitätsfragen nach dem „mehr" oder „weniger" der
Volksleistungen überhaupt gar nie auftauchen, und dass doch auf der
anderen Seite ein unendlich feines Empfinden der leisesten
Qualitätsunterschiede in jedem Satze lebt und webt. Lernen können
wir aus diesem Werke etwas, was viel wichtiger ist, als alle
Moralitäten und Pazifismen: tiefes, hingebungsvolles, ungetrübtklares

Verständnis für fremde und eigene Wesenheit. Und ein
solches Verständnis wird dann ganz von sich aus, gleichsam
ohne unser Zutun, die wilden Sympathien und Antipathien
dämpfen und die kalte Apathie aufrütteln. Aus dem Kerne
unseres Schweizertums heraus ist Woelfflins Werk gewachsen, aus
dem gleichen Kerne, aus dem Gottfried Kellers „Freundschaft in
der Freiheit" gesprosst ist. Und in diesen Kern hinein sollte dieses
Werk gerade heute hineingestellt werden. Ich stehe nicht an, vom
politischen Gesichtspunkte aus das Wort Kehrers aufzunehmen:
„Selten hat mich auch die Notwendigkeit eines Werkes so stark
überzeugt."

Den besten Beweis für den Wert des Woelfflin'schen Werkes
bildet der Umstand, dass die Gesichtspunkte, die er für die objektive
Betrachtung der abendländischen Kunstwerke in unendlicher Kleinarbeit

gewonnen hat, die Probe aufs Exempel bestehen, wenn wir

66



sie auf Rechtswerke anwenden. Mit den Kategorien, die Woelfflin
für die Erfassung der romanischen und der deutschen Kunst
verwendet, lassen sich auch die Rechtsformen der entsprechenden
Kulturen erfassen, und auch die Gestaltungen, in denen sich die

politischen Ideale ausprägen. Gerade daraus ergibt sich am besten
die Haltlosigkeit der seichten Ingegensatzstellung von „Politik"
und „Kultur", dass beide nach den gleichen Formprinzipien
gewachsen sind, und — noch wachsen

Und gleicherweise ergibt sich daraus die Überwindung der
Antithese „Zentralismus — Föderalismus" : Wenn Woelfflin zeigt,
wie die abendländischen Künstler den Urgegensatz zwischen dem

„Teil" und dem „Ganzen" überwunden haben, so offenbart er
damit im sinnenfälligen Abdruck auch die Formen der politischen
Harmonisierungsideale. Denn ganz genau entsprechend der Bau-
Architektonik gestalten die „Volksgeister" ihre Staats-Architektonik.
Wie im romanischen oder germanischen Bauideal der Teil zum
Ganzen, so steht im romanischen oder germanischen Staatsideal
das Staatsglied zum Zentrum, sagen wir : der Eidgenosse zur
Eidgenossenschaft. Ein Zitat aus Woelfflins Werk, aus dem Kapitel
über „Vielheit und Einheit" — in dem übrigens die gleiche
Gesetzmäßigkeit für alle bildenden Künste aufgedeckt wird — (Walzel
hat die Anwendbarkeit der Woelfflinschen Kategorien auch auf die
Literatur erwiesen) — mag das illustrieren:

„Auf Schritt und Tritt stößt man auf durchgehende
Unterschiede nationaler Phantasie: die Italiener haben den Teil freier
ausgebildet als die nordischen Völker und haben seine Selbständigkeit

nie so völlig preisgegeben wie diese Die besondere Schönheit
italienischer Renaissance liegt in der einzigen Art, wie sie den

Teil — sei es eine Säule, ein Wandfeld, oder einen Raumabschnitt
— zu einer in sich ruhenden Vollendung durchgebildet hat. Die
germanische Phantasie hat den Teil nie zu gleicher Selbständigkeit

entlassen. Der Begriff der gegliederten Schönheit ist ein
wesentlich romanischer Begriff.

Dem scheint zu widersprechen, dass man der nordischen
Baukunst gerade ein sehr starkes Individualisieren der einzelnen Motive
nachsagt, dass ein Erker, ein Turm eben gar nicht dem Ganzen
sich fügt, sondern mit persönlichem Eigenwillen dagegen sich
stemmt. Allein dieser Individualismus hat mit der Freiheit der Teile

67



in einem gesetzlich gebundenen Zusammenhange nichts zu tun.
Und mit der Betonung des Eigenwilligen ist auch nicht alles gesagt :

das Charakteristische ist, wie diese Schösslinge der Willkür doch
fest im Kernbau verwurzelt bleiben. Man kann einen solchen Erker
nicht ablösen, ohne dass Blut flösse. Es ist ein der italienischen
Vorstellung unzugänglicher Begriff von Einheit, dass ganz heterogene
Teile von einem gemeinsamen Lebenswillen getragen sein können
Die Wirkung liegt im großen Strömen der Form, nicht im Gliedern
und Absetzen. In aller deutschen Architektur ist der Bewegungsrhythmus

das Entscheidende, nicht die schöne Proportion "...
Es würde an diesem Orte zu weit führen, diese formalen

Kategorien der romanischen „gegliederten Schönheit" und der
deutschen „Einheit", innerhalb welcher „ganz heterogene Teile von
einem gemeinsamen Lebenswillen getragen sein können", auf
Einzelheiten der romanischen und deutschen Staats- oder Rechtsformen

anzuwenden. (In seiner Arbeit über den Gesamtarbeitsvertrag

nach schweizerischem Recht, Duncker & Humblot, München,
1916, hat der Verfasser versucht, Ergebnisse der Forschungen
Woelfflins rechtswissenschafflich und rechtspolitisch zu verwerten.)
Wer in zustimmendem oder ablehnendem Sinne an einer solchen
Problemstellung Interesse hat, möge versuchen, die Woelfflinschen
Kategorien — nachdem er sie nicht nur in den Kopf, sondern
ins warme Herz aufgenommen — an eines der jedermann zugänglichen

staatsrechtlichen Lehr- oder Handbücher heranzutragen, oder
an kürzere, übersichtliche Darstellungen wie Prof. Fleiners Die
Staatsauffassung der Franzosen, Teubner, Leipzig, 1915 (z. B. Seite 8:
„...der stolze Bau der modernen französischen Verwaltungsorganisation;

ein Werk von außerordentlicher Übersichtlichkeit und strengem
Baustil") oder Prof. Wolzendorffs Buch Vom deutschen Staat und
seinem Recht, Veit & Co., Leipzig, 1917, das eine lichtvolle Analyse
des im Vergleich zu anderen Staatsgebilden so unübersichtlichen
deutschen Staatsorganismus gibt, der wie die Schweiz aus heterogenen

Bundesstaaten und weitgehend autonomen Gemeinden
zusammengeschweißt ist.!)

]) Was diesem Werke zugleich fachwissenschaftlich und allgemein
kulturwissenschaftlich den Hauptwert verleiht, ist der Umstand, dass Wolzendorff
unter der Kategorie „Vielheit und Einheit" die Verhältnisbeziehung der begrifflichen
Elemente der deutschen Verfassungen durchforscht — in eigenartiger, den dogma-

68



Für diejenigen aber, die nicht gerne Gedankengänge beginnen,
von denen sie fürchten, dass sie sie zu unbequemen Konsequenzen
führen, seien noch die Folgerungen angedeutet, die sich aus einer
solchen Betrachtungsweise ergeben:

Erstens zwingt uns dieses Erleben einer Einheit der
Staatsformen mit den anderen Kulturformen, die Sucht aufzugeben, Staatsund

Rechtsformen direkt aus dem in puritanischer Weiße strahlenden
Reiche der Sittlichkeit und Religion beziehen zu wollen. So sicher
auch alle großen Kulturformen urspünglich aus dem „Himmel",
aus der geistigen Welt des ideell Wesenhaften stammen, so sicher
werden sie nicht auf dem Umwege über die Vorhöfe des Himmels
bezogen, die wir „Moral" und „Religion" nennen. Wer nur
„religiös" oder „moralisch" ist, ist noch kein Kulturformer, weder
ein Künstler noch ein Staatsmann. Former kann nur sein, wer in
den Himmel unmittelbar die Wurzel des lebendigen Formtriebes
treibt. An der transzendentalen Quelle des Göttlichen sitzt neben
den ewigen Ideen des Guten und des Wahren die Idee der

Form, des schönen Scheins, des Schönen. Diese ist nicht
Aschenbrödel, sondern gleichgestellte Schwester. Wer Kunst
erleben kann, weiß das unmittelbar. Aber auch, wer Recht erleben
kann. Ob man nun die Idee des „Gerechten" — mit Gierke und
Anderen — als vierte Schwester unmittelbar an den Himmelsquell
versetzt oder nicht, auf jeden Fall darf man sie nicht allein mit

tisierenden Intellektualismus herrschender Staatstheorien durchbrechender, ins
Lebenszentrum dringender Methode — und dabei, ohne jede äußere Berührung
mit Woelfflin, zu Resultaten kommt, die sich mit den zitierten Ergebnissen
Woelfflins bis zur Kongruenz decken. Vgl. z. B. S. 3 : „In den wichtigsten
Grundgedanken und Institutionen unserer Staatsordnung besteht keine Einheit" (im formal-
logischen Sinne); S. 10: „Und doch sind alle diese heterogenen Elemente
bei der Errichtung der deutschen konstitutionellen Monarchie zusammengefügt
worden zu einem System grundlegender politischer Gedanken und Institutionen
dieser Staatsordnung. Gedanklich ist das System eine ganz unorganische
Vermischung der geschichtlich geltenden politischen Kräfte, Werte und Ideen —
in sich institutionell einheitlich in der monarchischen Trägerschaft der Staatsgewalt

— mit gedanklich diesen völlig konträren Strebungen: demokratischen
Kräften und Werten in der Form der aus der naturrechtlichen Tradition
entnommenen, durch Rationalisierung versteinerten Institutionen der Epoche des
ständischen Staats. Kann man noch sagen, dass gedanklich hier eine Einheit
vorliegt? — Aber im staatlichen Leben sind diese Kräfte, Werte und Ideen unseres
Staates vorhanden und zeigen das Bild eines Wirkens intensivster Einheit...."
Also wie bei Woelfflin: formal heterogene Teile, getragen von einem einheitlichen
Lebenswillen! —

69



dem „Guten" zusammenbringen, sondern muss sie auch mit dem

„Schönen" verwandt denken. Wollen wir „das politische und
soziale Leben nach sittlichen oder religiösen Gesichtspunkten"
ordnen, es verhindern, „sich nach seinem eigenen Gesetze auszuleben,

welches Gesetz natürlich nur das des Egoismus und
Machtstrebens sein kann" (Prof. Ragaz, Wissen und Leben, Juli 1916,
S. 870), so werden wir allerdings weißes puritanisches Recht
erhalten, das aber nicht nur „purus" ist des Unreinen und Bösen,
sondern auch bar alles Bunten und Schönen. Und das „Gute"
ohne das „Schöne" ist ein Sarg für Leichen.

Zweitens gibt uns diese zugleich begriffsklare und herzenswarme
Methode die Fähigkeit, auch das, was wir als krankhafte Auswüchse
an unserem oder einem fremden Volksorganismus auffassen, an
dem gesunden Kern dieses Volkes selber — und nicht an abstrakten
Allgemeinheitsmaßstäben oder Lehngut von fremden Völkern — zu
messen. Wir verlernen ganz die Sucht, den Völkern Uniformen —
und seien sie im Reich des Guten selber angefertigt worden —
oder Staatsformen, die sich ein anderes Volk für seinen Leib
zugeschnitten hat, überzustülpen, ebenso auch die „realpolitische"
Sucht, jeder noch so ungeschlachten Verwachsung des eigenen oder
fremden Volkskörpers auch gleich das Staatskleid nachzuschneidern.
Ohne z. B. die gegenwärtigen politischen Formen des deutschen
Reiches in Bausch und Bogen zu billigen, können wir lernen —
und gerade das erwähnte Werk Wolzendorffs kann dazu vorzügliche
Dienste leisten —, dass das Problem der „Demokratisierung" oder

„Parlamentarisierung" sichln einem Volke total anders stellt, das

sich im Stile der „gegliederten Schönheit" auslebt, als in einem
Volke, in dem die Glieder aus dem von überindividuellem
„gemeinsamem Lebenswillen" getragenen Kernbau nicht
herausgeschnitten werden können, „ohne dass Blut flösse" (Woelfflin).
Um ein im Brennpunkte der Leidenschaften stehendes Beispiel zu
wählen: ohne die maßlosen Hypertrophien zu bejahen, zu denen
einzelne deutsche Publizisten den Begriff der „Macht" gesteigert
haben, können wir, im Bestreben, lieblosem Richten liebevolles
Verstehen vorhergehen zu lassen, als des Machtbegriffes gesunden
Kern dasjenige erkennen, was Woelfflin eben den „gemeinsamen
Lebenswillen" nennt, von dem die heterogenen Teile (Individuen,
Gemeinden, Bundesstaaten) im deutschen Volke getragen werden,

70



dessen Volksgeist „im großen Strömen der Form, nicht im Gliedern
und Absetzen" seinen Lebensrhythmus auslebt; — den „gemeinsamen

Lebenswillen", dessen diejenigen Völker viel weniger bedürfen,
bei denen die Einheit in der Vielheit durch ein eplastisch-übersicht-
liche Staatsform fortwährend jedermann ad oculos demonstriert wird.

Und drittens ergeben sich noch zwei Kernfragen der Schweizerpolitik:

1. außenpolitisch. Wollen wir nicht aus der Not, dass

uns unsere Schwäche verbietet, mit Mitteln des politischen
Materialismus in das Geschick Europas gestaltend einzugreifen, eine

Tugend machen? und mit den Mitteln liebevollen allseitigen
Verständnisstrebens für die Erlösung der internationalen Politik
aus den starren Fesseln gerade dieses kulturfremden politischen
Materialismus arbeiten, wobei nicht nur die Amtspolitiker mitmachen
können, sondern alle wahrhaften Schweizer „Demokraten" — 2.

innenpolitisch. Wollen wir uns — dem oben erwähnten irreleitenden
Schlagworte von der „Zentralisation in Fragen der Politik und
Dezentralisation in Fragen der Kultur" folgend — unser politisches
Gesamtideal (weil es mit der Buntheit der Kultur nichts zu tun habe)
im farblosen Stil der zweckmäßigen feldgrauen Uniformen bilden?
Wollen wir das architektonische Urbild unserer einen und unteilbaren
schweizerischen Eidgenossenschaft in einer Kaserne mit zweiundzwanzig

gleichen Fensterlöchern oder in einem Geistestempel
erblicken, in dem sich klassische, welsche Rundung und Freiheit mit
deutschem „Strömen der Form" vermählt, auf die Gefahr hin, dass

verdorrte Stilphilister uns Stilverkoppelung vorwerfen? Kasernen
sind allerdings stilrein!

Eine Antwort auf diese Kernfragen kann uns nicht nur manches
herrliche Bauwerk geben, in dem zwei Stile sich zu einer Synthesis
binden — so das herrliche Münster zu Straßburg im Elsaß mit
seinem runden, ruhenden romanischen Chor und dem impulsgewaltigen

gotischen Schiff — sondern auch der Blick auf das sich
zerfleischende Europa, für das der einzige Weg zu einer Einheit über
die Feuerinsel in der Mitte führt, deren Bewohner beim Ausbau ihres
Staatstempels wohl auch darauf achten mögen, dass seine Architektonik

es den Nachbarn einmal gestatte, die im Stil des eigenen Bodens
gewachsenen Staatsbauten ihm anzugliedern, sei es in völkerrechtlich
sichtbaren Formen, sei es im Sinne bloßer geistiger Lebenseinheit.

ZÜRICH ROMAN BOOS
D

71


	Die Kernfragen der Schweizerpolitik

