Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 19 (1917)

Artikel: Die Kernfragen der Schweizerpolitik
Autor: Boos, Roman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-751039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-751039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE KERNFRAGEN DER SCHWEIZER-
POLITIK?

Der furchtbare Brand, der nun seit drei Jahren Europa verzehrt,
wirft seinen grellen Schein auch auf die Lander, die er verschont.
Seit drei Jahren stehen auch in der Schweiz alle Dinge, nicht nur
die Gegenstinde des sogenannten politischen, sondern auch die
des allgemein kulturellen Lebens, in diesem flackernden Schein. An
Religion, Kunst, Wissenschaft wendet man sich auch bei uns, um
zu erschauen, wie sie die schaurige Feuersbrunst reflektieren. Ihr
Eigenlicht wird tiberblendet. Auch bei uns finden sich viele Seelen,
die durch das Hinstarren in die Flammen in den Sehnerv getroffen,
alles was sie erblicken, in ein zur Blindheit verbranntes Auge
herein nehmen. Die gleichen Augen, die eine Antwort zu erschauen
versuchen auf die Frage: Wer ist schuldig? oder: Wer ist der Haupt-
schuldige? suchen nach Antworten auf Fragen wie: Haben die Deut-
schen oder die Franzosen fiir religiose Kultur, fiir Kunst, fiir Wissen-
schaft mehr geleistet? versprechen die Deutschen oder die Franzosen
fir die Zukunft grofere Leistungen? Und herausgelesen wird
im einen, wie im anderen Falle die Antwort nicht aus der Wirk-
lichkeit, die in Rauch und Qualm verhiillt ist, sondern aus dem
Blendbild im eigenen Auge. In T#duschung sind nun aber nicht
etwa nur diejenigen verstrickt, die heulen ,Die Deutschen!“ oder
»Die Franzosen!“, sondern auch diejenigen, die von vorneherein
mit Gottermiene siduseln ,Alle gleich viel“. Wenn jene Tduschung
aus einem allzuheiflen, so stammt diese aus einem allzukalten
Temperament: jene aus einem ungebindigten Blutsleben, diese
aus einer verknocherten Bequemlichkeit. Wertlose Subjektivitidten
nur sprechen sich in den wilden Sympathien und Antipathien,
wie auch in der sanftmiitigen Apathie aus.

Fiir das, was wir im tiefsten Sinne Kultur nennen diirfen, fiir
das stille durch die Jahrhunderte ziehende Leuchten im Leben der

) Der Artikel des Herrn Roman Boos war eigentlich fiir die Nummer vom
1. Oktober bestimmt; aus rein technischen Griinden musste sein Erscheinen ver-
schoben werden. Er behandelt in letztem Grunde das Problem der Zentralisation
und des Foderalismus, welches auch Prof. Fleiner in der Generalversammlung
der Neuhelvetischen Gesellschaft, am 30. September, behandelte. Auf den Vortrag
Fleiner wie auf den Artikel Boos kommen wir in einem anderen Hefte zuriick.

61



europdischen Volker, haben alle diese Geblendeten keinen Blick
mehr. Das Gefihrlichste an diesen Blendungen ist aber, dass sie uns
auch den Blick fiir die heimatliche Kultur der eigenen Volks-
gemeinschaft triiben, dass sie die Einen zwingen, alles nationalistisch
gefarbt, die Anderen, alles anationalistisch fahl und farblos zu
sehen. Die Blendungen sind es, die uns verhindern, zu sehen,
dass gerade dieses das einzigartige an unserem unteilbaren helve-
tischen Lebewesen ist, dass sich in ihm die bunten Lichtfdden,
die durch die Kulturen unserer Nachbarvolker ziehen, zu einem
funkelnden Strahlenbiischel zusammenweben; — dass der Nerv
unseres eigensten Daseins zusammenfillt mit der ins Weite strah-
lenden Hofinung: es moge in der schweizerischen Eidgenossen-
schaft dieses Strahlenbiischel so stark und buntcharakterhait zusammen-
wachsen, dass es endlich einmal fihig werde, den Blick der
Nachbarvélker auf sich zu ziehen, und ihnen ein leuchtenderes
Friedensideal hinstelle, als die fahlen Gespinnste aller der gut-
gemeinten Moralisten- oder Pazifistenpredigten.

JFreundschaft in der Freiheit.“ In diesem Worte Kellers lebt
der Kernimpuls unseres Schweizertums, der identisch ist mit dem
noch unbewussten Kernimpuls Europas. Selber frei Farbe sein und
frei Farbe bekennen, aber auch Andere Farbe sein und Farbe
bekennen lassen; noch mehr: gerade aus diesem freien Verschieden-
farbigsein heraus in Freundschaft zusammentreten, um den festen
Kern sich zum Strahlenbiischel flechten!

Fiir alle Gemeinschaftsbeziehungen unter Menschen gilt als
Voraussetzung wahrer Freundschaft: Selbstindigkeit und Frei-
heit der Einzelnen; sonst wachsen sie sich zu Familiaritits-
gemeinschaften aus. Und dieses ,Freiheit in der Freundschaft*
muss auch fiir unsere politischen Ziele, die innen- und aussen-
politischen, soweit wir von solchen sprechen kénnen, Leitgedanke
sein. Denn auch Politik ist ihrem — allerdings oft verleugneten
— Wesen nach geistig-kulturelle Lebensduferung. Eines der aller-
bittersten Erlebnisse in den vergangenen Kriegsjahren weckte in
mir die Erscheinung, dass das seichte Schlagwort ,Zentralisation
in Fragen der Politik, Dezentralisation in Fragen der Kultur“, das
von einigen Leuten als Richtungsideal fiir unsere Arbeit aufgebracht
worden ist, in weiteren Kreisen unseres Volkes Absatz gefunden
hat, dass unsere demokratische Volksgemeinschait nicht gegen diesen

62



fremdartigen Giftstoff mit aller Eindeutigkeit reagiert hat. Wer in
sich auch nur ein Fiinklein von dem alten Schweizergeist hat, wer
sich auch nur ein klein wenig in den unser schweizerisches Staats-
leben durchilutenden und in unseren Rechtsbiichern und Staats-
verfassungen kristallisierten — leider ebenfalls oft verleugneten —
Gemeinschaftsgeist hineingelebt hat, der kann nicht anders, als
mit aller Schirfe die beiden in diesem Schlagwort verkuppelten
Gedankengespenster von sich weisen:

1. Die Ingegensatzstellung von Politik und Kultur;

2. Die Ingegensatzstellung von Zentralisation und Dezentrali-
sation.

Es ist ganz selbstverstdndlich, und dariiber sind keine Worte
zu verlieren, dass alle grofien Fortschritte in der Menschheits-
entwicklung eingeleitet worden sind durch die Erkenntnis von
unertraglichen Spannungen zwischen einzelnen Kulturfaktoren. Wer
nicht sehen wollte, dass gerade die Geschichtsimpulse, die die
schweizerische FEidgenossenschafi aus dem Mittelalter heraus-
gerissen haben, zwischen den beiden antithetisch gestellten Polen
,Zentralismus-Foderalismus“ strahlen, miisste blind genannt werden;
nicht weniger derjenige, der nicht ein volles Verstdndnis dafiir auf-
bringen kann, dass gerade in der Gegenwart, wo der Krieg, (der nach
dem vielzitierten Worte Clausewitz’ nur Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln ist) so mafBllose Verheerungen in der Menschheits-
kultur anrichtet, von vielen edlen Seelen die Begriffe , Politik-Kultur*
als unvereinbare Widerspruchsbegriffe erlebt werden. Als Abbild
der vorliegenden Wirklichkeit bedeutet der in diesem Schlagwort
enthaltene Gedanke allerdings wenigstens eine Halbwahrheit.

Um so untauglicher ist er aber als Richtungsideal; denn so
gewiss es stets gewaltige Antithesen sind, die Fortschrittsimpulse
ausldsen, so gewiss sind es stets noch gewaltigere Synihesen, die
dann die entfesselten Antriebe in Bahnen zwingen, in denen sie
Frucht zu wirken vermégen. ,Mein Reich ist nicht von dieser
Welt“ ist die Antithese, von der das Christentum ausgeht. Das
»Qottesreich auf Erden* ist die Zielsynthese, in der dieser ungeheure
Gegensatz von ,Welt* und ,Gott“ Frucht wird.

Nicht scharf genug kénnen wir den Wirklichkeiten die Ideale
gegeniiberstellen: dem Chaos sich zerfleischender Nationen die
pazifizierte Menschheit, dem Kantonesen- den Eidgenossenschafts-

63



geist, der materialistischen Realpolitik eine von feurigem Idealis-
mus durchgliihte Kulturpolitik. Aber den Weg in die Zukunft kénnen
wir nur finden, wenn wir in méchtiger Synthese die mit ganzer
Seele bejahten Ideale in die ihnen gegeniiberstehenden Wirklich-
keiten hinausstromen lassen, wenn wir mit dem idealistischen Feuer
die kalte Realitdt durchgliihen.

Dass die internationale und die innerschweizerische, so unerhort
vermaterialisierte Politik von gestern und heute nur zum kleinen Teile
Kultur isz, heifit nicht, dass sie nicht zu lebendiger Kultur hinaui-
veredelt werden kann; und dass die einzelnen europiischen Staaten
und die einzelnen schweizerischen Kantone gegen das Lebenszentrum
sich scharf abkapseln, heifit nicht, dass sie nicht, ohne etwas von
ihrer individuellen Leuchte zu verlieren, zu einem grofien Lebe-
wesen einmal zusammenwachsen konnen. Ideale, die sich verwirk-
lichen wollen, miissen sich anschlieBen an die vorliegende Tat-
sachenwelt, sich in ihr gleichsam einhacken. Unsere Kulturideale
miissen in unserer Politikwirklichkeit, unsere Zentralisationsideale
miissen in unserer Foderalismus- oder sogar Feindschaftswirklich-
keit sich einhacken, wenn sie wiirdig amten wollen. Und wir selber
miissen Wirklichkeitsarbeit leisten und nicht Stroh dreschen.

Es ist an der Zeit, dass einmal diese Antithese mit aller Wucht
in die Seelen hereinbricht: die Antithese zwischen solcher ,Ideal-
politik“, die sich so stark im Besitze ihres Ideales weifi, dass sie
nicht Furcht zu haben braucht, dass es ihr beim Eingreifen in die
Realitdt abhanden komme, und derjenigen ,Idealpolitik, die sich
darauf beschrdnkt, den lieben Gott zu zitieren und ihm dann gleich
hausviterlich-fromme Pantoffeln anzieht, damit er sich nicht etwa
durch eine Beriihrung mit der Realitit verunreinige. Und diese
Antithese ist die einzige, die keine Synthese zuldsst. Es ist im
Grunde der Gegensatz zwischen Christ und Antichrist, zwischen
dem géttlichen Geist, der sich herabbeugt zur Fufiwaschung und
dem ,idealistischen Hochmuts- und Bequemlichkeitsdiinkel.

Eine wirklich kernhafte und christhafte, realistisch verankerte
Idealpolitik aber wird niemals darauf ausgehen, aus dem blauen
Dunst heraus sich ideale Zielbilder zu spinnen; sie wird stets
darauf ausgehen, durch liebevolle Hingabe an die geschichtlich
gewordene Wirklichkeit die idealen Impulskrifte zu suchen, die
auch schon friilher am Werke waren; sie wird stets auf das

64



stille Leuchten der sich in der Geschichte des Bodens, wo sie sich
einwurzeln will, kundgebenden Idee achten. Eine solche Wirklich-
keitsidealpolitik wird von dem tiefinnerlichen Vertrauen ausgehen,
dass auch in der Vergangenheit schon Vernunft gewaltet hat, dass
nicht Vernunft erst von ,mir“ erfunden worden ist. Sie wird sogar
hinter Erscheinungen, die auf den ersten Blick als widerverniinitig
sich ausnehmen, nach einem, wenn auch verkapselten, Vernunft-
kern suchen. Und wenn sie in Materialismus verknodcherte Gebilde
findet, wird sie alles daran setzen, in den Formen dieser Gebilde
die Spuren der einstmaligen schopferischen Lebensimpulse zu finden.

Und getren diesem Postulate, erstarrte Dogmengebilde nicht
nur zu kritisieren, sondern sie aus ihrem Lebenskerne heraus zu
verstehen, sie auch aus tiefstem Dornrdschenschlafe zu wecken,
miissen wir versuchen, auch in solchen Erscheinungen unseres
schweizerischen Innenlebens, die uns in den letzten Monaten viel-
fach nur als widerverniinitig erschienen sind, den Vernunftkern zu
suchen. So z. B. in den f6deralistischen Dogmen, die in der deutschen
und noch stiarker in der welschen Schweiz in Kopfen und Herzen
eine so grofle Rolle spielen. Wir diirfen diese als Ideale auftreten-
den Dogmen nicht nur aus den in die Augen eingebrannten natio-
nalistischen Blendlichtern herleiten, sondern miissen auch bei ihnen
unter den vielfach so widerlichen Kapselhiillen das Lebensmark her-
ausschilen, aus dem die durch die Geschichtswirklichkeit waltende
lebendige Idee zu uns spricht.

Diese so dringliche Aufgabe erscheint allerdings gerade in der
Gegenwart fast unlosbar zu sein. Denn nur das Auge konnte sie
leisten, das selber ganz frei von allen Blendlichtern wire. Und
wer wollte behaupten, dass er iiber ein solches Auge verfiige?
Aber die Aufgabe ist in einer grandiosen Weise bereits geldst, und
zwar gelost von einem Manne, den wir Schweizer mit Siolz einen
der unsrigen nennen diirfen, nicht nur der Abstammung, sondern der
ganzen Geistesart nach: von Heinrich Woeliflin, dem Miinchener
Kunstgelehrten. Es ist nicht zufillig, dass es zwei Schweizer sind,
die in den letzten Jahrzehnten am liebevollsten und am tiefsten
sich in die neuzeitlichen Kulturwerke der west- und zentraleuro-
pdischen Volker eingelebt haben: Jakob Burckhardt und Heinrich
Woelfflin. Denn gerade weil sich in der Schweiz die Lichtfaden der
abendldndischen Kulturen zusammenbiischeln, konnen bei uns, wie

65



an keinem anderen Orte, ungeblendete Augen zur feinsten Wahr-
nehmungsfihigkeit herangeziichtet werden.

In seinem neuesten Werke, den Kunstgeschichtlichen Grund-
begriffen, das von Kehrer im Literarischen Zentralblatt mit den
Worten begriiit worden ist: ,Alles in allem genommen, die Ge-
danken- und Seharbeit, die Woeliflin vollzogen hat, ist so gewaltig,
dass man mit ruhigem Gewissen aussprechen darf: seit den Tagen
Jakob Burckhardts ist kein kunsthistorisches Buch von &hnlicher
fundamentaler Bedeutung geschrieben worden,“ in diesem Werke
gibt uns Woelfflin geradezu das, was wir am allerdringlichsten
brauchen: ein uniibertreffliches Mittel, uns unsere Blickbahn von
den aufdringlichen Blendlichtern frei zu machen, und unseren Seelen
so das stille Leuchten des bunt-charakterhaften und trotz allem
Kriege einen und unteilbaren Europa, das stille Leuchten auch der
trotz allen antizentralistischen Impulsen einen und unteilbaren
Schweiz zu erschlieien.

Das ist das Herrliche an Woelfiflins Werk, dass die bldoden
Quantitatsfragen nach dem ,mehr“ oder ,weniger der Volks-
leistungen fiberhaupt gar nie auftauchen, und dass doch auf der
anderen Seite ein unendlich feines Empfinden der leisesten
Qualitdtsunterschiede in jedem Satze lebt und webt. Lernen kdnnen
wir aus diesem Werke etwas, was viel wichtiger ist, als alle
Moralitdten und Pazifismen: tiefes, hingebungsvolles, ungetriibt-
klares Verstindnis fiir fremde und eigene Wesenheit. Und ein
solches Verstdndnis wird dann ganz von sich aus, gleichsam
ohne unser Zutun, die wilden Sympathien und Antipathien
dampfen und die kalte Apathie auifriitteln. Aus dem Kerne
unseres Schweizertums heraus ist Woelfflins Werk gewachsen, aus
dem gleichen Kerne, aus dem Gottfried Kellers ,Freundschaft in
der Freiheit“ gesprosst ist. Und in diesen Kern hinein sollte dieses
Werk gerade heute hineingestellt werden. Ich stehe nicht an, vom
politischen Gesichtspunkte aus das Wort Kehrers aufzunehmen:
»Selten hat mich auch die Notwendigkeit eines Werkes so stark
iiberzeugt.“

Den besten Beweis fiir den Wert des Woelfflin’schen Werkes
bildet der Umstand, dass die Gesichtspunkte, die er fiir die objektive
Betrachtung der abendlidndischen Kunstwerke in unendlicher Klein-
arbeit gewonnen hat, die Probe aufs Exempel bestehen, wenn wir

66



sie auf Rechtswerke anwenden. Mit den Kategorien, die Woeliflin
fiir die Erfassung der romanischen und der deutschen Kunst ver-
wendet, lassen sich auch die Rechtsformen der entsprechenden
Kulturen erfassen, und auch die Gestaltungen, in denen sich die
politischen Ideale auspragen. Gerade daraus ergibt sich am besten
die Haltlosigkeit der seichten Ingegensatzstellung von ,Politik*
und ,Kultur“, dass beide nach den gleichen Formprinzipien ge-
wachsen sind, und — noch wachsen!

Und gleicherweise ergibt sich daraus die Uberwindung der
Antithese ,Zentralismus — Foderalismus“: Wenn Weelfflin zeigt,
wie die abendldndischen Kiinstler den Urgegensatz zwischen dem
,leil* und dem ,Ganzen“ {iberwunden haben, so offenbart er
damit im sinnenfélligen Abdruck auch die Formen der politischen
Harmonisierungsideale. Denn ganz genau entsprechend der Bau-
Architektonik gestalten die ,Volksgeister“ ihre Staats-Architektonik.
Wie im romanischen oder germanischen Bauideal der Teil zum
Ganzen, so steht im romanischen oder germanischen Staatsideal
das Staatsghed zum Zentrum, sagen wir: der Eidgenosse zur Eid-
genossenschaft Ein Zitat aus Woelfflins Werk, aus dem Kapitel
tiber , Vielheit und Einheit* — in dem ftibrigens die gleiche Gesetz-
mafigkeit fiir alle bildenden Kiinste aufgedeckt wird — (Walzel
hat die Anwendbarkeit der Woelfflinschen Kategorien auch auf die

»Auf Schritt und Tritt stofit man auf durchgehende Unter-
schiede nationaler Phantasie: die Italiener haben den Teil freier
ausgebildet als die nordischen Volker und haben seine Selbstidndig-
keit nie so vollig preisgegeben wie diese. ... Die besondere Schonheit
italienischer Renaissance liegt in der einzigen Art, wie sie den
Teil — sei es eine Sdule, ein Wandfeld, oder einen Raumabschnitt
— zu einer in sich ruhenden Vollendung durchgebildet hat. Die
germanische Phantasie hat den Teil nie zu gleicher Selbstdndig-
keit entlassen. Der Begriff der gegliederten Schonheit ist ein
wesentlich romanischer Begriff.

Dem scheint zu widersprechen, dass man der nordischen Bau-
kunst gerade ein sehr starkes Individualisieren der einzelnen Motive
nachsagt, dass ein Erker, ein Turm eben gar nicht dem Ganzen
sich fiigt, sondern mit personlichem Eigenwillen dagegen sich
stemmt. Allein dieser Individualismus hat mit der Freiheit der Teile

67



in einem gesetzlich gebundenen Zusammenhange nichts zu tun.
Und mit der Betonung des Eigenwilligen ist auch nicht alles gesagt:
das Charakteristische ist, wie diese Schosslinge der Willkiir doch
fest im Kernbau verwurzelt bleiben. Man kann einen solchen Erker
nicht ablosen, ohne dass Blut flosse. Es ist ein der italienischen
Vorstellung unzugénglicher Begriff von Einheit, dass ganz heterogene
Teile von einem gemeinsamen Lebenswillen getragen sein konnen ...
Die Wirkung liegt im grolen Strémen der Form, nicht im Gliedern
und Absetzen. In aller deutschen Architektur ist der Bewegungs-
rhythmus das Entscheidende, nicht die schone Proportion “..

Es wiirde an diesem Orte zu weit filhren, diese formalen
Kategorien der romanischen ,gegliederten Schénheit® und der
deutschen ,Einheit“, innerhalb welcher ,ganz heterogene Teile von
einem gemeinsamen Lebenswillen getragen sein konnen®, auf
Einzelheiten der romanischen und deutschen Staats- oder Rechts-
formen anzuwenden. (In seiner Arbeit iiber den Gesamtarbeits-
vertrag nach schweizerischem Recht, Duncker & Humblot, Miinchen,
1916, hat der Verfasser versucht, Ergebnisse der Forschungen
Woeliflins rechtswissenschafflich und rechtspolitisch zu verwerten.)
Wer in zustimmendem oder ablehnendem Sinne an einer solchen
Problemstellung Interesse hat, moége versuchen, die Woelfflinschen
Kategorien — nachdem er sie nicht nur in den Kopf, sondern
ins warme Herz aufgenommen — an eines der jedermann zuging-
lichen staatsrechtlichen Lehr- oder Handbiicher heranzutragen, oder
an kiirzere, iibersichtliche Darstellungen wie Prof. Fleiners Die Staats-
auffassung der Franzosen, Teubner, Leipzig, 1915 (z. B. Seite 8:
»---der stolze Bau der modernen franzdsischen Verwaltungsorgani-
sation; ein Werk von auBerordentlicher Ubersichtlichkeit und strengem
Baustil“) oder Prof. Wolzendorfis Buch Vom deutschen Staat und
seinem Recht, Veit & Co., Leipzig, 1917, das eine lichtvolle Analyse
des im Vergleich zu anderen Staatsgebilden so uniibersichtlichen
deutschen Staatsorganismus gibt, der wie die Schweiz aus hetero-
genen Bundesstaaten und weitgehend autonomen Gemeinden zu-
sammengeschweift ist.?)

1) Was diesem Werke zugleich fachwissenschaftlich und allgemein kultur-
wissenschaftlich den Hauptwert verleiht, ist der Umstand, dass Wolzendorff
unter der Kategorie ,Vielheit und Einheit* die Verhiltnisbeziehung der begrifflichen
Elemente der deutschen Verfassungen durchforscht — in eigenartiger, den dogma-

68



Fiir diejenigen aber, die nicht gerne Gedankenginge beginnen,
von denen sie fiirchten, dass sie sie zu unbequemen Konsequenzen
fithren, seien noch die Folgerungen angedeutet, die sich aus einer
solchen Betrachtungsweise ergeben:

Erstens zwingt uns dieses Erleben einer Einheit der Staats-
formen mit den anderen Kulturformen, die Sucht aufzugeben Staats-
und Rechtsformen direkt aus dem in puritanischer Weifle strahlenden
Reiche der Sittlichkeit und Religion beziehen zu wollen. So sicher
auch alle grofien Kulturformen urspiinglich aus dem ,Himmel¢,
aus der geistigen Welt des ideell Wesenhaften stammen, so sicher
werden sie nicht auf dem Umwege iiber die Vorhofe des Himmels
bezogen, die wir ,Moral“ und ,Religion“ nennen. Wer nur
,religios“ oder ,moralisch“ ist, ist noch kein Kulturformer, weder
ein Kiinstler noch ein Staatsmann. Former kann nur sein, wer in
den Himmel unmittelbar die Wurzel des lebendigen Formtriebes
treibt. An der transzendentalen Quelle des Gottlichen sitzt neben
den ewigen Ideen des Guten und des Wahren die Idee der
Form, des schonen Scheins, des Schonen. Diese ist nicht
Aschenbrédel, sondern gleichgestellte Schwester. Wer Kunst er-
leben kann, weil das unmittelbar. Aber auch, wer Recht erleben
kann. Ob man nun die Idee des ,Gerechten“ — mit Gierkg‘;r und
Anderen — als vierte Schwester unmittelbar an den Himmelsquell
versetzt oder nicht, auf jeden Fall darf man sie nicht allein mit

tisierenden Intellektualismus herrschender Staatstheorien durchbrechender, ins
Lebenszentrum dringender Methode — und dabei, ohne jede #ufiere Beriihrung
mit Woelfflin, zu Resultaten kommt, die sich mit den zitierten Ergebnissen
Woelfflins bis zur Kongruenz decken. Vgl. z. B. S. 3: ,In den wichtigsten Grund-
gedanken und Institutionen unserer Staatsordnung besteht keine Einheit* (im formal-
logischen Sinne); S. 10: ,und doch sind alle diese heterogenen Elemente
bei der Errichtung der deutschen konstitutionellen Monarchie zusammengefiigt
worden zu einem System grundiegender politischer Gedanken und Institutionen
dieser Staatsordnung. Gedanklich ist das System eine ganz unorganische Ver-
mischung der geschichtlich geltenden politischen Krifte, Werte und Ideen —
in sich institutionell einheitlich in der monardiischen Tragerschaft der Staats-
gewalt — mit gedanklich diesen vollig kontrdren Strebungen: demokratischen
Krédften und Werten in der Form der aus der naturrechtlichen Tradition ent-
nommenen, durch Rationalisierung versteinerten Institutionen der Epoche des
stindischen Staats. Kann man noch sagen, dass gedanklich hier eine Einheit
vorliegt? — Aber im staatlichen Leben sind diese Krifte, Werte und Ideen unseres
Staates vorhanden und zeigen das Bild eines Wirkens intensivster Einheit. .
Also wie bei Woelfilin: formal heterogene Teile, getragen von einem einhelthchen
Lebenswillen! —

69



dem ,Guten“ zusammenbringen, sondern muss sie auch mit dem
,ochénen® verwandt denken. Wollen wir ,das politische und
soziale Leben nach sittlichen oder religidsen Gesichtspunkten*
ordnen, es verhindern, ,sich nach seinem eigenen Gesetze auszu-
leben, welches Gesetz natiirlich nur das des Egoismus und Macht-
strebens sein kann“ (Prof. Ragaz, Wissen und Leben, Juli 1916,
S. 870), so werden wir allerdings weifles puritanisches Recht er-
halten, das aber nicht nur ,purus“ ist des Unreinen und Bésen,
sondern auch bar alles Bunten und Schoénen. Und das ,Gute®
ohne das ,Schone“ ist ein Sarg fiir Leichen.

Zweitens gibt uns diese zugleich begriffsklare und herzenswarme
Methode die Fahigkeit, auch das, was wir als krankhafte Auswiichse
an unserem oder einem fremden Volksorganismus auifassen, an
dem gesunden Kern dieses Volkes selber — und nicht an abstrakten
Allgemeinheitsmafistiben oder Lehngut von fremden Voélkern — zu
messen. Wir verlernen ganz die Sucht, den Volkern Uniformen —
und seien sie im Reich des Guten selber angefertigt worden —
oder Staatsformen, die sich ein anderes Volk fiir seinen Leib
zugeschnitten hat, iiberzustiilpen, ebenso auch die ,realpolitische“
Sucht, jeder noch so ungeschlachten Verwachsung des eigenen oder
fremden Volkskorpers auch gleich das Staatskleid nachzuschneidern.
Ohne z. B. die gegenwirtigen politischen Formen des deutschen
Reiches in Bausch und Bogen zu billigen, kdbnnen wir lernen —
und gerade das erwihnte Werk Wolzendorffs kann dazu vorziigliche
Dienste leisten —, dass das Problem der ,Demokratisierung“ oder
,Parlamentarisierung“ sich in einem Volke total anders stellt, das
sich im Stile der ,gegliederten Schénheit* auslebt, als in einem
Volke, in dem die Glieder aus dem von {iberindividuellem
,,gememsamem Lebenswillen“ getragenen Kernbau nicht heraus-
geschnitten werden konnen, ,ohne dass Blut flosse“ (Weeliflin).
Um ein im Brennpunkte der Leidenschaften stehendes Beispiel zu
wihlen: ohne die mafBllosen Hypertrophien zu bejahen, zu denen
einzelne deutsche Publizisten den Begriff der ,Macht“ gesteigert
haben, konnen wir, im Bestreben, lieblosem Richten liebevolles
Verstehen vorhergehen zu lassen, als des Machtbegriffes gesunden
Kern dasjenige erkennen, was Weceliflin eben den ,gemeinsamen
Lebenswillen“ nennt, von dem die heterogenen Teile (Individuen,
Gemeinden, Bundesstaaten) im deutschen Volke getragen werden,

70



dessen Volksgeist ,im grofien Strémen der Form, nicht im Gliedern
und Absetzen“ seinen Lebensrhythmus auslebt; — den ,gemein-
samen Lebenswillen“, dessen diejenigen Volker viel weniger bediirfen,
bei denen die Einheit in der Vielheit durch ein eplastisch-iibersicht-
liche Staatsform fortwidhrend jedermann ad oculos demonstriert wird.

Und drittens ergeben sich noch zwei Kernfragen der Schweizer-
politik: 1. aufenpolitisch. Wollen wir nicht aus der Not, dass
uns unsere Schwiche verbietet, mit Mitteln des politischen Mate-
rialismus in das Geschick Europas gestaltend einzugreifen, eine
Tugend machen? und mit den Mitteln liebevollen allseitigen
Verstandnisstrebens fiir die Erlésung der internationalen Politik
aus den starren Fesseln gerade dieses kulturfremden politischen
Materialismus arbeiten, wobei nicht nur die Amtspolitiker mitmachen
kénnen, sondern alle wahrhaften Schweizer ,Demokraten“? — 2. in-
nenpolitisch. Wollen wir uns — dem oben erwédhnten irreleitenden
Schlagworte von der ,Zentralisation in Fragen der Politik und
Dezentralisation in Fragen der Kultur“ folgend — unser politisches
Gesamtideal (weil es mit der Buntheit der Kultur nichts zu tun habe)
im farblosen Stil der zweckméfiigen feldgrauen Uniformen bilden?
Wollen wir das architektonische Urbild unserer einen und unteilbaren
schweizerischen Eidgenossenschaft in einer Kaserne mit zweiund-
zwanzig gleichen Fensterlochern oder in einem Geistestempel er-
blicken, in dem sich klassische, welsche Rundung und Freiheit mit
deutschem ,Stromen der Form*“ vermihlt, auf die Gefahr hin, dass
verdorrte Stilphilister uns Stilverkoppelung vorwerien? Kasernen
sind allerdings stilrein!

Eine Antwort auf diese Kernfragen kann uns nicht nur manches
herrliche Bauwerk geben, in dem zwei Stile sich zu einer Synthesis
binden — so das herrliche Miinster zu Strafiburg im Elsafl mit
seinem runden, ruhenden romanischen Chor und dem impulsge-
waltigen gotischen Schiff — sondern auch der Blick auf das sich
zerfleischende Europa, fiir das der einzige Weg zu einer Einheit {iber
die Feuerinsel in der Mitte fiihrt, deren Bewohner beim Ausbau ihres
Staatstempels wohl auch darauf achten mégen, dass seine Architek-
tonik es den Nachbarn einmal gestatte, die im Stil des eigenen Bodens
gewachsenen Staatsbauten ihm anzugliedern, sei es in vdlkerrechtlich
sichtbaren Formen, sei es im Sinne blofler geistiger Lebenseinheit.

ZURICH ROMAN /BOOS
oo

71



	Die Kernfragen der Schweizerpolitik

