
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1917)

Artikel: Der Sinn der Reformation

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


,r»> l~\

DER SINN DER REFORMATION
Wie soll der Reformation in diesem Jubiläumsjahr gedacht

werden? Man kann die Vergangenheit heraufholen und sie der
Gegenwart zeigen: Seht, so war's! Man kann den großen
Erlebnisgehalt in ein Bündel Ideen zusammenfassen und sie in der
Sprache unserer Zeit auszudrücken suchen. Es wird wohl auch
Protestanten geben, die die Bedeutung des Jubiläums in einer
kräftigeren Bekämpfung des Katholizismus sehen. Für sie ist der
ein Protestant, der auf den Katholizismus schimpft. Wir hoffen,
dass diese Art Protestantismus am Aussterben sei, was nicht hindert,
dass wir uns immer wieder des geistigen und religiösen Gegensatzes

in toleranter und verständnisvoller Weise bewusst bleiben.
Ich möchte hier weder eine geschichtliche Darstellung der

Reformation geben, noch eine systematische Zusammenfassung
ihrer Grundsätze, noch die Unterscheidungslehren scharf
herausarbeiten. Sondern der Sinn der Reformation soll sichtbar werden,
so wie er in der Richtung jener großen Bewegung deutlich wird
und für uns noch virtuell in ihr liegt, der Sinn für uns. Wir lassen
daher ruhig beiseite alles, was nur für jene Zeit Bedeutung hatte
und mit ihr verging. Wir kümmern uns nicht um allerlei
Mittelalterliches, das der Reformation noch anklebte, auch nicht um ihre
Sprache und ihre theologischen Begriffe. So vieles Lehrhafte,
Polemische, das jene Zeit bewegte, ist heute nicht mehr vom
lebendigen Saft unseres Lebens und Interesses durchflössen und
ist abgedorrt. Wir lassen es stehen und fragen vielmehr nach der
treibenden Grundkraft jener Bewegung, nach der Bedeutung, die

49



sie für das Verständnis der heutigen Menschen haben kann, nach
dem Ziel, dem sie auch heute unter andern Bedingungen zustrebt.
Ein Teil davon ist erreicht worden, anderes liegt noch unverstanden
und unerreicht vor uns.

Die Reformation war nicht ein Werk aus einem Wurf. Es steckt
vieles in ihr, in der Konsequenz ihres Wesens, was von den

Zeitgenossen selber nicht verstanden wurde, oder in seiner Auswirkung als

gefährlich erkannt und nicht gewagt wurde. So wurde in der
Täuferbewegung wie im Bauernaufstand wertvolles Leben zugleich mit
lebensfeindlichen Wucherungen ausgerottet. Der Sinn der Reformation ist
daher nicht allein in dem zu finden, was geschichtlich verwirklicht
wurde, sondern noch mehr in dem, was sie eigentlich wollte oder
schaute, aber nur unvollständig durchführen konnte. Wir suchen daher
ihre Bedeutung, wie sie für uns heute lebendig ist, nicht nur in der

allgemeinen kulturellen Helle, die sie im europäischen und amerikanischen

Geistesleben verbreitete, oder in einer theologischen Grundlehre

oder in einer sozialen kirchlichen Neubildung, sondern in
jenem nicht an eine Zeit gebundenen, erschreckenden und
beseligenden Autblitzen des göttlichen Lichtes in der Seele, das jedem,
der es sieht, neue Wege zu Gott und den Menschen erhellt. Wo
dieses Grunderlebnis wieder über die Menschen kommt und sich
nicht nur als Überlieferung im geschichtlichen Geschiebe in die

Gegenwart fortsetzt, da wird Gottes Geist und Leben, wie es sichtbar
geworden ist in Christus, auf eine neue und zwar persönliche Weise
in der Seele kräftig und in Tat und Gemeinschaft wirksam.

Wenn wir das Neue daran nicht mit theologischen, schwer
verständlichen Begriffen, sondern so einfach als möglich sagen
wollen, so ist es eine prinzipielle Verinnerlichung des religiösen
Lebens. Der Mensch nimmt nichts so ernst wie sein Inneres. Dort
entscheidet sich sein Schicksal. Das Innere wird heilig statt der äußern
Sache und der äußern Formen. Die innere Not, die innere Sehnsucht,
das innere Erlebnis werden wichtiger als Kirche, Priester und Sakrament.

Der Mensch kehrt sich nach innen und schmilzt alles Äußere,
Überkommene, bloß Angelernte oder Aufgezwungene, alle Lehre
und Geschichte, auch den geschichtlichen Christus, in der Glut
seiner Innerlichkeit ein. Die höchsten Werte werden nur im Herzen

lebendig. Solange sie nicht hineingenommen werden und unsere
Innerlichkeit sich nicht mit ihnen verbindet, bleiben sie formelhaft und

50



äußerlich. Erst im Zentrum persönlichen Erlebens fangen sie an zu
reden und sich zu offenbaren. Vor der Gewalt dieses inneren
Erlebnisses verklingt die Glocke der Kirche oder die Stimme des

Priesters oder die Aufforderung des Dogmas. Gott ist gegenwärtig
in seiner Majestät und seinem Erbarmen als das innerlich gewordene

Wort an die Seele.

Die Innerlichkeit, in der das geschieht, ist nun aber nicht die
Werkstatt der Gedanken, sondern die Tiefe des Gemüts, in der
der Schlag des Herzens, das Zittern des Gewissens vernommen
wird. Es handelt sich weniger um eine Erkenntnis, die gemacht
als um ein Erlebnis, das geschenkt wird, um eine Gnade, die
nicht erdacht und nicht gewollt und nicht verdient wird, die
vielmehr ins Herz fällt wie der Tau in die Blüte.

Gewiss kann sich das Denken auch ernsthaft mit den höchsten

Dingen beschäftigen. Die Scholastik hat es getan. Aber dem
Verstand fehlt eine letzte tiefe Ehrfurcht. Er bemächtigt sich seiner
Gegenstände und glaubt sie dadurch zu beherrschen. Indem er
auch Gott begreift, stellt er sich in gewissem Sinne über ihn und.
verliert ihn damit. (Gottfried Keller hat diese Gefahr wohl gefühlt,
als er zwei Sorten von Pfarrern unterschied : solche, die sich über
den lieben Gott und solche, die sich unter ihn stellen.) Das
reformatorische Grunderlebnis ist weder ein verstandesmäßiges Erkennen,
noch eine Anstrengung des Willens, sondern eine innerste
Überwältigung, Beschenkung und Entzündung des Gemütes. Quem
Deus amat inflammat. Damit wird das Verhältnis zu Gott aus einem
sachlichen oder amtlichen oder juristischen oder intellektuellen zu
einem persönlichen, das durch und durch vom innersten unbegreiflichen

Leben der Seele durchströmt wird.
Aber obschon in diesem Erlebnis die tiefsten Quellen des

Gemütes zum Fließen kommen, ist es doch nicht bloß eine

Aufwallung des Gefühls in uns. Es wird dabei nichts Göttliches und
Menschliches durcheinandergemischt. Dafür sorgt das Gewissen.
Es wahrt den Abstand und die Ehrfurcht. Der Mensch bleibt der

Mensch, und Gott bleibt Gott. Hat die Reformation mit der Mystik
gemein, dass das Gottesverhältnis durch ein persönliches Erlebnis
hergestellt wird, so scheidet das sie von einander, dass das
reformatorische Erlebnis sich nicht wie in der Mystik im gefühlsmäßigen
Wallen und Sieden des Seelengrundes vollzieht, sondern in der

51



Not und sittlichen Erhebung des Gewissens. Die stärkste Macht
der Innerlichkeit ist ein Sollen, eine absolute Forderung. Der Mensch
kann sich ihrer nur erwehren durch eine göttliche, innerlich erlebte
Hilfe. Diese ist das Evangelium, Jesus Christus.

Diese Hilfe wird aber nicht nur äußerlich, historisch oder
sakramental vor den Menschen hingestellt. Auch sie kann nur kräftig
werden durch innere persönliche Aneignung. Sie wirkt nicht von
außen, magisch, sondern nur soweit sie geftihls- und willensmäßig
sich in uns verinnerlichen und die Seele durchglühen kann.

Die Reformation nennt dies Erlebnis Glaube. Was nicht in
die Innerlichkeit dieses Erlebnisses hineingetaucht, was also nicht
persönlich geworden ist, hat für sie keinen Wert, heiße es dann
Bibel oder Kirche oder Christus. Der katholische Katechismus
definiert den Glauben als ein Fürwahrhalten. Dieses kann
bekanntermaßen auch geleistet oder erzwungen werden, ohne dass

die Innerlichkeit ergriffen oder überzeugt ist. Evangelischer Glaube
dagegen ist diese Ergriffenheit des Innern selbst. Sie erst

ermutigt die Seele zu jenem vertrauensvollen Griff nach den höchsten

Gütern, nach der Gnade des lebendigen Gottes. Wo dieser
Griff einmal getan ist, da wird jene unerhörte unmittelbare Sicherheit

der Seele zu eigen, die Dürer seinem Ritter mitgab, der

unangefochten durch Tod und Teufel in die Welt hineinreitet. Die
Reformation wird da zur Intuition einer gesamten Verinnerlichung
der Welt durch das Erlebnis des Glaubens, zum kühnen Mut, die

gesamten Lebensverhältnisse von einem innern Erlebnis her
anzuschauen und zu verwandeln. Sie haben ihre Ordnung nicht in
sich selbst, sondern in der von Gott beschenkten Innerlichkeit des

Glaubens. Dieser gibt der Welt und dem Schicksal seinen Sinn,
indem er allein sie mit Gott verbindet. Der Glaube erhebt den

Menschen über die Kleinheit und Enge seines Daseins, indem er
ihm darin höchste Aufgaben stellt. Der Glaube überwindet die

egoistische Zerrissenheit der menschlichen Gesellschaft, dadurch
dass er über ihr eine kommende Gemeinschaft "der Liebe freier
Geister erschaut und daran arbeitet. Er überwindet die Brutalität
des Todes, indem er ihn als Wegführer zu einer höhern Welt
annimmt. Wie der Idealismus die Welt von innen her überwindet
durch die Idee, so besiegt der Glaube die alltägliche Erscheinungswelt

der konkreten Dinge von innen her. Aber es geschieht eben

52



nicht nur durch eine Idee, sondern durch die ganze lebendige und

warme Innerlichkeit der Seele, die nicht nur intellektuelle Klarheit
ausstrahlt, sondern Licht und Wärme zugleich, die sich an der

Berührung der sichtbaren mit der unsichtbaren Welt entzünden.
Die Menschen waren und sind heute noch nicht überall reif

für diese Unabhängigkeitserklärung der Seele durch den Glauben,
für diese reformatorische Verinnerlichung ihres Verhältnisses zu
Gott und Welt, für diese Kühnheit, in der innersten „Lebenszuckung"
den Funken zu sehen, der aufflammend das höchste Weltgeheimnis
erhellt und gleichzeitig die Umwelt in Brand steckt durch die Glut
entzündeter Innerlichkeit.

Darin liegt aber der Sinn der Reformation. Er wurde bald
missverstanden durch einen Protestantismus, der die innere Sicherheit

des Herzens durch Gründe ersetzte, das Vertrauen durch
Wissen, die Demut des Empfangens durch den Stolz des Besitzes,
die Glut durch Formen und den Geist durch Bekenntnisse. So

wurde zeitweise aus ihm eine Gemeinschaft, die das Wesen der
Innerlichkeit nicht mehr verstand, nicht mehr an die Kraft und
Wegsicherheit des Gewissens glaubte und die innerlich wirksame
Gotteskraft an äußere Dinge, Lehrsätze und Kirchen, Formen und
Formeln, band-. Ein solcher Protestantismus wäre der Affe der

Reformation und des Katholizismus zugleich.
Ein solches Missverständnis der Reformation wird immer

wieder die psychologische Berechtigung des Katholizismus erweisem
der überall da Recht behält, wo jene lebendige, kühne, vertrauende
Innerlichkeit und Unmittelbarkeit des Glaubens noch nicht wach
oder nicht möglich ist oder sich nicht in der Welt zu realisieren

wagt. Wo die zeugende und frei schaltende Innerlichkeit fehlt,
entstehen sofort an ihrer Stelle Formen, Gesetze, Organisationen,
Päpste. Wo aber der Sinn der Reformation auch heute wieder
erfasst wird, da holt der Mensch die Kraft, mit der er die Welt
bewegt, nicht mehr aus äußern Moralgeboten, aus dem Gehorsam

gegenüber der äußern Autorität oder aus Nützlichkeitserwägungen,
sondern wieder aus der tiefsten von Gott berührten Innerlichkeit,
aus dem Glauben heraus. Da werden die beengenden Grenzen
der Sachen von der Seele weiter hinaus gerückt, die Welt wird
plastischer Stoff für den innern schöpferischen Drang des Glaubens,
das Unsichtbare und Absolute leuchtet durch das Gewissen wie

53



durch ein Transparent in die sichtbare relative Welt hinein, das

Gewissen wird gegenüber aller Realpolitik und allen Kompromissen
wieder zur Großmacht oder zum Märtyrer, und das ganze Leben
wird wieder ein einziges heiliges Sakrament.

Der Sinn der Reformation liegt also für uns in einer Aufgabe,
die aus einer innern Gabe, dem innerlich und persönlich angeeigneten

Evangelium erwächst. Das religiöse Verhältnis soll immer
wieder von der Macht des Äußern, von der leeren Sitte, vom Druck
der Organisation, von der bloßen Gewohnheit, von der intellektuellen

Form, von der Autorität, ja sogar auch von einem bloßen
Historizismus erlöst und in den strömenden Fluss der innersten
Herzenskräfte hineingestellt werden. Und nur von dort aus mag
dann wieder Form, Ausdruck, Organisation, Gemeinschaft, Sitte

geschaffen werden. Diese Aufgabe ist unendlich und immer nur
annähernd zu erfüllen. Aber daran scheiden sich die Menschen,
ob sie den Blick in die Unendlichkeit tun wollen oder können
oder nicht.

Der Mensch, dessen Handeln durch keine andern Beweggründe
getrieben wird als durch sein eigenstes tiefstes Inneres, ist frei.
Der Glaube ist ein Akt der Freiheit. Etwas Schöpferisches ist ihm
damit verliehen. „Glaubst du, so hast du." Von dieser
Erkenntnis aus lässt sich noch ein anderer Zugang zum Sinn der
Reformation finden. Sie ist Befreiung. Indem sie den Menschen
nur an sein Gewissen, an seine gotterfüllte Innerlichkeit bindet,
befreit sie ihn von allen äußern Zwängen, Nicht jeder ist reif
für die Freiheit. Es gibt eine Entwicklungsstufe, eine
Gemütsverfassung, für die die Beugung unter eine Autorität eine

Notwendigkeit und eine Wohltat ist. Hierin liegt wiederum das

wohlbegründete Recht des Katholizismus. Er bindet, die Reformation
befreit. Aber Viele, die er band, brauchten die Freiheit. Und
Viele, denen die Reformation eine missverstandene und missbrauchte
Freiheit schenkte, hätten eine starke Bindung nötig, um nicht einer

völligen Lockerung ihres seelischen Gefüges zu verfallen. Wo aber
das Grunderlebnis der Reformation wohl verstanden und in seiner

ganzen Innerlichkeit erlebt wird, da reckt sich die Seele zur reifen
Männlichkeit und Souveränität des freien Menschen empor,
zerbricht, was von außen ihn fesseln will und lässt sich nichts mehr
gefallen als den edlen Zwang von innen, vom Gewissen. So folgten

54



sich in jener Zeit die herrlichen Befreiungen Schlag auf Schlag.
Die Autorität des Papstes fällt, sobald er auch diese freie Innerlichkeit

antastet. Die Gewalt der Kirche, der Konzilien wird abgelehnt,
als sie Ketten für die Seele liefern sollen. Die Überlieferung mit
ihrem wunderbaren Reichtum wird preisgegeben, als dieser drückend
wird für die Zartheit des persönlichen Erlebens. Sogar der Bibel
gegenüber, die doch als Formalprinzip der Reformation erklärt
wird, behauptet sich diese innere Freiheit.

Aber auch in der Seele selbst gibt es Zwänge und
Hemmungen, die die Freiheit des Innersten unterdrücken. Die Angst,
die Sorge, die Schuld, die Gewohnheit, der Trieb, der Zweifel
vergewaltigen unsere Innerlichkeit viel grausamer als je ein Ketzergericht

es von außen getan hat. Alle diese Höllenzwänge müssen
weichen vor der neu entdeckten Freiheit eines Christenmenschen.
Keine Macht der Welt darf dem Menschen mehr in sein Innerstes,
ins Gewissen, hineingreifen als Gott, der ihn an sich bindet und
damit befreit. Die Reformation dachte am Anfang nicht an die

politische Freiheit, wusste nichts von der ästhetischen spielenden Freiheit.

Sie wollte die Freiheit des Innersten. Aber von dort aus hat sich
die Freiheit des Gewissens auch alle andern Freiheiten erobert.
Die Freiheit hat es in sich, dass niemand sie für sich allein in
selbstsüchtigem Genuss behalten kann. Wer frei ist, will auch den
Andern frei. Wer frei ist, will Gemeinschaft mit Freien. Dadurch
bekommt die Freiheit etwas Aktives, Werbendes. Sie wird zu einem
weithin zündenden Höhenfeuer. Sie wird zu einem aufrüttelnden
Schrei in die Welt hinaus. Wer fähig ist, ihn zu hören, muss ein
Echo zurück geben. Sie hat einen Eroberungsgeist in sich, viel
innerlicher und tiefer als die alten Schweizer, die ihre Freiheit
benützten, Andere zu unterjochen. Nicht umsonst weist man immer
wieder hin auf die Verbindungslinien, auch wenn sie im einzelnen
Verlauf nicht immer nachzuzeichnen sind, welche von der
Entdeckung der innern Freiheit der Reformation, besonders von Genf

aus, über England nach Amerika und von dort zur französischen
Revolution und zur modernen Demokratie führen. Die Freiheit ist
neben der Liebe die stärkste Kraft, die die Welt verwandelt. Sie ist
ein Postulat des Geistes und damit wieder eine unendliche Aufgabe.

Auch hier blieb daher die Ausführung der Reformation zurück
hinter dem Sinn, der im reformatorischen Erlebnis lag. Als die Frei-

55



heit zuerst ihr glühendes Gesicht zeigte, erschraken sogar die
Reformatoren. Die Freiheit ist immer gefährlich. Darum wurde sie

vorsichtig dosiert. Staat, Kirchenregiment, Bekenntniszwang sorgten
für den notwendigen Kompromiss zwischen Innerm und Äußerm,
und schufen damit den Widerstand, an dem sich die Freiheit immer
wieder zerarbeitet und übt. Der Sinn der Reformation hat sich

nirgends restlos verwirklicht, so wenig als die Bergpredigt. Die
Menschen sind überall selten, die durch nichts gebunden sind als

durch ihr Gewissen.
Wir haben ebenso rasch wieder zu den Unfreiheiten von

Formeln und Lehrgesetzen, Buchstaben, Parteien gegriffen. Unsere
Innerlichkeit kapituliert immer wieder vor der Macht der äußern

Dinge und verzichtet zu schnell darauf, die äußere Welt von innen
her zu gestalten. Werden wir deshalb die Idee dieser herrlichen
Freiheit aufgeben und an die natürliche Schwere der Dinge
verraten? Nein, sie bleibt vielmehr ein Ideal, eine unendliche
Aufgabe, die überall da stärker gefühlt wird, wo der Mensch sich dem
reformatorischen Grunderlebnis hingibt. Die Wirklichkeit bleibt
überall hinter der Idee zurück, aber wir brauchen Leuchten, die
unerreichbar über uns hängen. Sie feuern uns an und erhellen
uns den Weg, der in die Höhe führt.

Mag die Reformation viel Mittelalterliches mitgeführt haben,

mag sie allerlei fälschende Kompromisse mit allen möglichen Autoritäten

geschlossen, mag sie ihr eigenes Grunderlebnis gar oft
missverstanden haben, — ihre treibende geistige Kraft ist lebendig
geblieben, ihr Sinn auch vom heutigen Menschen der Gegenwart als
ein Wert immer wieder neu zu entdecken und in der Sprache neuer
Zeiten und Geschlechter zu prägen. Denn die Sehnsucht des Menschen
nach beseelter Innerlichkeit und unmittelbarem Zusammenhang mit
dem Geheimnis höchsten Lebens, der Drang und Schrei nach
Freiheit — das bleiben ewige Ahnungen und Forderungen der
Seele. Wo sie wach werden, da wird man auch immer wieder
vor der Tür der Reformation stehen, da fängt der Sinn der
Reformation an, dem suchenden Gemüte immer wieder wie die Morgenröte

eines neuen Tages aufzudämmern.
ZÜRICH ADOLF KELLER

56


	Der Sinn der Reformation

