
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1917)

Artikel: Über Euripides : ein Wort zu den Aufführungen der Troerinnen im
Pfauentheater zu Zürich

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER EURIPIDES
EIN WORT ZU DEN AUFFÜHRUNGEN DER TROERINNEN

IM PFAUENTHEATER ZU ZÜRICH

I

Euripides (480—406 v. Chr.) ist besonders durch seine Medea
bekannt, der sagenhaften Halbgöttin, welche, von ihrem Gatten
Jason verlassen, zur Kindsmörderin wird. Diese Gestalt, die der
Dichter aus rohen Anfängen geschaffen, ist der Typus des Weibes

geworden, dessen Herz der Verstand meistert und die in ihrem
verletzten Stolze blindlings und männlich rächt, was ihr ein
weibischer Mann angetan. Dieser Stoff, die Tragödie der Familie, ist
oft wieder aufgegriffen worden. Niemand hat ihn aber so großartig

gehandhabt, wie Euripides. So erzählt Chaucer (No. 4 und 5
in der Legend of good women) in heiterem Tone, die Katastrophe
nur streifend, von der Medea, die „so klug und schön war, dass

Schöneres keines Menschen Auge je gesehen" und die ihre Kinder
tötete, „weil sie Jasoun, der Liebe Drachentier, so untreu fand."
Auch der weiche Grillparzer ist in seiner Bearbeitung weit unter
der herben Größe des Vorbildes geblieben. Tolstoj hat dann den
Stoff in der Anna Karenina ins Moderne umgemodelt. Der
Verrat geht da von der Frau aus: „die Hungrige" wächst über
ihren „wie eine Maschine langweiligen" Mann hinaus. Ihn und
sich selber richtet sie aber durch ihre Liebe — diese meistert ihren
Verstand — zu dem jungen Wronski zugrunde, während ihre Kinder
leben.

Die Troerinnen dürften weniger bekannt sein. Sie stellen
die tieftraurige Klage dar über das Schicksal, welches die
Überlebenden der von den Griechen eroberten Stadt Troja befiel: die
Männer waren niedergemacht, die Frauen und Kinder wurden von
den Siegern als Sklaven nach Hause geschleppt. Darum rühren sie

gerade an das ungeheure Leid unsrer Tage und sind eine
Neubelebung wert, weil auch heute der unsagbare Jammer der
verlassenen Frauen und Kinder durch die Welt geht, die der Tod
wieder verschmähte.

Die Hauptgestalt, um die sich die Szenen lagern, ist die
greise Königin Hekuba. Sie hat mit der Welt abgeschlossen:

32



„Die Fürstin von Ilion bin ich nicht mehr,
Die Welt ist verkehrt! Ergib dich darein
Und stemme das Schiff deines Lebens nicht mehr
Der Strömung des Schicksals entgegen
Ob tot, ob lebend, elend sind wir alle!"

Als sie aber erfährt, sie sei auserlesen, Odysseus Sklavendienste

zu tun, bäumt sich ihr Stolz gegen den „Fürsten der Gauner und
Herrn der Schurken" auf. Da erscheint ihre Tochter, die Seherin
Kassandra. Sie soll Agamemnons Geliebte werden. Ihr wollüstiger
Schmerz über ihr bitteres Los, aber auch ihre grimme Freude über
das Unglück, das sie über ihren Buhlen und sein Geschlecht

bringen wird, reißen sie zum tollen Fackeltanze hin. Eine Salome
ist sie, keine Priesterin mehr! Hekuba bricht bei diesem grausen
Anblick kraftlos zusammen. Da wird Andromache, Hektors
liebliche Gattin, „mit schweigsamem Mund und heiterm Blick" auf
einem Beutewagen herangefahren. Das Schrecklichste, Hektors Tod,
meint sie erfahren zu haben. In ihrem grenzenlosen Edelmute
glaubt sie, an ihrem Schicksal selber schuld zu sein : „mein Leben
war zu reich, das war mein Fehler." Aber das Grässlichste kommt
noch: ihr einziger Trost, ihr Söhnchen Astyanax soll vom Turme
geworfen werden. Jetzt bricht ihre Natur vollends durch : als große
Überwinderin nimmt sie standhaft Abschied:

Astyanax, mein Lieb, mein einzig Leben,
Nun tragen sie dich fort. Ich kann nicht mit...
Weinst du, mein Lieb, vergießest kleine Tränen,
Und weißt doch nicht, was kläglich deiner wartet
Hängst dich an Mutters Kleider, streckst die Händchen,
Schlüpfst unter warme Flügel, süßes Vögelein?

Noch einmal drückt sie ihr Kind an die Brust und dann:
Zu Schiff mit mir, ich will im Dunkel wohnen!

Nur eine Szene gibt es, die dieser an erhabener Einfachheit
gleichkommt: der Auftritt zwischen Lady Macduff und ihrem Sohne,
der mitten im kindlichen Geplauder vom Mörder zusammengestochen

wird {Macbeth, IV, 2).
Das Bild ändert sich zum größten Gegensatze: die geschmeidige

Helena, in strotzendem Prunk, wird. aus einem Zelte geführt.
Vergebens warnt Hekuba den Menelaos vor ihr, der Schande der
Welt: Helena siegt im Wortgefecht. Sie weiß, dass der wächserne Zorn
ihres hausbackenen Gatten bald in ihrem Liebeszauber schmelzen

33



wird und schmeichelt sich bei ihm rasch wieder ein: „Sieh ein,
geh in dich, Mann, — sei wieder gut!" An meisterhafter Realistik
in der Charakterzeichnung, wie an verhaltener, humoristischer Kraft
sucht auch dieser Auftritt seinesgleichen. Der Schluss hingegen,
die Begräbnisszene des Astyanax, fällt stark ab. Die Einzelheiten
darin streifen zwar wieder ans Größte. So redet z. B. Hekuba
Hektors Schild an :

Was ist das? Hier erblick ich noch am Riemen
Den teuren Druck der Hand, hier an der Wölbung
Den dunklen Fleck, von edlem Schweiß gebräunet,
Der von der Stirne lief, wenn wild im Kampf
Der Sohn das Kinn auf diese Kante stemmte

oder spricht das verstümmelte Enkelchen an:
Du armes Köpfchen! Weh, wie fürchterlich
Schor dich der Stein des väterlichen Turmes

Nun wächst Hekuba immer gewaltiger aus den rauchenden Trümmern

des zusammendonnernden Trojas heraus. Einen Augenblick
zwar packt sie Schwäche : sie will sich in das Flammenmeer stürzen.
Die Schergen reissen sie zurück. Sie findet sich wieder. Denn
sollte die Königin, die fünfzig Söhne im Kampfe verloren, nicht
auch noch die Kraft haben, die toten Mauern ihrer Vaterstadt stürzen
zu sehen? Und so schreitet sie aufrecht, wenn auch zitternden
Fußes, im Bewusstsein ewigen Ruhm dennoch „gewonnen" zu
haben, zu den Griechenschiffen hinab. Jeder kleinere als Euripides
hätte sie wohl — der konventionell gewordenen Helden-Stilisierung
gemäß sich jubelnd in das Schwert stürzen lassen. Nicht so
der geniale Meister! Seine Hekuba „nimmt das Leben an die
Brust" und trägt es standhaft zu Ende. Freilich ist ihre Größe

nur negativ; denn sie strömt aus einem unbändigen Trotze gegen
das „verrückte Schicksal" und die „falschen Götter", die nicht
verdienen, dass man ihnen den Gefallen des Selbstmordes erweise.
Darum ist auch für die reine Größe einer Antigone („Nicht mit-
zuhassen, mitzulieben bin ich da") in ihrem Herzen kein Raum.
Dennoch lebt in ihrer Seele ein rätselhaftes Gefühl des unerforsch-
lich Waltenden, das sie nicht zu benennen vermag und das in
jhrem Gebete Ausdruck findet:

„Der du die Erde trägst, der auf der Erde
Du deinen Sitz hast, unbegreiflich Wesen,
Gott, oder nenn ich dich Naturgesetz,

34



Nenn ich dich Weltvernunft: ich huld'ge dir,
Der wandellos in ungeheurer Stille
Jedwedes Schicksal an sein Ende lenkt."

Dieser Riss in der Seele der Hekuba, der diese Gestalt so frisch
und modern macht, ist der Abglanz einer merkwürdigen Zeit, des

Überganges des Heidentumes, das die Wirkungen der Natur
versinnbildlichte, in das Christentum mit dem Sittengesetz des
Menschen. Der heidnische, sinnliche Mut ringt in ihr unbewusst mit
dem christlichen, seelischen Erdulden! Ist es da noch berechtigt,
Euripides einen Gotteslästerer zu schelten, wie Philologen und
Theologen es getan? Es ist schon wahr: den seichten
Götterglauben der Menge hatte er nicht. Denn wie jeder Große
empfand auch er jenes unbegreifliche Wesen in seiner Seele, das ihm
verlieh, zu sagen was er litt.

Eine Tragödie im modernen Sinne sind die Troerinnen]) nicht;
denn das Schicksal der Handelnden entspringt nicht aus ihrem
Charakter. Somit ist keine Kausalität da. Die Schickung erhöht
einfach diese Menschen, weil sie unbarmherzig sie zermalmt. Doch
sind die Szenen nicht ohne innern Zusammenhang, weil jede ein
Bedürfnis erweckt und auch befriedigt, so dass keine wegfallen
dürfte. Die „Methode" des Euripides bestand eben, wie Schiller
in einem Briefe an Goethe bemerkt, in der „vollständigsten
Darstellung des Zustandes", wodurch der strenge Aufbau und die
sichere Verankerung, durch welche seine Vorgänger glänzten,
verloren ging. Dafür verleiht die fabelhafte Wahrheit seinen Dramen
eine solche Frische, als wenn sie heute erst geschrieben worden
wären. Nichts ungerechteres gibt es, als wenn Swinburne (The

Age of Shakespeare), der sonst in Dichtersachen ein berufener
Kritiker ist, von dem Meister als dem „degenerierten Tragöden

') Übersetzungen: U. v. Wilamowitz-Moellendorf (Berlin 1916, Weidmann)
mit gründlicher, dem Dichter zum ersten Male gerecht werdender Einleitung.
Den Aufführungen im Pfauentheater liegt aber die Bearbeitung von Franz Werfel
(Leipzig, K, Wolff, 1915) zugrunde. Die Sprache ist hier plastischer, aber leider
nicht immer frei von Künsteleien.

In dem zehn Jahre später entstandenen Drama Hekuba hat Euripides die
trojanische Königin nochmals zur Hauptfigur gemacht. Aber sein Streben nach
realistischer Wahrheit hat ihn darin auf Abwege geführt: ist Hekuba doch zur
blutigen Megäre geworden, die dem Mörder ihres Sohnes Polydorus mit den
Armspangen die Augen aussticht Im Jahre 1905 hat dann auch Wilhelm Fischer-
Graz in seiner Tragödie Hekuba den Stoff wieder behandelt.

35



Athens" spricht und ihn sogar mit einem — „lahmen Affen"
(mutilated monkey) vergleicht!

Diese Hekuba ist, wie die Medea, des Euripides ureigenes
Geschöpf. Die llias zeichnet (22. und 24. Ges.) in nur wenigen,
groben Zügen, eine plumpere Gestalt. Sie ist dort die besorgte
„würdige Mutter", deren Herz aber, als sie den Tod Hektors
erfährt, in wildem Schmerze aufschreit und die dem Sieger, dem

„Bluthund Achilleus gern die Leber mit den Zähnen zerrisse!" In
der Aeneis (2. Ges.) ist sie noch stärker verblasst: sie hat sich
während des Straßenkampfes in Troja mit ihren Töchtern zum
Herde geflüchtet, „der Ewigen Bilder umfassend" und sieht ihrem
Los in dumpfer Verzweiflung entgegen. In Marlowes Dido ist sie

lediglich die „greise Hekuba", während sie im Munde des

Schauspielers in Hamlet schon zur „schlottrichten Königin" geworden
ist, „die barfuß umherlief und den Flammen mit Tränengüssen
drohte". Die Sage aber hat sie zur grässlichen Unholdin gewandelt,
die, eine Meute kläffender, wilder Hunde hinterher (vergl. Lätzows
wilde verwegene Jagd), durch die Lüfte fährt.

II

Die Meinungen über Euripides als Tragöde waren von Anfang
an geteilt. Sein älterer Zeitgenosse, der Lustspieldichter Aristophanes
hat in den Acharnera (2. Sz.) und besonders in den Fröschen

(4. u. 5. Sz.) giftig und verhängnisvoll genug den Meister den

„Vater der Krüppelhelden" und einen „Bühnenlumpensammler"
genannt, der mit „sandigem Wortkram" um sich werfe. Wenn
auch Piaton (Gastmahl) dem konservativ befangenen Aristophanes
später das Zeugnis ausstellte, er stecke immer im Weine und sei

„nur für Aphrodite", oder wenn Aristoteles (Dichtkunst) Euripides den

„tragischsten aller Dichter" hieß, so blieben jene Lästerworte eben
doch bestehen.

Als einer der ersten hat La Bruyère dem Verkannten wieder
Gerechtigkeit widerfahren lassen in seinen Caractères, in jener
wichtigen Stelle, wo er die französischen Klassiker einander
gegenüberstellt: „Corneille peint les hommes comme ils devraient être,
Racine les peint comme ils sont; il semble que l'un imite Sophocle
et que l'autre doit plus à Euripide" (Des ouvrages de l'esprit).
Seit der Übersetzung des Kyklopen durch Shelley (The cyclops, 1819)

36



ist Euripides dann in England bekanntet geworden und in Every
Man's Library (E. Rhys, 2 Bde) jedermann zugänglich. (Vergl. auch

Coleridge: Lectures).
In Deutschland war Lessing der erste, der dem Verstoßenen

Raum schaffte. In der Hamburgischen Dramaturgie (bes. 48, 49,
94 u. 95 Stk.) nimmt er ihn gegen die damalige Kritik, welche die

Prologe und Monologe der euripideischen Dramen angriff, in Schutz,
indem er bewies, dass durch jene beiden Kunstmittel vielmehr
„die geheimen Anschläge einer Person", die mit „Furcht und
Hoffnung" erfüllten, aufgedeckt würden, und auch nicht gelten ließ,
dass sie die dramatische und erzählende Dichtung miteinander
vermischten. Sein tiefgründiges Urteil fasste er dann in folgende,
auch heute noch gültigen Worte: „Sophokles hat seine Charaktere

so geschildert, als er, unzähligen Beispielen zufolge, glaubte, dass
sie sein sollten. Er versenkte das Individuum ins Geschlecht.

Euripides aber, der seine meiste Zeit in der Akademie zugebracht
hatte und von da aus das Leben übersehen wollte, hielt seinen
Blick zu sehr auf das Einzelne gerichtet, versenkte das Geschlecht
in das Individuum und malte seine Charaktere zwar natürlich und wahr,
wie sie waren, aber auch dann und wann ohne die höhere Ähnlichkeit,

die zur Vollendung der poetischen Wahrheit erfordert wird."
Überhauptfand Lessing gerade da höchste Vollendung, wo andere tadelten.

Die landläufige Behauptung, das griechische Theater sei durch
Euripides in Verfall geraten, wehrte dann Goethe ab. In einem
Gespräche sagt er einmal zu Eckermann, die Kunst könne nicht
durch einen einzigen Mann zu Fall kommen. Wenn der Meister
auch nicht mehr „den hohen Ernst und die strenge Kunstvollendung

seiner Vorgänger besaß und die Dinge lässlicher und menschlicher

traktierte", dürfe man seine Werke dennoch „nur auf den

Knien" rügen. Seine Verfehrung für den „unschätzbaren Dichter"
ist später noch gestiegen. Spricht er doch in einem Briefe an
Zelter (23. November 1831) von dem „so grenzenlos als kräftigen
Elemente", worauf er sich bewege „wie eine Stückkugel auf einer
Quecksilbersee". Alles sei ihm zur Hand: Stoff, Gehalt, Bezüge,
Verhältnisse; er dürfe nur zugreifen.1)

r) Vergl. auch den Aufsatz : Über die Parodie bei den Alten aus dem Nach-
lass, und Phaeton, den Versuch einer Wiederherstellung des euripideischen Dramas
aus Bruchstücken.

37



Mit nicht minder schönen Worten gedenkt Heine (Die Romantische

Schule 2. Bch.), im Gegensatz zu A. W. Schlegel, des Euripides
„Ich weiß, dass er eine lebendige Quelle von Liebe und Ehrgefühl
war und mit seinem Tranke ein ganzes Volk entzückt und
begeistert hat." Er sei nicht mehr wie Äschylos und Sophokles
„vom griechischen Mittelalter trunken" gewesen, sondern habe sich
schon der bürgerlichen Tragödie genähert und dem modernen,
demokratischen und protestantischen Elemente, das dem
„olympischkatholischen Aristophanes" verhasst gewesen. Jean Paul hätte ihm am
liebsten „Ehrenpforten" aufgerichtet, um den „Wiederhersteller reiner
Sitten zu begrüßen" (Vorschule der Ästhetik). Tieck (Kritische
Schriften) fand, dass der „mächtige Dichter" seiner Zeit näher stehe
als Sophokles und Äschylos und dass er eine „wundersame
Ähnlichkeit mit unserm großen Shakespeare" habe.

Wenn Grillparzer, für den Euripides „ein historischer, der eigentlich

nationeile Dichter, eine Art begeisterter Pausanias" war, schloss,
die meisten Stücke seien „ziemlich unbeholfen und fehlerhaft
komponiert", so wies auch er die absprechenden Urteile zurück und
bedauerte tief, dass der Meister „einem schlecht bestandenen Schüler
gleich immer noch mit dem schwarzen Täfelchen" herumgehe.

Hebbel bekennt in seinen Tagebüchern, während der Arbeit
an der Genoveva mit höchstem Entzücken die Tragödien des

Euripides gelesen zu haben und Wagner (Oper und Drama) hat ihn

gegen „die Geißel des Aristophanischen Spottes", unter dem der

Tragiker habe „blutig" leiden müssen, in Schutz genommen. Der
feinsinnige Hans Herrig (in Deutsche Dichterhalle 1876) irrt aber
doch wohl, wenn er die Schwäche des Euripides darin sah, dass

er seine Chöre habe zur Bedeutungslosigkeit herabsinkenlassen,
ohne dass er aber vermocht habe, „ein unmittelbares Verhältnis
zwischen Zuschauer und Drama herzustellen." Die Chöre in den
Troerinnen z. B. greifen in die Handlung ein, bald mit bangen
Fragen nach dem Los, bald mit rührenden Klagen über das Schicksal

oder wildem Fluche auf die Götter. Für Freytag (Technik des

Dramas) war er das Beispiel, wie die griechische Tragödie durch
den Gegensatz zwischen Stoffgebiet und den größeren
Anforderungen der Darstellung aufgelöst worden sei. Dennoch habe

1) Vergl. Aristoteles Poetik, Kap. 18.

38



keiner seiner Vorgänger besser als er verstanden, „die Gebilde der
Sage so realistisch mit flammender, markzerfressender Leidenschaft

zu füllen !"
Endlich lese man nach, wie köstlich Spitteier in seiner Satire

„Professor Glauberecht Goethefest" (in: Lachende Wahrheiten) sich
über jenen Literaturhistoriker lustig macht, für den Euripides „überhaupt

gar kein Grieche" war und den „tiefsten Zerfall der
griechischen Poesie" bedeutete!

Die deutschen großen Ästhetiker werteten Euripides verschieden.
Während Vischer (Das Schöne und die Kunst) in des „genialen"
Meisters Zweifel an den Göttersagen einen „höchst bezeichnenden
Zug für das erwachende subjektive Leben" sieht, fehlt ihm nach
Volkelt (Ästhetik des Tragischen) die „gotterfüllte, im Göttlichen
als in einer heiligen Substanz wurzelnde Gesinnung des Sophokles",
der einen „bedeutenden Schritt" über ihm stehe.

Man wundere sich nicht über den Widerspruch in der Wertung
dieses genialen Künstlers! Wahrhaft große Kunstwerke können in
der eigenen Zeit nie ausgeschöpft werden — die Troerinnen fielen
bei ihrer Erstaufführung im Jahre 415 v. Chr. schmählich durch —
weil sie zu weit voraus sind. Sie müssen sich erst ihr Publikum
erziehen, ihren Richterstuhl erst schaffen. Denn die großen Künstler
reichen keine süßen Liköre für die Menge; sie sind „Männer von
Kaliber", wie Vischer zu sagen liebte, und darum nur Wenigen
zugänglich. So kann ihre Zeit nur langsam heranreifen.1)

Der Grad der prophetischen Sehkraft, die einem Künstler
innewohnt, ist einer der Maßstäbe für seine Größe. Und diese
Sehkraft war in Euripides besonders stark. Er sah, dass bei den Griechen
die innere Größe sich zu verflüchtigen und dem Sportsprotzentum
Platz zu machen begann. „In euren Fäusten, nicht in eurem Hirne,
liegt eure Größe, Griechen, Meister in Barbarengrausamkeit" lässt
er darum seine Hekuba rufen. Auch die Zeiten der kritiklosen
Heldenverherrlichung waren von Euripides, dem Dichter der
griechischen Aufklärung, weggewichen : wagte er doch, Odysseus den
„Fürsten der Gauner" zu nennen! Doch — er blieb mit seiner
ahnungsvollen Seele allein, unverstanden. Dies trostlose Alleinsein
fraß sein Herz. Darum ist er eben der „tragischste unter den
Dichtern". Als er starb, trauerte Sophokles, trauerte ganz Athen.

ZÜRICH EUGEN MOSER

') Zu eingehenderem Studium sei auf das vorzügliche Bändchen von
K. Heinemann: Die klassische Dichtung der Griechen (A. Kröner, Leipzig)
hingewiesen

39


	Über Euripides : ein Wort zu den Aufführungen der Troerinnen im Pfauentheater zu Zürich

