Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1917)

Artikel: Uber Euripides : ein Wort zu den Auffiihrungen der Troerinnen im
Pfauentheater zu Zrich

Autor: Moser, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-751033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-751033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER EURIPIDES

EIN WORT ZU DEN AUFFUHRUNGEN DER TROERINNEN
IM PFAUENTHEATER ZU ZURICH

I

Euripides (480—406 v. Chr.) ist besonders durch seine Medea
bekannt, der sagenhaften Halbgoéttin, welche, von ihrem Gatten
Jason verlassen, zur Kindsmorderin wird. Diese Gestalt, die der
Dichter aus rohen Anfingen geschaffen, ist der Typus des Weibes
geworden, dessen Herz der Verstand meistert und die in ihrem
verletzten Stolze blindlings und ménnlich richt, was ihr ein weib-
ischer Mann angetan. Dieser Stoff, die Tragddie der Familie, ist
oft wieder aufgegriifen worden. Niemand hat ihn aber so grofi-
artic gehandhabt, wie Euripides. So erzdhlt. Chaucer (No. 4 und 5
in der Legend of good women) in heiterem Tone, die Katastrophe
nur streifend, von der Medea, die ,so klug und schén war, dass
Schoneres keines Menschen Auge je gesehen“ und die ihre Kinder
totete, ,weil sie Jasoun, der Liebe Drachentier, so untreu fand.“
Auch der weiche Grillparzer ist in seiner Bearbeitung weit unter
der herben Grofle des Vorbildes geblieben. Tolstoj hat dann den
Stoff in der Anmna Karenina ins Moderne umgemodelt. Der
Verrat geht da von der Frau aus: ,die Hungrige“ wichst iiber
ihren ,wie eine Maschine langweiligen“ Mann hinaus. lhn und
sich selber richtet sie aber durch ihre Liebe — diese meistert ihren
Verstand — zu dem jungen Wronski zugrunde, wihrend ihre Kinder
leben.

Die Troerinnen diirften weniger bekannt sein. Sie stellen
die tieftraurige Klage dar iiber das Schicksal, welches die Uber-
lebenden der von den Griechen eroberten Stadt Troja befiel: die
Miénner waren niedergemacht, die Frauen und Kinder wurden von
den Siegern als Sklaven nach Hause geschleppt. Darum riithren sie
gerade an das ungeheure Leid unsrer Tage und sind eine Neu-
belebung wert, weil auch heute der unsagbare Jammer der ver-
lassenen Frauen und Kinder durch die Welt geht, die der Tod
wieder verschmaihte.

Die Hauptgestalt, um die sich die Szenen lagern, ist die
greise Konigin Hekuba. Sie hat mit der Welt abgeschlossen:

32



,Die Fiirstin von Ilion bin ich nicht mehr,

Die Welt ist verkehrt! Ergib dich darein

Und stemme das Schiff deines Lebens nicht mehr
Der Stromung des Schicksals entgegen. ..

Ob tot, ob lebend, elend sind wir alle!®

Als sie aber erfdhrt, sie sei auserlesen, Odysseus Sklavendienste
zu tun, bdumt sich ihr Stolz gegen den ,Fiirsten der Gauner und
Herrn der Schurken“ auf. Da erscheint ihre Tochter, die Seherin
Kassandra. Sie soll Agamemnons Geliebte werden. Ihr wolliistiger
Schmerz {iber ihr bitteres Los, aber auch ihre grimme Freude iiber
das Ungliick, das sie iiber ihren Buhlen und sein Geschlecht
bringen wird, reiflen sie zum tollen Fackeltanze hin. Eine Salome
ist sie, keine Priesterin mehr! Hekuba bricht bei diesem grausen
Anblick kraftlos zusammen. Da wird Andromache, Hektors lieb-
liche Gattin, ,mit schweigsamem Mund und heiterm Blick® auf
einem Beutewagen herangefahren. Das Schrecklichste, Hektors Tod,
meint. sie erfahren zu haben. In ihrem grenzenlosen Edelmute
glaubt sie, an ihrem Schicksal selber schuld zu sein: ,mein Leben
war zu reich, das war mein Fehler.“ Aber das Grisslichste kommt
noch: ihr einziger Trost, ihr S6hnchen Astyanax soll vom Turme
geworfen werden. Jetzt bricht ihre Natur vollends durch: als grofie
Uberwinderin nimmt sie standhaft Abschied:

Astyanax, mein Lieb, mein einzig Leben,

Nun tragen sie dich fort. Ich kann nicht mit...
Weinst du, mein Lieb, vergieflest kleine Trédnen,

Und weiit doch nicht, was kliglich deiner wartet!
Héngst dich an Mutters Kleider, streckst die Handchen,
Schliipfst unter warme Fliigel, siiies Vogelein?. ..

Noch einmal driickt sie ihr Kind an die Brust und dann:
Zu Schiff mit mir, ich will im Dunkel wohnen!

Nur eine Szene gibt es, die dieser an erhabener Einfachheit gleich-
kommt: der Auitritt zwischen Lady Macduff und ihrem Sohne,
der mitten im kindlichen Geplauder vom Méorder zusammen-
gestochen wird (Macbeth, 1V, 2). |
Das Bild dndert sich zum grofiten Gegensatze: die geschmei-
dige Helena, in strotzendem Prunk, wird.aus einem Zelte gefiihrt.
Vergebens warnt Hekuba den Menelaos vor ihr, der Schande der
Welt: Helena siegt im Wortgefecht. Sie weifl, dass der wichserne Zorn
ihres hausbackenen Gatten bald in ihrem Liebeszauber schmelzen

33



wird und schmeichelt sich bei ihm rasch wieder ein: ,Sieh ein,
geh in dich, Mann, — sei wieder gut!“ An meisterhafter Realistik
in der Charakterzeichnung, wie an verhaltener, humoristischer Kraft
sucht auch dieser Auiftritt seinesgleichen. Der Schluss hingegen,
die Begribnisszene des Astyanax, fillt stark ab. Die Einzelheiten
darin streifen zwar wieder ans Gréfite. So redet z. B. Hekuba
Hektors Schild an:

Was ist das? Hier erblick ich noch am Riemen

Den teuren Druck der Hand, hier an der Wolbung

Den dunklen Fleck, von edlem Schweiff gebrdunet,

Der von der Stirne lief, wenn wild im Kampf

Der Sohn das Kinn auf diese Kante stemmte ...
oder spricht das verstiimmelte Enkelchen an:

Du armes Kopfchen! Weh, wie fiirchterlich

Schor dich der Stein des viterlichen Turmes. ..
Nun wichst Hekuba immer gewaltiger aus den rauchenden Triim-
mern des zusammendonnernden Trojas heraus. Einen Augenblick
zwar packt sie Schwiche: sie will sich in das Flammenmeer stiirzen.
Die Schergen reissen sie zuriick. Sie findet sich wieder. Denn
sollte die Konigin, die flinfzig S6hne im Kampfe verloren, nicht
auch noch die Kraft haben, die toten Mauern ihrer Vaterstadt stiirzen
zu sehen? Und so schreitet sie aufrecht, wenn auch zitternden
Fules, im Bewusstsein ewigen Ruhm dennoch ,gewonnen“ zu
haben, zu den Griechenschiffen hinab. Jeder kleinere als Euripides
hitte sie wohl — der konventionell gewordenen Helden-Stilisierung
gemdfl — sich jubelnd in das Schwert stiirzen lassen. Nicht so
der geniale Meister! "Seine Hekuba ,nimmt das Leben an die
Brust“ und trdgt es standhaft zu Ende. Freilich ist ihre Gréfie
nur negativ; denn sie stromt aus einem unbindigen Trotze gegen
das ,verriickte Schicksal* und die ,falschen Gotter“, die nicht ver-
dienen, dass man ihnen den Gefallen des Selbstmordes erweise.
Darum ist auch fiir die reine Grofie einer Antigone (,Nicht mit-
zuhassen, mitzulieben bin ich da“) in ihrem Herzen kein Raum.
Dennoch lebt in ihrer Seele ein ratselhaites Gefiihl des unerforsch-
lich Waltenden, das sie nicht zu benennen vermag und das in
jhrem Gebete Ausdruck findet:

yDer du die Erde trigst, der auf der Erde
Du deinen Sitz hast, unbegreiflich Wesen,
Gott, oder nenn ich dich Naturgesetz,

34



Nenn ich dich Weltvernunfi: ich huld’ge dir,
Der wandellos in ungeheurer Stille
Jedwedes Schicksal an sein Ende lenkt.*

Dieser Riss in der Seele der Hekuba, der diese Gestalt so frisch
und modern macht, ist der Abglanz einer merkwiirdigen Zeit, des
Uberganges des Heidentumes, das die Wirkungen der Natur ver-
sinnbildlichte, in das Christentum mit dem Sittengesetz des Men-
schen. Der heidnische, sinnliche Mut ringt in ihr unbewusst mit
dem christlichen, seelischen Erdulden! Ist es da noch berecitigt,
Euripides einen Gotteslasterer zu schelten, wie Philologen und
Theologen es getan? Es ist schon wahr: den seichten Gétier-
glauben der Menge hatte er nicht. Denn wie jeder Grofie em-
pfand auch er jenes unbegreifliche Wesen in seiner Seele, das ihm
verlieh, zu sagen was er litt.

Eine Tragddie im modernen Sinne sind die Troerinnen?) nicht;
denn das Schicksal der Handelnden entspringt nicht aus ihrem
Charakter. Somit ist keine Kausalitdt da. Die Schickung erhoht
einfach diese Menschen, weil sie unbarmherzig sie zermalmt. Doch
sind die Szenen nicht ohne innern Zusammenhang, weil jede ein
Bediirinis erweckt und auch beiriedigt, so dass keine wegifallen
diirfte. Die ,Methode“ des Euripides bestand eben, wie Schiller
in einem Briefe an Goethe bemerkt, in der ,volistindigsten Dar-
stellung des Zustandes“, wodurch der strenge Aufbau und die
sichere Verankerung, durch welche seine Vorgénger gldnzten, ver-
loren ging. Datfiir verleiht die fabelhafte Wahrheit seinen Dramen
eine solche Frische, als wenn sie heute erst geschrieben worden
wiren. Nichts ungerechteres gibt es, als wenn Swinburne (7Tke
Age of Shakespeare), der sonst in Dichtersachen ein berufener
Kritiker ist, von dem Meister als dem ,degenerierten Tragdden

Y Ubersetzungen: U. v. Wilamowitz-Moellendorf (Berlin 1916, Weidmann)
mit griindlicher, dem Dichter zum ersten Male gerecht werdender Einleitung.
Den Auffithrungen im Pfauentheater liegt aber die Bearbeitung von Franz Werfel
(Leipzig, K, Wolff, 1915) zugrunde. Die Sprache ist hier plastischer, aber leider
nicht immer frei von Kiinsteleien.

In dem zehn Jahre spiter entstandenen Drama Hekuba hat Euripides die
trojanische Konigin nochmals zur Hauptfigur gemacht. Aber sein Streben nach
realistischer Wahrheit hat ihn darin auf Abwege gefithrt: ist Hekuba doch zur
bilutigen Megire geworden, die dem Morder ihres Sohnes Polydorus mit den
Armspangen die Augen aussticht! Im Jahre 1905 hat dann auch Wilhelm Fische:-
Graz in seiner Tragodie Hekuba den Stoif wieder behandelt.

35



Athens“ spricht und ihn sogar mit einem — ,lahmen Affen“
(mutilated monkey) vergleicht!

Diese Hekuba ist, wie die Medea, des Euripides ureigenes
Geschopf. Die llias zeichnet (22. und 24. Ges.) in nur wenigen,
groben Ziigen, eine plumpere Gestalt. Sie ist dort die besorgte
Sywiirdige Mutter“, deren Herz aber, als sie den Tod Hektors er-
fahrt, in wildem Schmerze aufschreit und die dem Sieger, dem
»Bluthund Achilleus gern die Leber mit den Zihnen zerrisse!“ In
der Aeneis (2. Ges.) ist sie noch stirker verblasst: sie hat sich
wihrend des Straflenkampfes in Troja mit ihren Tochtern zum
Herde geiliichtet, ,der Ewigen Bilder umfassend“ und sieht ihrem
Los in dumpfer Verzweiflung entgegen. In Marlowes Dido ist sie
lediglich die ,greise Hekuba“, wihrend sie im Munde des Schau-
spielers in famlet schon zur ,schlottrichten Konigin® geworden
ist, ,die barful umherlief und den Flammen mit Tranengiissen
drohte“. Die Sage aber hat sie zur grdsslichen Unholdin gewandelt,
die, eine Meute kliffender, wilder Hunde hinterher (vergl. Liitzows
wilde verwegene Jagd), durch die Liifte fahrt.

II

Die Meinungen {iber Euripides als Tragdde waren von Anfang
an geteilt. Sein dlterer Zeitgenosse, der Lustspieldichter Aristophanes
hat in den Acharnern (2.Sz.) und besonders in den Frdschen
(4. u. 5. Sz.) giftig und verhingnisvoll genug den Meister den
,Vater der Kriippelhelden* und einen ,Biihnenlumpensammler*
genannt, der mit ,sandigem Wortkram“ um sich werfe. Wenn
auch Platon (Gastmahl) dem konservativ befangenen Aristophanes
spiter das Zeugnis ausstellte, er stecke immer im Weine und sei
»nur fiir Aphrodite“, oder wenn Aristoteles (Dicitkunst) Euripides den
oiragischsten aller Dichter® hiel, so blieben jene Lasterworte eben
doch bestehen.

Als einer der ersten hat La Bruyere dem Verkannten wieder
Gerechtigkeit widerfahren lassen in seinen Caractéres, in jener
wichtigen Stelle, wo er die franzosischen Klassiker einander gegen-
fiberstellt: ,Corneille peint les hommes comme ils devraient étre,
Racine les peint comme ils sont; il semble que I'un imite Sophocle
et que l'autre doit plus & Euripide“ (Des ouvrages de [lesprit).
Seit der Ubersetzung des Kyklopen durch Shelley (The cyclops, 1819)

36



ist Euripides dann in England bekannter geworden und in Every
Man’s Library (E. Rhys, 2 Bde) jedermann zugénglich. (Vergl. auch
Coleridge : Lectures). '

In Deutschland war Lessing der erste, der dem VerstoBenen
Raum schaffte. In der Hamburgischen Dramaturgie (bes. 48, 49,
94 u. 95 Stk.) nimmt er ihn gegen die damalige Kiritik, welche die
Prologe und Monologe der euripideischen Dramen angriff, in Schutz,
indem er bewies, dass durch jene beiden Kunstmittel vielmehr
,die geheimen Anschlige einer Person®, die mit ,Furcht und Hoft-
nung* erfiillten, aufgedeckt wiirden, und auch nicht gelten lief,
dass sie die dramatische und erzihlende Dichtung miteinander
vermischten. Sein tiefgriindiges Urteil fasste er dann in folgende,
auch heute noch giiltigen Worte: ,Sophokles hat seine Charaktere
so geschildert, als er, unzdhligen Beispielen zufolge, glaubte, dass
sie sein sollten. Er versenkte das Individuum ins Geschlecht.
Euripides aber, der seine meiste Zeit in der Akademie zugebracht
hatte und von da aus das Leben iibersehen wollte, hielt seinen
Blick zu sehr auf das Einzelne gerichtet, versenkte das Geschlecht
in das Individuum und malte seine Charaktere zwar natiirlich und wahr,
wie sie waren, aber auch dann und wann ohne die héhere Ahnlich-
keit, die zur Vollendung der poetischen Wahrheit erfordert wird.“ Uber-
haupt fand Lessing gerade da h6chste Vollendung, wo andere tadelten.

Die landliufige Behauptung, das griechische Theater sei durch
Euripides in Verfall geraten, wehrte dann Goethe ab. In einem
Gespriache sagt er einmal zu Eckermann, die Kunst kénne nicht
durch einen einzigen Mann zu Fall kommen. Wenn der Meister
auch nicht mehr ,den hohen Ernst und die strenge Kunstvollén-
dung seiner Vorgdnger besafl und die Dinge ldsslicher und mensch-
licher traktierte“, diirfe man seine Werke dennoch ,nur auf den
Knien“ riigen. Seine Verehrung fiir den ,unschitzbaren Dichter®
ist spater noch gestiegen. Spricht er doch in einem Briefe an
Zelter (23. November 1831) von dem ,so grenzenlos als kriftigen
Elemente“, worauf er sich bewege ,wie eine Stiickkugel auf einer
Quecksilbersee“. Alles sei ihm zur Hand: Stoff, Gehalt, Beziige,
Verhiltnisse; er diirfe nur zugreifen.?)

1) Vergl. auch den Aufsatz: Uber die Parodie bei den Alten aus dem Nach-
lass, und Phaeton, den Versuch einer Wiederherstellung des euripideischen Dramas
aus Bruchstiicken.

37



Mit nicht minder schonen Worten gedenkt Heine (Die Roman-
tische Schuie 2. Bch.), im Gegensatz zu A. W. Schlegel, des Euripides
»Ich weifi, dass er eine lebendige Quelle von Liebe und Ehrgefiihl
war und mit seinem Tranke ein ganzes Volk entziickt und be-
geistert hat.“ Er sei nicht mehr wie Aschylos und Sophokles
»vom griechischen Mittelalter trunken“ gewesen, sondern habe sich
schon der biirgerlichen Tragodie gendhert und dem modernen, de-
mokratischen und protestantischen Elemente, das dem ,olympisch-
katholischen Aristophanes verhasst gewesen. Jean Paul hitte ihm am
liebsten ,Ehrenpforten“ aufgerichtet, um den ,Wiederhersteller reiner
Sitten zu begriiBen“ (Vorschule der Asthetik). Tieck (Kritische
Schriften) fand, dass der ,michtige Dichter“ seiner Zeit niher stehe
als Sophokles und Aschylos und dass er eine ,wundersame Ahn-
lichkeit mit unserm groBien Shakespeare“ habe.

Wenn Grillparzer, fiir den Euripides ,ein historischer, der eigent-
lich nationelle Dichter, eine Art begeisterter Pausanias“ war, schloss,
die meisten Stiicke seien ,ziemlich unbeholfen und fehlerhaft kom-
poaiert“, so wies auch er die absprechenden Urteile zurfick und
bedauerte tief, dass der Meister ,einem schlecht bestandenen Schiiler
gleich immer noch mit dem schwarzen Tifelchen“ herumgehe.

Hebbel bekennt in seinen Tagebiichern, wihrend der Arbeit
an der Genoveva mit hochstem Entziicken die Tragddien des Euri-
pides gelesen zu haben und Wagner (Oper und Drama) hat ihn
gegen ,die Geifiel des Aristophanischen Spottes“, unter dem der
Tragiker habe ,blutig® leiden miissen, in Schutz genommen. Der
feinsinnige Hans Herrig (in Deutsche Dichterhalle 1876) irrt aber
doch wohl, wenn er die Schwiche des Euripides darin sah, dass
er seine Chore habe zur Bedeutungslosigkeit herabsinken?!) lassen,
ohne dass er aber vermocht habe, ,ein unmittelbares Verhiltnis
zwischen Zuschauer und Drama herzustellen.* Die Chére in den
Troerinnen z.B. greifen in die Handlung ein, bald mit bangen
Fragen nach dem Los, bald mit rithrenden Klagen iiber das Schick-
sal oder wildem Fluche auf die Gétter. Fiir Freytag (Tecinik des
Dramas) war er das Beispiel, wie die griechische Tragtédie durch
den Gegensatz zwischen Stoffgebiet und den gréfileren Anfor-
derungen der Darstellung aufgeldst worden sei. Dennoch habe

e e

1) Vergl. Aristoteles Poetik, Kap. 18.

38



keiner seiner Vorginger besser als er verstanden, ,die Gebilde der
Sage so realistisch mit flammender, markzeriressender Leiden-
schaft zu fiillen!“

Endlich lese man nach, wie kostlich Spitteler in seiner Satire
,Professor Glauberecht Goethefest (in: Lachende Wahrheiten) sich
iiber jenen Literaturhistoriker lustig macht, fiir den Euripides ,iiber-
haupt gar kein Grieche“ war und den ,tiefsten Zerfall der grie-
chischen Poesie“ bedeutete!

Die deutschen grofien Asthetiker werteten Euripides verschieden.
Wihrend Vischer (Das Schone und die Kunst) in des ,genialen“
Meisters Zweifel an den Gottersagen einen ,hdchst bezeichnenden
Zug fir das erwachende subjektive Leben“ sieht, fehlt ihm nach
Volkelt (Asthetik des Tragischen) die ,gotterfilllte, im Géttlichen
als in einer heiligen Substanz wurzelnde Gesinnung des Sophokles*,
der einen ,bedeutenden Schritt {iber ihm stehe.

Man wundere sich nicht iiber den Widerspruch in der Wertung
dieses genialen Kiinstlers! Wahrhaft grofie Kunstwerke koénnen in
der eigenen Zeit nie ausgeschopit werden — die Troerinnen fielen
bei ihrer Erstauffiihrung im Jahre 415 v. Chr. schmihlich durch —
weil sie zu weit voraus sind. Sie miissen sich erst ihr Publikum
erziehen, ihren Richterstuhl erst schaffen. Denn die grofilen Kiinstler
reichen keine siifien Likore fiir die Menge; sie sind ,Minner von
Kaliber“, wie Vischer zu sagen liebte, und darum nur Wenigen zu-
gianglich. So kann ihre Zeit nur langsam heranreifen. 1)

Der Grad der prophetischen Sehkrait, die einem Kiinstler inne-
wohnt, ist einer der Mafistibe fiir seine Gréfle. Und diese Seh-
kraft war in Euripides besonders stark. Er sah, dass bei den Griechen
die innere GroBe sich zu verfliichtigen und dem Sportsprotzentum
Platz zu machen begann. ,In euren Fiusten, nicht in eurem Hirne,
liegt eure Grofle, Griechen, Meister in Barbarengrausamkeit® ladsst
er darum seine Hekuba rufen. Auch die Zeiten der kritiklosen
Heldenverherrlichung waren von Euripides, dem Dichter der grie-
chischen Aufklirung, weggewichen: wagte er doch, Odysseus den
,Cirsten der Gauner“ zu nennen! Doch — er blieb mit seiner
ahnungsvollen Seele allein, unverstanden. Dies trostlose Alleinsein
fraf sein Herz. Darum ist er eben der ,tragischste unter den

Dichtern“. Als er starb, trauerte Sophokles, trauerte ganz Athen,

ZURICH EUGEN MOSER
oono

1) Zu eingehenderem Studium sei auf das vorzligliche Bidndchen von
K. Heinemann: Die klassische Dichtung der Griedien (A. Kroner, Leipzig) hin-
gewiesen!

39



	Über Euripides : ein Wort zu den Aufführungen der Troerinnen im Pfauentheater zu Zürich

