
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 19 (1917)

Artikel: Aufwärts

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUFWÄRTS
Genau vor zehn Jahren brachte das erste Heft unserer

Zeitschrift ein Programm, das sich absichtlich nicht auf Einzelheiten
festlegte, sondern nur die großen Linien eines neuen Werdens
angab. Es hieß da unter anderem:

„Die wachsende Gährung, in der sich unsere Gesellschaft
befindet, wird sie unaufhaltsam zu einer Krisis und zu einer neuen
Form führen. Über den Zeitpunkt und die Art dieser Krisis, über
die künftige Gestaltung der Dinge kann man nur Hypothesen
aufstellen. Links und rechts wird von Vielen eine Wiederholung der

französischen Revolution erhofft oder befürchtet. Der Mensch geht
eben immer vom bereits Gesehenen aus; wie er dem Göttlichen
irdische Züge gegeben hat, so setzt er auch die Zukunft aus
Bruchstücken der Vergangenheit zusammen. Die Wirklichkeit jedoch ist
unendlich reich an ganz neuen Formen derselben ewigen Gesetze ;

ihre Fruchtbarkeit tibertrifft jede Phantasie.

Wir verzichten daher auf Zukunftsbilder und weitgehende
Programme und konstatieren zunächst einfach die allgemeine Erwartung

einer großen Wandlungt Überall, wo Menschen denken und
fühlen, in der Werkstatt des Arbeiters, im Hörsaal der Universität,
im ärmlichen Zimmer, wo die Witwe für ihre Söhne arbeitet, in
der Dachstube, wo der Jüngling die Worte eines großen Dichters
in seine Seele aufnimmt, überall harrt man mit Hoffen und Bangen
der Dinge, die kommen müssen...

1



In einer Zeit, wo man rechts so gut wie links sich in allen
Dingen an den Staat wendet, von diesem abstrakten Wesen das

Heil erwartet und auf innere Kraft und Anstrengung verzichtet, da
rufen wir nach Individualitäten; der Tag ist nah, wo aus dem
Felsen der persönlichen Überzeugung der Quell entspringen wird,
an dem sich die Menschheit labt.

Das Wissen (man gebe diesem Worte seine edelste, geistige
Bedeutung : die Erkenntnis der Gesetze), das vor Jahrzehnten eine

neue Religion sein sollte, versteinert sich allmählich zur
Gelehrsamkeit; das Leben (worunter wir nebst den praktischen auch die
inneren Erfahrungen, die stille Sehnsucht des Menschen verstehen)
hat sein sicheres, klares Ideal verloren; und Wissen und Leben
sind, trotz der Ausbeutung der Wissenschaft, durch eine Kluft
getrennt. Hier werden wir einsetzen; es sollen Wissen und Leben
harmonisch zusammenarbeiten zur Bildung zielbewusster
Individualitäten.

Der einzelne Mensch hat nur wenige Jahrzehnte im vollen
Besitze seiner Kräfte zu leben ; es gilt für ihn, sich in dieser kurzen

Spanne Zeit als ein in der Ewigkeit und Unendlichkeit denkendes
Wesen zu fühlen; er soll, wie Spinoza sagte, die Dinge und sich
selbst betrachten „sub specie aeternitatis". Er allein vermag das

nicht, weder durch Geld noch durch Wissen; er bedarf der

Anregung durch Widerspruch und Sympathie. Er soll nehmen und geben.

Wo erhebt sich das Absolute in Zeit und Raum? In unserer
Seele. Es ist die Anstrengung selbst, mit der wir, über die Schwäche
und Schranken unserer Persönlichkeit hinaus, nach der Pracht,
nach dem Wunder einer idealen Menschheit streben. In dieser
Vorahnung eines Lebens, an dem wir von ferne mitarbeiten, besiegen
wir den Tod. Er kann die Saat nicht zerstören, er kann es nicht
ungeschehen machen, dass die Augen unseres Geistes sich am
harmonischen Gesetze des ewig Wahren, Guten und Schönen
entzückt haben. Und sollte auch die Menschheit selbst verschwinden,
so hätte sie doch gelebt, als ob sie ewig wäre, und hätte damit
die Ewigkeit verdient.

2



Wir wollen also dazu beitragen, kräftige Individualitäten zu
bilden, die der Menschheit dienen sollen; wir wollen Kräfte
zusammenführen, die vereinzelt das Gute nicht erreichen, nach dem
sie ehrlich streben. Das Wissen ohne Leben wird zur unfruchtbaren

Gelehrsamkeit; der Gelehrte, der in sich den Menschen
erstickt, begibt sich auf eine gefährliche Bahn; er hilft, ohne es zu
wollen, einer marktschreierischen Ausbeutung der Wissenschaft.
Und wer dem Leben das Wissen nicht gesellt, der verzichtet auf
die schönsten Eroberungen der modernen Kultur; er bleibt das

Opfer der Schablone einer veralteten Gesellschaft. Wer aber die
Synthese versucht und schmerzliche Erfahrungen dankbar verwertet,
dem wächst das Bewusstsein seiner moralischen Persönlichkeit mit
ihren heiligen Rechten und ihren freudig und selbstlos übernommenen

Pflichten. Er weiß, wozu er lebt: zur Bildung einer
besseren, glücklicheren, sonnigeren Menschheit."

'Jf **

Diese allgemeine Richtung wurde vor zehn Jahren skizziert; die

Verwirklichung ging, wie immer und überall, etwas langsamer vor
sich als man es erwartet hatte. Von den Schwierigkeiten, die wir
zu überwinden hatten, soll hier nicht die Rede sein, wie lehrreich
das Kapitel sein möchte; nein, im Momente wo wir siegen, soll
das Bittere vergessen und sollen bloß Worte des Dankes
ausgesprochen werden, an alle diejenigen, die durch Beiträge und

Anregungen und wohlwollende Kritik mitgeholfen haben. Viele sagen
und schreiben mir, die Zeitschrift sei ihnen unentbehrlich, sie hätten
viel dabei gelernt. Ich kann bloß antworten, daß derjenige, der am
meisten gelernt hat, eben der Schreiber dieser Zeilen ist.

Die Zeitschrift ist im wahren Sinne des Wortes ein Werk der

Mitarbeit; sie soll es immer mehr sein, durch eine noch regere
Benutzung der Diskussion.

Der Weltkrieg hat die große Krisis zum Ausbruch gebracht,
von der schon 1907 hier die Rede war. Sie hatte natürlich auch
eine direkte Wirkung auf unser Unternehmen. Seit drei Jahren hatten
wir etwa 200 Abmeldungen, und dafür ungefähr 1000 neue
Anmeldungen. Im Oktober 1914 musste ich als eigentlicher Redaktor

einspringen; bei der knappen Zeit, die mir dazu zur Verfügung

3



steht, musste ich meine Kraft auf den politischen Teil konzentrieren

; das Literarische, die Kunstkritik und die Bücherschau haben
darunter gelitten ; diesem Übel wird nun abgeholfen ; vom
November an wird in jedem Hefte der literarischen und künstlerischen

Tätigkeit der deutschen und der welschen Schweiz ein bestimmter
Raum gewidmet.

Es ist uns überhaupt gelungen, eine Anzahl hervorragender
Schweizer als ständige Mitarbeiter zu gewinnen, — was uns aber
in keiner Weise hindern wird, öfters auch Fremde zum Worte
kommen zu lassen, worüber in einem nächsten Hefte mehr. Die
Nummer vom 15. Oktober wird in der Hauptsache dem Probleme
der Freiheit gewidmet werden, mit Beiträgen von Pfarrer Ad. Keller,
Prof. Egger und Robert de Traz.

Kunst, Literatur, Wissenschaft und Politik sollen aber hier
immer deutlicher vom höheren Standpunkt der Kultur, d. h. der

Lebensauffassung^betrachtet werden. Darin lag von Anfang an der

tief einheitliche Charakter unserer Zeitschrift, oder wenigstens ihre

Absicht, die sowohl den Mitarbeitern wie auch den Lesern immer
vertrauter werden soll.

In diesem Zusammenhang sei hier ein Brief zitiert, den ich
kürzlich von einem treuen, verständnisvollen Leser und Mitarbeiter
erhielt. Er schrieb:

Darf ich die Gelegenheit benützen zu einer Anregung, die
Sie vielleicht für zutreffend halten und verwirklichen können?

Der Kampf gegen die „Realpolitik" auf allen Gebieten des

Lebens setzt etwas voraus, das bei sehr vielen Intellektuellen von
heute fehlt: die Überzeugung von der sittlichen Freiheit des

Menschen. Was heißt Recht und Unrecht, Freiheit und Fortschritt,
Gut und Böse ohne diese Überzeugung? Was soll mir ein Idealismus,

wenn ich doch nichts dazu tun kann, das Ideal zu verwirklichen?
Dass durch die ganze Entwicklung speziell der Naturwissenschaft,

durch den Geist an unsern Hochschulen zur Zeit der
Jahrhundertwende, durch unsere gesamte populär-naturwissenschaftliche
und -philosophische Literatur, soweit die letztere nicht religiös
orientiert war (aber welcher junge Mann war damals nicht über
alles, was Religion hieß, erhaben?), die Idee des absoluten
Determinismus in die Köpfe der Studierenden hineingehämmert wurde,
zeigen Sie ja selbst in Ihrem „Zusammenbruch eines Systems".

4



Sie schildern dort auch Ihren Entwicklungsgang, in dem ich
in der Tat mehr oder weniger auch den meinigen und den manches
Studienkameraden wiedererkenne. Da sagen Sie uns, was alles
Sie zum Wiederanpacken vieler Probleme, „die der junge Student
in redlichem Ungestüm gelöst zu haben glaubte", veranlasste, und
dass Sie über jene „wissenschaftliche Erkenntnis" hinaus zu einer
„anderen Wahrheit" gelangt seien. Aber Sie zeigen nicht klar den

Weg, auf dem Ihnen das gelang, so dass ein Anderer Ihnen darauf
folgen könnte. Ich glaube allerdings, den Weg auch zu kennen:
er führt über den steinigen Pfad praktischer Lebenserfahrung.

Und so werden Sie sagen: „Man soll nicht den kalten
Verstand verwenden, wo es sich um ein Erlebnis handelt!" (p. 431.)
Oder Sie werden hinweisen auf den ganzen Geist von Wissen und
Leben. Diesen Geist soll der Leser erfassen, aber auch nicht mit
dem Verstand allein, erleben soll er ihn und unmerklich wird er
den alten Geist überwinden.

Aber haben wir wirklich Zeit, zu warten, bis alle brauchbaren

Köpfe unserer Generation auf diesem Wege so weit gelangt sind
Bis sie den alten Geist soweit überwunden haben, dass nicht der
Zweifel sie stets wieder erfasst und sie am zielbewussten Handeln
hindert?

Ich möchte nicht sprechen von jenen, die mit fünfundvierzig
Jahren noch auf dem Standpunkt ihrer Studentenjahre stehen,
sondern nur von jenen, die praktisch darüber hinausgewachsen sind,
die in ihrem Handeln und Denken sich z. B. von einem „Monismus"
Häckelscher oder Ostwaldscher Observanz frei gemachF haben, die
aber in den Stunden, wo sie die Probleme wieder sich nach allen
Richtungen überlegen, von ihrem „kritischen Verstand" je und je
zurückgeführt werden zur „wissenschaftlichen Erkenntnis", dass in
dieser Welt des Kausalgesetzes für „Willensfreiheit" nirgends ein
Platz sei.

Und dann denke ich auch an unsere heranwachsende junge
Generation: ich sehe auch sie noch Häckel lesen. Im
naturwissenschaftlichen Unterricht der Mittelschule (und an der
Hochschule wird es nicht viel anders sein), herrscht weitherum noch
der alte Geist. So glaubt auch die Jugend von heute, einseitig
orientiert, mit dem Verstände allein alle Rätsel der Welt lösen zu
können, im gleichen Sinne wie wir damals.

5



Müssen und können wir warten, bis auch sie, vielleicht etwas
rascher und schmerzloser als wir, durch die praktische
Lebenserfahrung zur Überwindung des absoluten Determinismus gelangt,
mit der Gewissheit, dass manchem sonst ganz tüchtigen Kopf das

überhaupt nie gelingt, dass er im Skeptizismus stecken bleibt?
Nun kommt meine Hauptfrage : Gibt es wirklich keine Möglichkeit,

auf einem für alle kritischen Köpfe gangbaren Weg des
Verstandes vom Determinismus zur Überzeugung wenigstens der
Möglichkeit einer sittlichen Freiheit zu gelangen?

Man sagt, Kant habe diesen Weg gewiesen (siehe z. B. Ernst
Marcus, Kants Weltgebäude, eine gemeinverständliche Darstellung,
München 1917). Aber warum zeigte man uns in unsern Mittel-
und Hochschuljahren diesen Weg nicht? Es ist nicht eines jeden
Sache, sich bei Kant selber Aufschluss zu holen. Zu weiterausholendem

Philosophie-Studium fehlte den meisten von uns die
Zeit, und in den Kollegien gewisser Philosophieprofessoren von
damals wurde eine Sprache gesprochen, die wir nicht verstanden
(da verstanden wir Häckel und Ostwald viel besser!). Dazu war
gerade jener Teil der Philosophie, auf den es eigentlich ankam,
sehr stark theologisch orientiert.

Und wie es damals war, wird es im wesentlichen heute auch
noch sein. (Ich will mich gerne eines bessern belehren lassen.)

Da Wissen und Leben von den Suchenden aller Jahrgänge
gelesen wird, so könnten Sie sich ein großes Verdienst erwerben
und sich vor allem die Jungen, aber auch viele unter den „Alten"
zu Dank verpflichten, wenn Sie gelegentlich einmal dieses Problem
von kundiger Seite beleuchten ließen, wenn Sie gelegentlich
Hinweise auf auch für nicht speziell philosophisch geschulte Leser
verständliche, sich aber doch an den Verstand wendende Literatur
dieser Art brächten.

Ich bin überzeugt, dass auf diesem Wege für manches von
Ihnen ausgestreute Saatkorn ein besserer Boden geschaffen werden
könnte.

* **

Dieser Anregung, die das schwierigste aber auch das

wichtigste aller Probleme aufstellt, kommen wir sehr gerne entgegen.
Schon am 1. Februar 1909 hat der Verein Wissen und Leben einen

6



Diskussionsabend veranstaltet, der mit einem Vortrag von Prof.
Forel über „Determinismus und praktische Moral" eingeleitet werde.1)
Das Ergebnis war kaum befriedigend; die Diskussion wurde zwar
lebhaft benutzt ; es steckten aber die Meisten noch viel zu sehr in
der deterministischen Lehre; seither ist in vielen Geistern ein
Wandel vor sich gegangen, unter dem Einfluss der Ereignisse und
nicht zuletzt unter dem Einfluss von Bergson. So können wir
das Problem mit frischen Kräften wieder aufnehmen.

Es ist eben etwas Neues im Werden. Wer seit drei Jahren
nichts gelernt hat, v/er bei den alten Formeln bleibt, der ist für
morgen unbrauchbar. All diejenigen aber, die ein neuer,
aufkeimender Glaube allmählich zusammenführt, die sollen einander
die Hände reichen. Ihnen allen sei hier nochmals das tiefe Wort
eines Alexandre Vinet zur Überlegung gegeben:

„Ich will den Menschen als Herrn über sich selbst, damit er
den Andern besser diene."

LAUSANNE E. BOVET

ZUM
GEDICHTE VON HEINRICH LERSCH

Wir haben schon früher (19. Heft, X. Jahrgang) auf diesen großen, echten
Dichter hingewiesen, der als Sänger des ringenden Deutschlands, und, was uns
noch wichtiger ist, der gequälten Menschheit Verse geschaffen hat, die in ihrer
innigen Glut und Schönheit weiterleben werden.

Lersch hat den Krieg in seiner ganzen Schauerlichkeit mitgemacht. Unter
seinem Eindrucke entstunden, fern von allem, was nach gekünstelter Literatur
und Schablone riecht, der von uns besprochene Gedichtband Herz, aufglühe
dein Blut! und die im Druck befindlichen Lieder und Gesänge (beide im Diederichs
Volksvereins-Verlag M. Gladbach, Jena). Eine Neuauflage von früheren, sehr ver-
schiedenwertigen Gedichten, die unter dem guten Titel Abglanz des Lebens zu-
sammengefasst wurden, weist scharf und verheißungsvoll darauf hin, dass dieser
leidenschaftliche, erlebnisreiche Poet die Gabe besitzt, dem Leben seine schönsten
Sänge : den Sang der Arbeit und der Liebe abzulauschen. Wächst Lersch auch
fortan in dem Maße wie bisher der Reife entgegen, so glauben wir in ihm einen
herrlichen „europäischen" Dichter verkünden zu dürfen.

ZÜRICH K. w. SEELIG, Sohn

*

x) Siehe darüber mein Referat in der Neuen Zürdier Zeitung vom 5.
Februar 1909.

7


	Aufwärts

