Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Eine anglikanische Kritik des Protestantismus
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L]
~ 3

(R - ® 4

EINE ANGLIKANISCHE KRITIK
DES PROTESTANTISMUS

Nicht nur Heere und Voélker kampfen heute mit einander
einen erbitterten Kampf, sondern Ideen, politische Prinzipien,
Gesellschaftsformen. Das neue Europa, auf das wir hoffen,
kann auch gar nicht durch Waffen geschaffen werden, son-
dern nur durch einen Sieg geistiger Lebensmichte. Diese
entspringen nicht unserm kliigelnden Verstande, nicht unserm
absichtlichen Willen; sie sind auch nicht aus alten Biichern
oder neuen Gesetzen und Vertrigen zu gewinnen. Sondern
immer ist die Seele der fruchtbare Urgrund gewesen, aus
dem das Neue, Bessere, Heiflersehnte heraufstieg. Aus dem
erschiitterten, leidenden, glaubigen und hoffenden Gemiite
sind immer wieder Krafte hervorgebrochen, die der verirrten
Menschheit wieder ein Stiick vorwarts halfen. Formeln,
Schlagworter, Theorien, Systeme, Methoden tun es nicht.
Wir werden daher gut tun, aufmerksam zu lauschen, nicht
auf das Waffengetose, die diplomatischen Reden, die Zeitungs-
artikel, sondern auf die tiefern und weniger lauten seelischen
Bewegungen unserer Zeit, die sich an der Not, an der Sehn-
sucht, am Glauben entziinden.

Auch diese geistigen Lebensmichte sind dem mensch-
lichen Gesetze des Kampfes unterstellt. Deshalb miissen wir
uns gefasst machen auf den einzigen Kampf, der des mensch-
lichen Wesens wiirdig ist, auf tiefe edelste, geistige Ausein-

505



andersetzungen zwischen Kraften und Bedirfnissen der
Menschenseele, die zur Wirkung kommen wollen. Keine Form
unseres bisherigen kulturellen und sozialen Lebens wird un-
besehen und ungepriift in die neue Zeit hiniibergenommen
werden konnen. Keine wird auf ihr Alter, auf ihr Ansehen,
auf ihr Recht pochen durfen, sondern sie wird beweisen
miissen, was an weltbewegender und bauender Kraft in ihr
lebendig ist.

Auch die Religion. Sie hat iiberall da ihr Recht verloren,
wo sie zu einem Eiskasten fiir alte Wahrheiten geworden
ist. Sie kann fiir die heutigen Menschen ihr Existenzrecht
nur da aufrecht erhalten, wo sie imstande ist, eine geistige
Wirkung zu entziinden, Menschen im Allertiefsten zu ver-
binden und das Hochste in ihnen zu entfachen. Was wir vom
religiosen Leben erwarten, ist nicht nur die pietatvolle Bewah-
rung alter Uberlieferung und bloBer Form, sondern eine neue
Erschiitterung, Entziindung und Einigung unserer Seelen, die
durch ein tieferes und wahreres Verhiltnis zum Unendlichen
befiahigt werden, das Endliche besser zu verwalten als bisher.
Was jede Religionsform so an verborgener Kraft enthalt, wird
in langen geistigen Auseinandersetzungen sichtbar werden,
die nicht in Dialektik, in blofle theoretische Streitigkeiten
ausarten diirfen, sondern den Beweis des Geistes und der
Kraft zu erbringen haben.

Alle die verschiedenen geistigen Kiampfe, die bereits ent-
brannt sind, alle die politischen, sozialen, psychologischen,
kulturellen Auseinandersetzungen hiéngen im Grunde zusam-
men und haben nur ein einziges riesiges Schlachtfeld, die
europaische Seele. Die religiosen Kiampfe gehoren durchaus
in diesen Zusammenhang hinein. Ja, sie sind vielleicht allein
imstande, allen tbrigen Auseinandersetzungen jene prinzi-
pielle Tiefe, jene Abgriindigkeit und weltumfassende Span-
nung zu geben, ohne die die Neuschopfung einer Welt nicht
denkbar ist.

Dass die Jahrhunderte alte Spannung zwischen Protestan-
tismus und Katholizismus immer wieder neu geladen wird,
wissen wir alle und hoffen nur, dass dies Problem eines Tages
aus dem Stadium des bloBen Streites und Zankes in das

506



gewinnbringendere einer wirklichen verstiandnisvollen Aus-
einandersetzung trete. Dass der (egensatz zwischen Luthertum
und Calvinismus wieder lebendig geworden ist, haben die
Leser dieser Zeitschrift letztes Jahr selber mitansehen kénnen.

Heute wird es an einer neuen geistigen Front unruhig :
die anglikanische Kirche macht mobil fiir ihren Kampf, den
sie sowohl gegen den Katholizismus wie gegen den Protestan-
tismus fiihren zu miissen glaubt. Ein Zeugnis davon ist das
bedeutende und umfangreiche Buch des anglikanischen Theo-
logen und Kirchenmannes Charles Osborne iiber die Religion
in Europa und die Weltkrisis ).

Die anglikanische Kirche ist neben dem Lutherthum und
dem reformierten Protestantismus des Zwinglischen und des
Calvinischen Bekenntnisses der dritte Ast, den der Baum der
Reformation getrieben hat. Man darf von ihr sagen, dass sie die
konservativste Form der Reformation darstellt. Ein katholischer
Kirchenbegriff und eine starke Anlehnung an den englischen
Konservativismus ersparten dieser Kirche alle Stiirme, die
die neuere Kritik seit der Aufklarung den protestantischen
Kirchen gebracht hatte. Sie wurde deshalb immer mehr zu
einer Kirche der obern Klassen, ohne enge Fithlung mit den
Volksmassen, ,the most ladylike of Churches”. Sie vermied
es, mit den neuern treibenden Kriaften in Bertihrung zu kommen,
die das Ideal eines englischen Gentlemans von Ruhe, Kom-
fort und vornehmer Reserve erschiittern konnten.

Das ist in den letzten Jahren anders geworden. Die jiingere
heranwachsende Geistlichkeit tritt unter der Fihrung von
Mannern, wie Denison, Froude, Baron Hiigel, immer ent-
schlossener aus der tiiberlieferten Beschaulichkeit und vor-
nehmen Zuriickhaltung heraus und stellt der Kirche neue
Aufgaben. Angesichts des katholisierenden Zuges der vor-
nehmen englischen Gesellschaft und der Durchdringung der
Arbeiterschaft mit sozialistischen Ideen wird es jenen Ménnern
deutlich, dass eine mneue Orientierung der Kirche an diesen
beiden Stromungen der Zeit nicht vorbeigehen darf.

1) Charles E. Osborne, Religion in Europe and the World Crisis, London
Fisher Unwin 1916.

507



Dem Zug zum Katholizismus kommt nun diese neuere
Bewegung innerhalb der anglikanischen Kirche, the Oxford
movement, entgegen durch eine neue Belebung des katholi-
schen Kirchenbegriffs. Katholisch heifit ,allgemein“. In diesem
Sinne hat die anglikanische Kirche nie auf Katholizitat ver-
zichtet, d. h. auf den Anspruch, eine allgemeine Kirche dar-
zustellen, die durch direkte bischofliche Nachfolgerschaft und
Treue gegeniiber der Uberlieferung mit der Kirche des Ur-
christentums zusammenh#éngt. Diese Betonung des Katholi-
schen bedeutet aber nun nicht etwa eine Hinneigung zum
romischen Ultramontanismus, mit dem sich England nie wird
versohnen konnen. Osborne ist da unerbittlich gegeniiber
der heutigen katholischen Kirche, die ihm nicht mehr als ein
Organismus, sondern als seelenloser Mechanismus erscheint,
dessen Belastung Ultramontanismus und Klerikalismus heiflen.
Sie ist nach ihm dem religiésen Imperialismus und Absolu-
tismus verfallen, dem Willen zur Macht, der iiberall das Ver-
derben der Seele wird. Will der Katholizismus der Mensch-
heit einen wirklichen Dienst leisten, so misste er sich von
der ,romischen Malaria“, der jetzigen Form des Papsttums,
losen. Denn so wie der Katholizismus die Starke des Papst-
tums, so ist das Papsttum die Schwiche des Katholizismus.
Das Papsttum habe sich immer mehr realpolitisch gezeigt als
idealistisch, mehr diplomatisch als prophetisch, mehr schlau
als weise. Das heutige Papsttum sei eine Art kirchliches
Preuflentum, in dem der Geist Loyolas umgehe. Der Papa
Angelicus sei noch nicht gekommen, der den alten, wahren,
echten Katholizismus der katholischen Kirche zuriickgebe.
Wie der Habicht die Taube in seinen Krallen, so hilt nach
Father Tyrell der romische Katholizismus den wirklichen in
seiner Macht.

Diesen wirklichen Katholizismus nun will das Oxford
Movement in der anglikanischen Kirche darstellen. Eine
wirkliche katholische Kirche ist nicht ein zusammengewiirfel-
ter Haufe von gléaubigen Individuen, sondern der Leib Christi,
die Inkarnation oder Fleischwerdung des Unsichtbaren in der
sichtbaren Welt. Diese Fleischwerdung findet ihren stiarksten
Ausdruck in der Eucharistie, in der Messe. Dort wird das

508



Gottliche den Sinnen und der Phantasie zuginglich gemacht.
Ohne Sakrament daher keine Kirche. Dabei wird das Sakra-
ment nicht etwa auf zwei oder sieben beschriankt. Es gibt
im Grunde tausend Sakramente. Das Leben selber wird zum
Sakrament iiberall da, wo es als ein Sichtbares das Unsicht-
bare fasst und darstellt. Finitum capax infiniti. Ebenso wie
das Sakrament gehort auch der ordnungsgemif geweihte
Priester zur Kirche, der das Sakrament verwaltet und die
Reinheit der evangelischen Uberlieferung und Nachfolge sicher-
stellt. Der Priester darf aber nicht zum aristokratischen
Herrscher werden, sondern soll in freiwilliger Askese der
Gemeinde das evangelische Ideal vorleben. Erst da, wo
Sakrament und Priester gegenwirtig sind, ist auch ein Kultus
moglich. Ohne Kultus aber gibt es keine wirkliche Kirche,
keine bindende sichtbare Gemeinschaft, die die Welt der
Sinne ebenso begreift wie die Welt des Geistes. Eine un-
sichtbare Kirche ist keine Kirche. Nur eine sichtbare Kirche,
in welcher das Grundbediirfnis des frommen Menschen, die
Anbetung, sichtbar zum Ausdruck kommt, verdient diesen
Namen und ist wirklich imstande, nicht nur eine Schar von
Auserlesenen, sondern wirklich die Masse des Volkes zu um-
fassen.

Von diesem Xirchenbegriff aus bt nun Osborne eine
scharfe Kritik am gesamten Protestantismus. Wenn schon
seine liberale Form in besonderer Verdammnis steht, so
macht er im Grunde doch keinen wesentlichen Unterschied
zwischen den einzelnen protestantischen Kirchen, oder etwa
zwischen dem festlandischen und dem englischen Protestan-
tismus oder Puritanismus. Er glaubt vielmehr schon in
der Reformation, in den Reformatoren selbst die Wurzel
einer im Grunde unchristlichen Entstellung unserer Religion
bloBlegen zu konnen. Die Reformation war eigentlich eine
Emporung, eine sektiererische Aufhebung der Katholizitit.
Luther war ein ,Philister mit Genie“. Seiner bauernhaften
Starke fehlt die Verfeinerung und Milde. Seine Heirat war
ein Schlag ins Gesicht eines deutlichen Gebotes Christi.
Seinem Werke fehlen die wirklich bauenden sozialen und
konstruktiven Elemente. Er erloste die Menschen von der

509



Sklaverei der Werke, um sie in die Sklaverei ihrer eigenen
Gefithle zu stirzen. Zwingli ist ein trockener Rationalist.
Calvin kommt etwas besser weg. Er hat mehr fiir die Frei-
heit getan als Luther. Er hat kraftigen Rassen, wie den
Hollandern und Schotten, den Neuenglindern, eine tonische
Ladung ins Blut mitgegeben. Aber im Grunde ist er doch
nicht aus einer engen intoleranten Anschauung heraus-
getreten. Er hat den Menschen als Futter fir die Holle an-
gesehen und hat mit seiner Erwihlungslehre warmes, weiches,
seelisches Leben gequilt und getotet. Wenn der Calvinismus
auch nie zum Diener des Despotismus und Absolutismus
wurde, wenn er auch in den alten Puritanern eine seltene
Geistesgrofie erzeugte, so muss er dem menschlichen Geiste
doch fremd bleiben durch seine Kialte und logische Abstrak-
tion. Er schuf der Seele nicht ein wirkliches Wohlsein, ist
auch nie wirklich von einem demokratischen Geiste erfiillt,
sondern treibt zu einer aristokratischen, willkiirlichen Aus-
lese geistig hochstehender Menschen und ist daher keine
Religion fir die Massen. Die Reformation war nach Osborne
eine Periode der Analyse, einer allerdings nétigen Demolition,
ein Gerichtstag iiber die Christenheit. Sie ist theologische
Abstraktion, nicht wirkliches Licht, nicht Erbauung, Syn-
these. Kurz, der Reformation fehlt es an Liebe. Ihre Be-
deutung ist immer noch groffi. Aber sie hat keine Botschaft
fur eine neue Zeit, die nach Liebe und briderlicher Gemein-
schaft schreit.

Osborne wirft dem Protestantismus im besondern vor,
keine eigentliche Kirche geschaffen zu haben. Er ist in seinem
Wesen subjektiv, individualistisch und aristokratisch; also
antikatholisch. Er ist entstanden aus der Bekiimmernis des
Einzelnen um sein Heil, nicht aus dem Bediirfnis nach Ge-
meinschaft mit Christus und den Briidern. Er tibersieht ganz,
dass die Kirche, wie schon die Religion der Primitiven zeigt,
in der sozialen Natur des Menschen vorgebildet ist und aus
einem uns natirlichen kollektiven Sinn herausgeboren wird.
Unus christianus est nullus christianus. Die protestantische
Kirche ist nicht demokratisch, sondern aristokratisch, und
ist nach Doéllinger entstanden aus einer Ehe zwischen Fiirsten

510



und Professoren. Der Protestantismus hat durch seine Ab-
lehnung des sakramentalen Charakters der Kirche ihren
Gehalt vergeistigt und damit verfliichtigt und dem Christen-
tum so das Herz herausgeschnitten. Denn das Innere ist
nicht vollstindig ohne das AuBere, eben das Sakrament. Er
hat fiir eine EKlite gesorgt aber nicht fiir die Masse, die
das Heilige mit den Sinnen und der Phantasie schauen
und betasten will. Die Atmosphére von Anbetung, Mystik,
‘Wunder und Heimeligkeit der katholischen Kirche hat einem
einseitigen Spiritualismus und Intellektualismus Platz gemacht.
Das institutionelle und mystische Element ist neben dem intel-
lektuellen zu kurz gekommen.

An dieser Uberbetonung der Idee ist vor allem die deutsche
Theologie, die liberale insbesondere schuld. Sie hat die Idee
an die Stelle der Geschichte gesetzt. Wenn Harnack das
Wesen des Christentums in den Satz: Gott und die Seele! zu
fassen sucht, so hat er damit nur eine Tatsache des mensch-
lichen Bewusstseins verkiindet, die wenig mehr zu tun hat
mit der historischen Fleischwerdung des Goéttlichen in der
Menschenwelt. Die Erlosungsgeschichte ist damit zu einer
Kulturphilosophie geworden und die Botschaft von Golgatha
ist dann nur noch eine Vorausnahme von Kants Moral-
philosophie.

Der heutige Krieg hat nach Osborne in einer erschrecken-
den Weise die Unchristlichkeit des Protestantismus enthiillt.
Die grofie Periode, die mit der Reformation begann, neigt
damit ihrem Ende zu. Die jetzige Welttragodie ist der Tod
des Protestantismus?). Im germanischen Protestantismus hat
eine unheilvolle Verquickung der Religion mit dem Willen
zur Macht stattgefunden. Dafiir werden zwar allerdings die
Hohenzollern in besonderer Weise verantwortlich gemacht.
Aber die Wurzeln dieses Unheils miissen doch im germanisch-
protestantischen Wesen selber liegen, denn auch der germa-
nische Sozialismus hat vielmehr als der englische eine Ver-
bindung mit Materialismus und Machtwiinschen eingegangen.

1) Was werden die amerikanischen Briider, die franzdsischen Protestanten
dazu sagen?

011



Das heutige Weltereignis wurzelt doch in der Reformation,
im protestantischen aufriihrerischen und gewaltsamen Tempe-
rament selbst. Der Protestantismus muss heute vor allem
degermanisiert werden sowie das Christentum einst deroma-
nisiert wurde. Sonst ist keine Einigung in der europaischen
Volkerfamilie moglich.

Wire dies Buch das Werk eines gewohnlichen Fanati-
kers, dessen Urteil durch Kriegspsychose verblendet worden
ist, so konnten wir es ruhig auf den grofien Scheiterhaufen
von Missverstandnissen und Verkennungen legen, den die
Kriegszeit aufgehauft hat und den wir Neutralen immer
wieder in Brand zu stecken versuchen. Aber es ist sympto-
matisch. So denkt im Grunde der lebendigste und tatigste
Teil der anglikanischen Iirche. Sie steht tatsiéchlich im
Kampfe nicht nur mit dem rémischen Katholizismus, sondern
auch mit dem Protestantismus im eigenen Lande, mit den
Nonconformisten und ihren verschiedenen Richtungen und
weil gerade in jlingster Zeit bedeutsame Eroberungen in an-
dern Kirchen zu machen, wie z. B. den berithmten Prediger
Campbell, der zu ihr tbertrat. Jene Vereinigungsversuche
wie sie in der siidafrikanischen Konferenz zu Kikuyu an-
gestrebt wurden, lehnt diese katholisierende ritualistische
Richtung der anglikanischen Kirche als unzulifligen Pan-
protestantismus schroff ab.

Wenn wir uns mit dieser Kritik des Protestantismus
uberhaupt befassen, so geschieht es nicht nur wegen des Riick-
haltes, den sie in der Stimmung einer grofien und bedeutenden
Kirche besitzt, sondern vor allem wegen des Zusammenhangs
mit der heutigen Weltkrisis, in den sie hineingestellt wird,
wegen der Ehrlichkeit, mit der auch die Zustande der eigenen
Kirche und des eigenen Volkes freimiitig kritisiert werden,
wegen des Glaubens an eine grofie, gemeinsame christliche
Zukunft der europiischen Voélker und wegen der warmen,
aus wahrer Not und Sehnsucht stammenden Aufforderung,
an einer neuen Einigung und Verséhnung Europas mitzu-
arbeiten. Solche Aufforderungen miissen in der Schweiz immer
Gehor finden. Um ihrer willen wird gerade der schweize-
rische Protestantismus nicht an dieser Kritik hangen bleiben,

012



die auch ihn trifft, sondern sich ein grofies und umfassendes
Verstandnis hintiber und heriiber zwischen den verschiedenen
Geistesarten bewahren, das weder durch Fanatismus noch
Unverstand getriibt oder gemindert werden kann.

Gegentiiber der Kritik am Protestantismus gibt Osborne
ehrlich zu, dass auch das eigene Volk und die eigene Kirche
noch weit von dem Ideal entfernt seien, das er aufrichtet. Er
muss gestehen, dass auch England nicht mit weiflen Héanden
aus der Geschichte hervorgegangen sei. Er geifielt scharf die
selbstgefallige, insulare Beschranktheit, die von Andern nichts
Jlernen will, den Pharisaismus, von dem England selten frei
gewesen sei, den Aberglauben, das auserwihlte Volk zu sein.
Er hat scharfe Augen fiir die englische Tragheit der Seele
und den selbstgeniigsamen Hochmut, die sich oft hinter der
kirchlichen Rechtglaubigkeit und dem offiziellen Kultus ver-
bergen.

Aber trotz diesem Willen zu gerechter Beurteilung bleibt
das Buch ein Symptom der heute herrschenden babylonischen
Sprachenverwirrung, in welcher auch die sich nicht mehr ver-
stehen konnen, zwischen denen doch ein innerer geistiger
Zusammenhang besteht, bestehen sollte wie zwischen der kon-
tinentalen und der englischen Reformation.

Diesem anglikanischen Urteil iiber den gesamten Prote-
stantismus fehlt es an der elementarsten historischen Gerech-
tigkeit. Sogar der eigenen Geschichte gegeniiber! Was wére
England geworden ohne die revolutionire Kraft seiner Puri-
taner, eines Cromwell vor allen? Sie sind als echte Séhne
der Calvinischen Reformation diejenigen gewesen, die in der
englischen Revolution und dann in Amerika der modernen
Demokratie den Boden bereiteten. Ohne Cromwell héatte
weder der Protestantismus noch sogar die anglikanische
Kirche selbst die heutige Ausbreitung und Bedeutung in der
Welt gefunden.

Der katholisch sakramentale Kirchenbegriff der Angli-
kaner tribt ihnen vollstindig den Blick fiir die unleugbare
Tatsache, dass die Reformation vor allem als eine grofie und
notwendige Befreiung des geistigen Lebens aufgefasst werden
muss. Die innere Freiheit ist die Mutter aller iibrigen Frei-

513



heiten. Vom innersten Zentrum des Menschen, vom Gewissen,
vom Glauben, vom Denken her breitet sich die Freiheit iiber
die Welt aus. Der Mensch, der dort nicht frei ist, bleibt ein
Kind oder. ein Sklave, und wenn er alle politischen Freiheiten
der Welt besafle. Diese Freiheit hat uns die Reformation
erstritten. Gewiss, sie schenkte sie auch Menschen, die sie noch
nicht vertragen koénnen und missbrauchen; denn der Mensch
vertragt nur soviel Freiheit als er dafir reif ist. Wem man
die Freiheit an den Kopf wirft, dem wird sie zum Schaden.
Wer aber in Druck und Not nach der Freiheit sich sehnen
muss und bereit ist, sich fiir sie zu opfern, dem wird sie
zum heiligen Erlebnis einer neuen Menschwerdung. A deep
distress has humanised my soul, sagte Wordsworth. Solche
Not hat auch die europaische Seele vermenschlicht, indem
sie ihr die Freiheit errang, ohne welche menschliches Wesen
verkiirzt erscheint. Das war zuniachst das innere individuelle
Erlebnis der Reformatoren. Aus Druck und Not ihres Gewissens
heraus ist die Freiheit geboren worden, ohne die wir heute
nicht mehr leben konnten. Es wiirde in diesem Jahre des
Jubilaums der Reformation nicht nur allen Protestanten,
sondern sogar einem Anglikaner gut tun, wenn er einmal
die magna charta der Freiheit des modernen Menschen, Luthers
Schrift Von der Freiheit eines Christenmenschen lesen wiirde.

Gewiss, die Reformation war nur ein Anfang. Gewiss
erlahmte die junge ungeheure Kraft ihres Geistes und erstarrte
in allerlei Systembildungen. Gewiss miissen wir in Vielem
iber sie hinaus. Aber ihr Prinzip der innern Freiheit des
Glaubens und Gewissens konnen wir nicht preisgeben und
halten es fest als Grundlage unseres gesamten heutigen gei-
stigen Lebens.

Osborne verlangt eine bewusstere Verbindung der Kirche
mit der Demokratie. Diese erscheint uns heute als die Gesell-
schaftsform, die am nachsten mit jenem Freiheitsprinzip ver-
wandt ist. Wo ist aber jene Forderung stirker erfiillt als in
den protestantischen Kirchen des Calvinischen Bekenntnisses?
Wiahrend die streng anglikanische Kirche so wenig demo-
kratisch denkt, dass sie alles Heil vom Priester erwartet,
haben jene protestantischen Kirchen den echt evangelischen

514



Gedanken des allgemeinen Priestertums wieder entdeckt und
erwarten heute das Beste von den Laien. Sie haben damit
eine Demokratisierung des Gemeinschaftslebens eingefiihrt
oder doch wenigstens vorbereitet, die vielfach wie eine Vor-
ausnahme der demokratischen Forderung war, die dann in
der franzosischen Revolution durch die Welt ging und um die
heute wieder gekampft wird. Der Priester war nie ein Bot-
schafter dieser Forderung und dieses Prinzips. Er kann
gewiss im Sinne des Evangeliums eine ideale Gestalt sein
und seine geistige Macht ganz in den Dienst der Andern und
Gottes stellen. Aber das Beispiel der romischen Hierarchie
lehrt, dass bei der Schwiche, die nun einmal allem Mensch-
lichen anhaftet, gerade der Priester neben dem Chsar am
leichtesten der Versuchung verfallt, diese Macht zur Beherr-
schung der Andern zu gebrauchen und so die Freiheit zu
unterdriicken. Erst muss diese Forderung der innern Frei-
heit durchaus und prinzipiell anerkannt werden von Menschen
und Kirchen der heutigen Zeit und dann wollen wir mit uns
reden lassen, wo wir wegen unserer menschlichen Beschrin-
kung oder aus Gemeinsinn oder aus Demut uns einer Auto-
ritat freiwillig beugen wollen.

Ein zweites, was dem anglikanischen Sakramentalismus
verschlossen bleibt, ist das Verstindnis der Reformation als
einer Tat des Glaubens. Hie Glaube, dort Sakrament! Der
Brennpunkt evangelisch-protestantischen Lebens ist ein freies
personliches Vertrauen — das ist evangelischer Glaube —
eine unmittelbare innere Sicherheit des Herzens, die an die
Stelle alles auflern Zwanges und alles scholastischen Den-
kens getreten ist. Aus der Tiefe des innern Lebens bricht
dieses Vertrauen hervor, eine Intuition der Seele, die allem
AuBilern zum Trotz ihr Verhiltnis zu Gott und Welt von
dieser Innerlichkeit her gewinnt und in Gehorsam gegen
sie gestaltet. Alle Formen und #uflern Anstalten, alle hei-
ligen Dinge, die der Mensch an Stelle dieser heiligen Inner-
lichkeit setzt, sind leer und tot ohne jene Lebendigkeit des
Herzens, die wir Glauben nennen. Es sei zugegeben, dass
das ein koniglicher Weg ist und dass die Massen den Weg
der Sinne und der Phantasie leichter zu gehen vermogen.

515



Aber das Evangelium selbst hat uns nicht auf diesen Weg
verwiesen, sondern uns eben jene Innerlichkeit aufgetan, die
Gott im Geist und in der Wahrheit anbeten kann. Wenn
diese Geistigkeit auch ein hohes Ziel ist, so gibt der Prote-
stantismus den Glauben an die Erziehbarkeit des Menschen
zu den hochsten Zielen doch nicht auf, und eine Fiille von
Zeugnissen auch aus dem einfachen Volke gibt ihm Recht.
Osborne spricht von tausend Sakramenten und will damit
das Sichtbare tiberhaupt als eine Darstellung eines unsicht-
baren Gottlichen fassen. Aber eben das hat Luther getan —
und wie viel umfassender — als er dem Leben und Beruf
des Alltags wieder die Heiligkeit zuriickgab, die ihm der
Sakramentalismus und Sacerdotalismus der romischen Kirche
bestritten hatte. Dadurch wurde die Arbeit, der Beruf, die
Ehe, die Natur, die fiir profan gehalten wurden, wieder zu
etwas Heiligem und zu einem Schauplatz gottlichen Willens
und Dienstes.

Auch die protestantische Wissenschaft, der Osborne so
ubel will, ist eine Frucht jener von den Reformatoren er-
strittenen inneren Freiheit des Gewissens und des Gemiites.
‘Wenn sie sich unbefangen der Forderung des Denkens tiber-
lassen konnte, so gab ihr der Glaube dabei das gute Ge-
wissen, der Glaube, dass Gott iiberall mit der Wahrheit
sei. Dass die freie Forschung auch nicht ganz vom gott-
lichen Geiste verlassen zu sein braucht, muss auch Osborne
ahnen. Sonst wiirde er nicht die Verkiimmerung der wissen-
schaftlichen Forschung innerhalb der anglikanischen Kirche
beklagen miissen und eine Synthese nicht nur zwischen
Kirche und Demokratie, sondern auch zwischen Kirche
und Wissenschaft fordern. ,Lasst uns entschlossen, so gut
wir konnen, den Tatsachen und Schwierigkeiten ins Gesicht
sehen und sie so lange befragen, bis wir ihr inneres Wesen
erkannt haben und die Lehre gewonnen haben, die sie uns
geben wollen.“ Eben aus dieser Forderung ist die protestan-
tische theologische Wissenschaft hervorgegangen. Sie tragt
die Last ihrer Probleme, auch die des stets drohenden Intel-
lektualismus und Kritizismus mit der Kraft des Glaubens an
den Gott der Wahrheit und mit der Berufung auf jenes

516



berithmte Wort von Tertullian, dass Christus nicht gesagt
habe: ich bin die Gewohnheit, sondern ich bin die Wahrheit!

Dieses ehrliche Wahrheitssuchen bedeutet nun aber im
Protestantismus nicht wie die anglikanische Kirche zu glauben
scheint, einen Verrat des Evangeliums an den Intellekt. Der
einzige Name Schleiermacher soll zum Gegenzeugnis geniigen.
Auch ist es nicht so, dass die Harnacks und ‘Schmiedels,
denen Osborne die Ehre einer besondern Bekiampfung zuteil
werden lasst, die Hauptmasse des Kirchenvolkes darstellen.
Thre Arbeit hat es mit der Wissenschaft zu tun und Wissen-
schaft und Andacht sind zwei verschiedene Dinge. Der Pro-
testantismus wird iiberhaupt zu sehr identifiziert mit seiner
Theologie und die Frommigkeit zu wenig beachtet, die im
Volke lebt. Diese ist das Wesentliche, in der Tiefe des
Gemiits Wurzelnde, jene ist nur der intellektuelle Ausdruck
davon.

Die Grundbedingung dieser griindlichen Verkennung
des Protestantismus liegt in einem Mangel an Fahigkeit oder
Willen, fremdes Wesen zu verstehen, sich in es hineinzufiihlen
und in seiner relativen Berechtigung anzuerkennen. Dass eine
andere seelische Eigenart, eine Stammesanlage oder eine
individuelle Eigentiimlichkeit auch in andern Formen sich
auspragt oder zu gewissen religiosen oder politischen oder
sozialen Gestaltungen in einem besonders nahen Verwandt-
schaftsverhaltnis steht, ist dieser Geistesrichtung verschlossen,
obschon sie schon im Urchristentum sehen konnte, wie der
gleiche geistige Gehalt von den einzelnen Individuen auf ihre
individuelle Weise ergriffen und ausgestaltet wird. So ist
das Evangelium von einem Mathius wieder anders erfasst
worden als von einem Johannes und Paulus oder einem Petrus.
Die Welt besteht nun einmal nicht aus einem einheitlichen
Teig, sondern sie ist differenziert in Voélker und Individuen.
Und wer diese Differenzierung und ihr Recht nicht in einem
gewissen Umfange anerkennt, sondern Vélker und Individuen,
Kirchen und Staaten vereinerleien will, vergewaltigt das
Leben selbst. Wir wollen daher der anglikanischen Kirche
gegeniiber nicht in denselben Fehler verfallen, sondern ihr
Recht anerkennen, ihren geistigen unbestrittenen Gehalt auf

517



thre Weise auszudriicken, verlangen aber dasselbe fiir uns
auch. Wenn das aber auch zugegeben wiirde, so bleibt es
doch ein starkes Stiick — ein Zeugnis einer wahrhaft in-
sularen Psychologie — wenn ein Anglikaner gerade in der
gegenwiartigen Zeit sogar den Kirchen der alliierten fran-
zosischen und belgischen Protestanten den Vorwurf einer
protestantischen Entchristlichung zu machen wagt. ,Sweetness
and Light“, die Osborne aufs Hochste preist, sind gewiss
christliche Tugenden. Es gibt aber Zeiten und Aufgaben, die
Heroismus und Enthusiasmus erfordern und gerade davon
hat der anglosaxonische Puritanismus, wie der Protestantismus
iberhaupt, herrliche Zeugnisse gegeben.

Wir miissen daher diese Kritik, auf die wir nicht im
einzelnen antworten konnen, als verstiandnislos, ungerecht
und undankbar abwehren. Aber sie ist von einer solchen
subjektiven Wahrhaftigkeit, von einem so ehrlichen Willen
zur gemeinsamen Arbeit und von einem so hohen Glauben
an eine kommende Einigung der europiischen Volkerfamilie
durch den Geist begleitet, dass wir auf diese Kritik weder
mit Schweigen noch mit Gegenangriffen antworten wollen.
Gerade als Schweizer, die immer wieder der Advokat der
europaischen Einheit und Verstindigung sein miissen, diirfen
wir uns nicht einfach in die sichere Burg des eigenen Wesens
zuriickziehen, sondern sollen in den grofien europdischen Liicken
mmmer wieder das ,missing link®, in den gegensdtzlichen Span-
nungen den einen und denselben Sirom des Lebens finden, in
den heutigen Antinomien der Welt an eine mogliche kommende
Synthese glauben konnen, in den sich bekdmpfenden Tatsachen
den gemeinsamen Sinn erkennen, in den feindlichen Briidern
eben doch immer wieder die Bruderschaft zu enidecken wissen.

Wir sagen daher diesen Kritikern gelassen, dass sie das
Wesen und innere Leben des Protestantismus nicht verstan-
den haben, dass ihre seelische und nationale Eigenart wie
eine Scheuklappe sie gehindert hat, die der Andern iiber-
haupt nur zu sehen. Aber wir konnen uns trotzdem in ihrer
Sehnsucht nach einer starkeren und innigeren Gemeinschaft,
nach mehr Gemiitswiarme und phantasievoller Belebung im
kirchlichen Kultus, nach mehr ,Sweetness and Light“, nach

518



einer bewussteren Erfassung der sozialen Aufgaben, nach
einer umfassenden Einheit und Versohnung der europiischen
Volkerfamilie mit ihnen einig wissen.

Ja, wir konnen sogar ohne uns etwas zu vergeben und
ohne unsere historisch gewordene Eigenart preiszugeben, zu-
gestehen, dass Osborne schwache Stellen des Protestantismus
wohl herausgefiihlt hat. Vor allem den Individualismus, der
nun einmal dem Protestantismus im Blute sitzt. Zwar hat er
immer wieder wie ein Ferment gewirkt und in protestantischen
Landen immer wieder fiir Freiheit, Beweglichkeit, Anpassungs-
fahigkeit und fiir die Bildung charaktervoller Personlichkeiten
gesorgt. Aber dafiir hat dieser Individualismus immer wieder
das Gemeinschaftsleben schwer geschidigt und tut es noch.
Da wird die Religion allzuleicht nur zur Privatsache, die
niemand angeht und niemand bindet. Ein Jeder sieht auf
seinen Weg. Gemeinschaft gibt es fiir solche Individualisten,
zu denen die Mehrzahl unserer Gebildeten und Besitzenden
gehort, allenfalls in wirtschaftlichen, politischen oder gesell-
schaftlichen Dingen, aber nicht mehr in den hochsten Fragen
des Lebens und den innersten Angelegenheiten der Menschen-
seele, in den letzten Zielen des Geistes. Die Seelen sind viel-
fach zu Monaden geworden, die keine Fenster mehr haben.
Dieser Individualismus ist die Hoffnung und der Triumph
der katholischen Kirche, wie letzthin deutlich in einem schwei-
zerischen Blatte zu lesen stand.

Der heutige Krieg hat den Menschen der Gegenwart
einen guten Teil dieses Individualismus ausgetrieben. Zuniachst
in politischer und sozialer Hinsicht. Aber er rollt das Problem
in seiner Gesamtheit auf allen Gebieten des Lebens auf,
Wohin wir schauen, stoflen wir in der Gegenwart auf die
Spannung zwischen Indiwiduum und Gemeinschaft. Der inner-
schweizerische Gegensatz zwischen Deutsch und Welsch dreht
sich zu einem guten Teil darum, ebenso der Streit zwischen
Protestantismus und Katholizismus und nun auch Angli-
kanismus. Das Problem muss griindlich durchgedacht und
durchgekampft werden. Sowohl der Anspruch des Individuums
wie der der Gemeinschaft ist gerecht und im Wesen der
menschlichen Natur begriindet. Eine Gemeinschaft, die das Indi-

519



viduum unterdriickt und es nur als Massenteilchen behandelt,
sinkt zu einer bloflen zufilligen oder erzwungenen Gesellschaft
herab. Ein Individuum, das nicht beitragt zur Gemeinschafts-
bildung und in ihrem Dienste steht, ist auch als Individuum
verkimmert und ein Feind des Menschengeschlechtes. Die
Tendenz zur Individuation und die zur Gemeinschaftsbildung
sind ursprungliche Lebensrhythmen, die sich erginzen und
miteinander abwechseln miissen wie die Schwingungen eines
Pendels. Von dieser Erkenntnis aus hat in der Tat der
Protestantismus ebenso eine Erganzung noétig wie der Katho-
lizismus, jeder in entgegengesetztem Sinne.

So scheint auch von dieser Seite her die Logik der
Geschichte einer kommenden grofien Synthese zuzustreben
und sie in der Selbstkritik der Voélker und der Individuen
und im Willen zur Anerkennung des Guten und Erginzenden
bei Andern anzubahnen. Jedes Individuum, jedes Volk, jede
Kirche besitzt nur einen Teil des einen, Alle umfassenden
Geistes, verwaltet nur ein Pfund des riesigen geistigen Kapi-
tals, das die Geschichte der Menschheit anvertraut hat. Jeder
Einzelteil miisste daher seine Beschriankung und seine Er-
ganzungsbedirftigkeit anerkennen. Der Protestantismus miisste
seinen Subjektivismus und Individualismus aufgeben, der
Anglikanismus seine vornehme Isolierung und seine Gleich-
gultigkeit gegen die soziale und wissenschaftliche Bewegung,
der Katholizismus miisste zugeben, dass Revolution und Kritik
ebenso notwendig sind wie Autoritit und Tradition und
miisste sich befreien vom Casarismus und Imperialismus.
Dann konnte eine uns so notwendige Synthese zwischen
Autoritat und Freiheit, zwischem Geistigem und Sakramen-
talem, Innerm und AuBlerm, zwischen Demokratie und Priester-
tum, zwischen den statischen und den dynamischen Elementen
des Glaubens, zwischen Kritik und Tradition, zwischen evan-
gelischem Geist und katholischer Methode, zwischen Christen-
tum und Sozialismus gefunden werden. In dieser europaischen
Religion, die Osborne am ehesten einem liberalen Katholi-
zismus vergleichen mdochte, hatte auch die russisch-orthodoxe
Kirche Platz, diese Kirche von Kindern. Die Russen brach-
ten mit ihrer Mystik, ihrer kindlichen Demut und ihrer

520



Fahigkeit der Anbetung und Verehrung, der europiischen
Familie ein wertvolles seelisches Element und wenn sie dafir
die Wahrheit des Satzes lernen wiirden, meint Osborne, dass
cleanliness is next to godliness, so wiirde ihnen das auch
nichts schaden.

Eine so groflartige Synthese, wie sie Osborne sich vor-
stellt, vollzieht sich leicht in Gedanken. Aber wer gibt diesen
Ideen das Leben? Wie werden Ideen in Wirklichkeit ver-
wandelt? Wir kénnen das alles nicht machen, nicht schaffen,
wir kénnen es denken. An Ideen sind wir reich, iiberreich.
Aber die Idee ist an sich noch nicht schopferisch. Europa
ist ein Totenfeld voll Ideen. Aber wer zeugt diesen Ideen
einen Leib, wer gibt ihnen ziindende Wirkung? Allein ein
schopferischer, neuer Geist, der aus der Tiefe bricht und
im Sturme einherfahrt, kann den blofilen Ideen das Starre,
Unlebendige, Gemachte, blo Gedachte nehmen und sie als
lebendige, fruchtbare Keime in die Menschenherzen hinein-
wehen, uns ins warme Blut hineinwélzen, in den Willen und
in die heifleste Sehnsucht versenken und sie dadurch lebendig
und wirklich machen. Diesen schopferischen Geist haben
wir nicht in unserer Gewalt; er weht wo und wann er will.

Und hier ist der Punkt, wo am ehesten dem religions-
losen und glaubensarmen Geschlecht von heute die Not-
wendigkeit einer religiésen Erneuerung aufdammern diirfte.
Denn an dieser Schranke seines Wesens und seiner Macht,
an dieser Ohnmacht seines Willens, auch des besten, kann
der kulturhochmiitige Mensch wieder demiitig werden und
ehrfiirchtig warten lernen auf das Aufbrechen neuer Quellen,
auf das Walten eines ihm iiberlegenen Geistes, der sich im
schopferischen Werden enthiillt, Menschen und Ideen in seinen
Dienst zwingt und einem unsichtbaren Ziele entgegentreibt.

ZURICH ADOLF KELLER

aoono

521



	Eine anglikanische Kritik des Protestantismus

