
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Eine anglikanische Kritik des Protestantismus

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE ANGLIKANISCHE KRITIK
DES PROTESTANTISMUS

Nicht nur Heere und Völker kämpfen heute mit einander
einen erbitterten Kampf, sondern Ideen, politische Prinzipien,
Gesellschaftsformen. Das neue Europa, auf das wir hoffen;
kann auch gar nicht durch Waffen geschaffen werden,
sondern nur durch einen Sieg geistiger Lebensmächte. Diese
entspringen nicht unserm klügelnden Verstände, nicht unserm
absichtlichen Willen; sie sind auch nicht aus alten Büchern
oder neuen Gesetzen und Verträgen zu gewinnen. Sondern
immer ist die Seele der fruchtbare Urgrund gewesen, aus
dem das Neue, Bessere, Heißersehnte heraufstieg. Aus dem
erschütterten, leidenden, gläubigen und hoffenden Gemüte
sind immer wieder Kräfte hervorgebrochen, die der verirrten
Menschheit wieder ein Stück vorwärts halfen. Formeln;
Schlagwörter, Theorien, Systeme, Methoden tun es nicht.
Wir werden daher gut tun, aufmerksam zu lauschen, nicht
auf das Waffengetöse, die diplomatischen Reden, die Zeitungsartikel,

sondern auf die tiefern und weniger lauten seelischen
Bewegungen unserer Zeit, die sich an der Not, an der Sehnsucht,

am Glauben entzünden.
Auch diese geistigen Lebensmächte sind dem menschlichen

Gesetze des Kampfes unterstellt. Deshalb müssen wir
uns gefasst machen auf den einzigen Kampf, der des menschlichen

Wesens würdig ist, auf tiefe edelste, geistige Ausein-

505



andersetzungen zwischen Kräften und Bedürfnissen der
Menschenseele, die zur Wirkung kommen wollen. Keine Form
unseres bisherigen kulturellen und sozialen Lehens wird
unbesehen und ungeprüft in die neue Zeit hinübergenommen
werden können. Keine wird auf ihr Alter, auf ihr Ansehen,
auf ihr Recht pochen dürfen, sondern sie wird beweisen
müssen, was an weltbewegender und bauender Kraft in ihr
lebendig ist.

Auch die Religion. Sie hat überall da ihr Recht verloren,
wo sie zu einem Eiskasten für alte Wahrheiten geworden
ist. Sie kann für die heutigen Menschen ihr Existenzrecht
nur da aufrecht erhalten, wo sie imstande ist, eine geistige
Wirkung zu entzünden, Menschen im Allertiefsten zu
verbinden und das Höchste in ihnen zu entfachen. Was wir vom
religiösen Leben erwarten, ist nicht nur die pietätvolle Bewahrung

alter Überlieferung und bloßer Form, sondern eine neue
Erschütterung, Entzündung und Einigung unserer Seelen, die
durch ein tieferes und wahreres Verhältnis zum Unendlichen
befähigt werden, das Endliche besser zu verwalten als bisher.
Was jede Religionsform so an verborgener Kraft enthält, wird
in langen geistigen Auseinandersetzungen sichtbar werden,
die nicht in Dialektik, in bloße theoretische Streitigkeiten
ausarten dürfen, sondern den Beweis des Geistes und der
Kraft zu erbringen haben.

Alle die verschiedenen geistigen Kämpfe, die bereits
entbrannt sind, alle die politischen, sozialen, psychologischen,
kulturellen Auseinandersetzungen hängen im Grunde zusammen

und haben nur ein einziges riesiges Schlachtfeld, die
europäische Seele. Die religiösen Kämpfe gehören durchaus
in diesen Zusammenhang hinein. Ja, sie sind vielleicht allein
imstande, allen übrigen Auseinandersetzungen jene prinzipielle

Tiefe, jene Abgründigkeit und weltumfassende Spannung

zu geben, ohne die die Neuschöpfung einer Welt nicht
denkbar ist.

Dass die Jahrhunderte alte Spannung zwischen Protestantismus

und Katholizismus immer wieder neu geladen wird,
wissen wir alle und hoffen nur, dass dies Problem eines Tages
aus dem Stadium des bloßen Streites und Zankes in das

506



gewinnbringendere einer wirklichen verständnisvollen
Auseinandersetzung trete. Dass der Gegensatz zwischen Luthertum
und Calvinismus wieder lebendig geworden ist, haben die
Leser dieser Zeitschrift letztes Jahr selber mitansehen können.

Heute wird es an einer neuen geistigen Front unruhig :

die anglikanische Kirche macht mobil für ihren Kampf, den
sie sowohl gegen den Katholizismus wie gegen den Protestantismus

führen zu müssen glaubt. Ein Zeugnis davon ist das
bedeutende und umfangreiche Buch des anglikanischen Theologen

und Kirchenmannes Charles Osborne über die Religion
in Europa und die Weltkrisis1).

Die anglikanische Kirche ist neben dem Lutherthum und
dem reformierten Protestantismus des Zwinglischen und des
Calvinischen Bekenntnisses der dritte Ast, den der Baum der
Reformation getrieben hat. Man darf von ihr sagen, dass sie die
konservativste Form der Reformation darstellt. Ein katholischer
Kirchenbegriff und eine starke Anlehnung an den englischen
Konservativismus ersparten dieser Kirche alle Stürme, die
die neuere Kritik seit der Aufklärung den protestantischen
Kirchen gebracht hatte. Sie wurde deshalb immer mehr zu
einer Kirche der obern Klassen, ohne enge Fühlung mit den
Volksmassen, „the most ladylike of Churches". Sie vermied
es, mit den neuern treibenden Kräften in Berührung zu kommen,
die das Ideal eines englischen Gentlemans von Ruhe, Komfort

und vornehmer Reserve erschüttern konnten.
Das ist in den letzten Jahren anders geworden. Die jüngere

heranwachsende Geistlichkeit tritt unter der Führung von
Männern, wie Denison, Froude, Baron Hügel, immer
entschlossener aus der überlieferten Beschaulichkeit und
vornehmen Zurückhaltung heraus und stellt der Kirche neue
Aufgaben. Angesichts des katholisierenden Zuges der
vornehmen englischen Gesellschaft und der Durchdringung der
Arbeiterschaft mit sozialistischen Ideen wird es jenen Männern
deutlich, dass eine neue Orientierung der Kirche an diesen
beiden Strömungen der Zeit nicht vorbeigehen darf.

b Charles E. Osborne, Religion in Europe and the World Crisis, London
Fisher Un-win 1916.

507



Dem Zug zum Katholizismus kommt nun diese neuere
Bewegung innerhalb der anglikanischen Kirche, the Oxford
movement, entgegen durch eine neue Belebung des katholischen

Kirchenbegriffs. Katholisch heißt „allgemein". In diesem
Sinne hat die anglikanische Kirche nie auf Katholizität
verzichtet, d. h. auf den Anspruch, eine allgemeine Kirche
darzustellen, die durch direkte bischöfliche Nachfolgerschaft und
Treue gegenüber der Überlieferung mit der Kirche des
Urchristentums zusammenhängt. Diese Betonung des Katholischen

bedeutet aber nun nicht etwa eine Hinneigung zum
römischen Ultramontanismus, mit dem sich England nie wird
versöhnen können. Osborne ist da unerbittlich gegenüber
der heutigen katholischen Kirche, die ihm nicht mehr als ein
Organismus, sondern als seelenloser Mechanismus erscheint,
dessen Belastung Ultramontanismus und Klerikalismus heißen.
Sie ist nach ihm dem religiösen Imperialismus und Absolutismus

verfallen, dem AVillen zur Macht, der überall das Y
erderben der Seele wird. Will der Katholizismus der Menschheit

einen wirklichen Dienst leisten, so müsste er sich von
der „römischen Malaria", der jetzigen Form des Papsttums,
lösen. Denn so wie der Katholizismus die Stärke des Papsttums,

so ist das Papsttum die Schwäche des Katholizismus.
Das Papsttum habe sich immer mehr realpolitisch gezeigt als
idealistisch, mehr diplomatisch als prophetisch, mehr schlau
als weise. Das heutige Papsttum sei eine Art kirchliches
Preußentum, in dem der Geist Loyolas umgehe. Der Papa
Angelicus sei noch nicht gekommen, der den alten, wahren,
echten Katholizismus der katholischen Kirche zurückgebe.
AVie der Habicht die Taube in seinen Krallen, so hält nach
Father Tyrell der römische Katholizismus den wirklichen in
seiner Macht.

Diesen wirklichen Katholizismus nun will das Oxford
Movement in der anglikanischen Kirche darstellen. Eine
wirkliche katholische Kirche ist nicht ein zusammengewürfelter

Haufe von gläubigen Individuen, sondern der Leib Christi,
die Inkarnation oder Fleischwerdung des Unsichtbaren in der
sichtbaren AVelt. Diese Fleischwerdung findet ihren stärksten
Ausdruck in der Eucharistie, in der Messe. Dort wird das

508



Göttliche den Sinnen und der Phantasie zugänglich gemacht.
Ohne Sakrament daher keine Kirche. Dabei wird das Sakrament

nicht etwa auf zwei oder sieben beschränkt. Es gibt
im Grunde tausend Sakramente. Das Leben selber wird zum
Sakrament überall da, wo es als ein Sichtbares das Unsichtbare

fasst und darstellt. Finitum capax infiniti. Ebenso wie
das Sakrament gehört auch der ordnungsgemäß geweihte
Priester zur Kirche, der das Sakrament verwaltet und die
Reinheit der evangelischen Überlieferang und Nachfolge sicherstellt.

Der Priester darf aber nicht zum aristokratischen
Herrscher werden, sondern soll in freiwilliger Askese der
Gemeinde das evangelische Ideal vorleben. Erst da, wo
Sakrament und Priester gegenwärtig sind, ist auch ein Kultus
möglich. Ohne Kultus aber gibt es keine wirkliche Kirche,
keine bindende sichtbare Gemeinschaft, die die Welt der
Sinne ebenso begreift wie die Welt des Geistes. Eine
unsichtbare Kirche ist keine Kirche. Nur eine sichtbare Kirche,
in welcher das Grundbedürfnis des frommen Menschen, die
Anbetung, sichtbar zum Ausdruck kommt, verdient diesen
Namen und ist wirklich imstande, nicht nur eine Schar von
Auserlesenen, sondern wirklich die Masse des Volkes zu
umfassen.

Von diesem Kirchenbegriff aus übt nun Osborne eine
scharfe Kritik am gesamten Protestantismus. Wenn schon
seine liberale Form in besonderer Verdammnis steht, so
macht er im Grunde doch keinen wesentlichen Unterschied
zwischen den einzelnen protestantischen Kirchen, oder etwa
zwischen dem festländischen und dem englischen Protestantismus

oder Puritanismus. Er glaubt vielmehr schon in
der Reformation, in den Reformatoren selbst die Wurzel
einer im Grunde unchristlichen Entstellung unserer Religion
bloßlegen zu können. Die Reformation war eigentlich eine
Empörung, eine sektiererische Aufhebung der Katholizität.
Luther war ein „Philister mit Genie". Seiner bauernhaften
Stärke fehlt die Verfeinerung und Milde. Seine Heirat war
ein Schlag ins Gesicht eines deutlichen Gebotes Christi.
Seinem Werke fehlen die wirklich bauenden sozialen und
konstruktiven Elemente. Er erlöste die Menschen von der

509



Sklaverei der Werke, um sie in die Sklaverei ihrer eigenen
Gefühle zu stürzen. Zwingli ist ein trockener Rationalist.
Calvin kommt etwas besser weg. Er hat mehr für die Freiheit

getan als Luther. Er hat kräftigen Rassen, wie den
Holländern und Schotten, den Neuengländern, eine tonische
Ladung ins Blut mitgegeben. Aber im Grunde ist er doch
nicht aus einer engen intoleranten Anschauung
herausgetreten. Er hat den Menschen als Futter für die Hölle
angesehen und hat mit seiner Erwählungslehre warmes, weiches,
seelisches Leben gequält und getötet. Wenn der Calvinismus
auch nie zum Diener des Despotismus und Absolutismus
wurde, wenn er auch in den alten Puritanern eine seltene

Geistesgröße erzeugte, so muss er dem menschlichen Geiste
doch fremd bleiben durch seine Kälte und logische Abstraktion.

Er schuf der Seele nicht ein wirkliches Wohlsein, ist
auch nie wirklich von einem demokratischen Geiste erfüllt,
sondern treibt zu einer aristokratischen, willkürlichen Auslese

geistig hochstehender Menschen und ist daher keine
Religion für die Massen. Die Reformation war nach Osborne
eine Periode der Analyse, einer allerdings nötigen Demolition,
ein Gerichtstag über die Christenheit. Sie ist theologische
Abstraktion, nicht wirkliches Licht, nicht Erbauung,
Synthese. Kurz, der Reformation fehlt es an Liebe. Ihre
Bedeutung ist immer noch groß. Aber sie hat keine Botschaft
für eine neue Zeit, die nach Liebe und brüderlicher Gemeinschaft

schreit.
Osborne wirft dem Protestantismus im besondern vor,

keine eigentliche Kirche geschaffen zu haben. Er ist in seinem
Wesen subjektiv, individualistisch und aristokratisch; also
antikatholisch. Er ist entstanden aus der Bekümmernis des
Einzelnen um sein Heil, nicht aus dem Bedürfnis nach
Gemeinschaft mit Christus und den Brüdern. Er übersieht ganz,
dass die Kirche, wie schon die Religion der Primitiven zeigt,
in der sozialen Natur des Menschen vorgebildet ist und aus
einem uns natürlichen kollektiven Sinn herausgeboren wird.
Unus christianus est nullus cliristianus. Die protestantische
Kirche ist nicht demokratisch, sondern aristokratisch, und
ist nach Döllinger entstanden aus einer Ehe zwischen Fürsten

510



und Professoren. Der Protestantismus hat durch seine
Ablehnung des sakramentalen Charakters der Kirche ihren
Gehalt vergeistigt und damit verflüchtigt und dem Christentum

so das Herz herausgeschnitten. Denn das Innere ist
nicht vollständig ohne das Äußere, eben das Sakrament. Er
hat für eine Elite gesorgt aber nicht für die Masse, die
das Heilige mit den Sinnen und der Phantasie schauen
und betasten will. Die Atmosphäre von Anbetung, Mystik,
Wunder und Heimeligkeit der katholischen Kirche hat einem
einseitigen Spiritualismus und Intellektualismus Platz gemacht.
Das institutionelle und mystische Element ist neben dem
intellektuellen zu kurz gekommen.

An dieser Überbetonung der Idee ist vor allem die d eu tsche

Theologie, die liberale insbesondere schuld. Sie hat die Idee
an die Stelle der Geschichte gesetzt. Wenn Harnack das
Wesen des Christentums in den Satz: Gott und die Seele! zu
fassen sucht, so hat er damit nur eine Tatsache des menschlichen

Bewusstseins verkündet, die wenig mehr zu tun hat'
mit der historischen Fleischwerdung des Göttlichen in der
Menschenwelt. Die Erlösungsgeschichte ist damit zu einer
Kulturphilosophie geworden und die Botschaft von Golgatha
ist dann nur noch eine Vorausnähme von Kants
Moralphilosophie.

Der heutige Krieg hat nach Osborne in einer erschreckenden

Weise die Unchristlichkeit des Protestantismus enthüllt.
Die große Periode, die mit der Reformation begann, neigt
damit ihrem Ende zu. Die jetzige Welttragödie ist der Tod
des Protestantismus1). Im germanischen Protestantismus hat
eine unheilvolle Verquickung der Religion mit dem Willen
zur Macht stattgefunden. Dafür werden zwar allerdings die
Hohenzollern in besonderer Weise verantwortlich gemacht.
Aber die Wurzeln dieses Unheils müssen doch im germanisch-
protestantischen Wesen selber liegen, denn auch der germanische

Sozialismus hat vielmehr als der englische eine
Verbindung mit Materialismus und Machtwünschen eingegangen.

q "Was werden die amerikanischen Brüder, die französischen Protestanten
dazu sagen?

511



Das heutige Weltereignis wurzelt doch in der Reformation,
im protestantischen aufrührerischen und gewaltsamen Temperament

selbst. Der Protestantismus muss heute vor allem
degermanisiert werden sowie das Christentum einst deroma-
nisiert wurde. Sonst ist keine Einigung in der europäischen
Völkerfamilie möglich.

Wäre dies Buch das Werk eines gewöhnlichen Fanatikers,

dessen Urteil durch Kriegspsychose verblendet worden
ist, so könnten wir es ruhig auf den großen Scheiterhaufen
von Missverständnissen und Verkennungen legen, den die
Kriegszeit aufgehäuft hat und den wir Neutralen immer
wieder in Brand zu stecken versuchen. Aber es ist
symptomatisch. So denkt im Grunde der lebendigste und tätigste
Teil der anglikanischen Kirche. Sie steht tatsächlich im
Kampfe nicht nur mit dem römischen Katholizismus, sondern
auch mit dem Protestantismus im eigenen Lande, mit den
Nonconformisten und ihren verschiedenen Richtungen und
weiß gerade in jüngster Zeit bedeutsame Eroberungen in
andern Kirchen zu machen, wie z. B. den berühmten Prediger
Campbell, der zu ihr übertrat. Jene Vereinigungsversuche
wie sie in der südafrikanischen Konferenz zu Ivikuyu
angestrebt wurden, lehnt diese katholisierende ritualistische
Richtung der anglikanischen Kirche als unzuläßigen Pan-
protestantismus schroff ab.

Wenn wir uns mit dieser Kritik des Protestantismus
überhaupt befassen, so geschieht es nicht nur wegen des
Rückhaltes, den sie in der Stimmung einer großen und bedeutenden
Kirche besitzt, sondern vor allem wegen des Zusammenhangs
mit der heutigen Weltkrisis, in den sie hineingestellt wird,
wegen der Ehrlichkeit, mit der auch die Zustände der eigenen
Kirche und des eigenen Volkes freimütig kritisiert werden,
wegen des Glaubens an eine große, gemeinsame christliche
Zukunft der europäischen Völker und wegen der warmen,
aus wahrer Not und Sehnsucht stammenden Aufforderung,
an einer neuen Einigung und Versöhnung Europas
mitzuarbeiten. Solche Aufforderungen müssen in der Schweiz immer
Gehör finden. Um ihrer willen wird gerade der schweizerische

Protestantismus nicht an dieser Kritik hängen bleiben,

512



die auch ihn trifft, sondern sich ein großes und umfassendes
Verständnis hinüber und herüber zwischen den verschiedenen
Geistesarten bewahren, das weder durch Fanatismus noch
Unverstand getrübt oder gemindert werden kann.

Gegenüber der Kritik am Protestantismus gibt Osborne
ehrlich zu, dass auch das eigene Volk und die eigene Kirche
noch weit von dem Ideal entfernt seien, das er aufrichtet. Er
muss gestehen, dass auch England nicht mit weißen Händen
aus der Geschichte hervorgegangen sei. Er geißelt scharf die
selbstgefällige, insulare Beschränktheit, die von Ändern nichts
lernen will, den Pharisäismus, von dem England selten frei
gewesen sei, den Aberglauben, das auserwählte Volk zu sein.
Er hat scharfe Augen für die englische Trägheit der Seele
und den selbstgenügsamen Hochmut, die sich oft hinter der
kirchlichen Rechtgläubigkeit und dem offiziellen Kultus
verbergen.

Aber trotz diesem Willen zu gerechter Beurteilung bleibt
das Buch ein Symptom der heute herrschenden babylonischen
Sprachenverwirrung, in welcher auch die sich nicht mehr
verstehen können, zwischen denen doch ein innerer geistiger
Zusammenhang besteht, bestehen sollte wie zwischen der
kontinentalen und der englischen Reformation.

Diesem anglikanischen Urteil über den gesamten
Protestantismus fehlt es an der elementarsten historischen Gerechtigkeit.

Sogar der eigenen Geschichte gegenüber! Was wäre
England geworden ohne die revolutionäre Kraft seiner
Puritaner, eines Cromwell vor allen? Sie sind als echte Söhne
der Calvinischen Reformation diejenigen gewesen, die in der
englischen Revolution und dann in Amerika der modernen
Demokratie den Boden bereiteten. Ohne Cromwell hätte
weder der Protestantismus noch sogar die anglikanische
Kirche selbst die heutige Ausbreitung und Bedeutung in der
Welt gefunden.

Der katholisch sakramentale Kirchenbegriff der Angli-
kaner trübt ihnen vollständig den Blick für die unleugbare
Tatsache, dass die Reformation vor allem als eine große und
notwendige Befreiung des geistigen Lebens aufgefasst werden
muss. Die innere Freiheit ist die Mutter aller übrigen Frei-

513



heiten. Yom innersten Zentrum des Menschen, vom Gewissen,
vom Glauben, vom Denken her breitet sieb die Freiheit über
die Welt aus. Der Mensch, der dort nicht frei ist, bleibt ein
Kind oder ein Sklave, und wenn er alle politischen Freiheiten
der Welt besäße. Diese Freiheit hat uns die Reformation
erstritten. Gewiss, sie schenkte sie auch Menschen, die sie noch
nicht vertragen können und missbrauchen; denn der Mensch
verträgt nur soviel Freiheit als er dafür reif ist. Wem man
die Freiheit an den Kopf wirft, dem wird sie zum Schaden.
Wer aber in Druck und Not nach der Freiheit sich sehnen
rnuss und bereit ist, sich für sie zu opfern, dem wird sie
zum heiligen Erlebnis einer neuen Menschwerdung. A deep
distress has humanised my soul, sagte Wordsworth. Solche
Not hat auch die europäische Seele vermenschlicht, indem
sie ihr die Freiheit errang, ohne welche menschliches Wesen
verkürzt erscheint. Das war zunächst das innere individuelle
Erlebnis der Reformatoren. Aus Druck und Not ihres Gewissens
heraus ist die Freiheit geboren worden, ohne die wir heute
nicht mehr leben könnten. Es würde in diesem Jahre des

Jubiläums der Reformation nicht nur allen Protestanten,
sondern sogar einem Anglikaner gut tun, wenn er einmal
die magna charta der Freiheit des modernen Menschen, Luthers
Schrift Von der Freiheit eines Christenmenschen lesen würde.

Gewiss, die Reformation war nur ein Anfang. Gewiss
erlahmte die junge ungeheure Kraft ihres Geistes und erstarrte
in allerlei Systembildungen. Gewiss müssen wir in Yielem
über sie hinaus. Aber ihr Prinzip der innern Freiheit des
Glaubens und Gewissens können wir nicht preisgeben und
halten es fest als Grundlage unseres gesamten heutigen
geistigen Lebens.

Osborne verlangt eine bewusstere Verbindung der Kirche
mit der Demokratie. Diese erscheint uns heute als die
Gesellschaftsform, die am nächsten mit jenem Freiheitsprinzip
verwandt ist. Wo ist aber jene Forderung stärker erfüllt als in
den protestantischen Kirchen des Calvinischen Bekenntnisses
Während die streng anglikanische Kirche so wenig
demokratisch denkt, dass sie alles Heil vom Priester erwartet,
haben jene protestantischen Kirchen den echt evangelischen

514



Gedanken des allgemeinen Priestertums wieder entdeckt und
erwarten heute das Beste von den Laien. Sie haben damit
eine Demokratisierung des Gemeinschaftslebens eingeführt
oder doch wenigstens vorbereitet, die vielfach wie eine
Vorausnahme der demokratischen Forderung war, die dann in
der französischen Revolution durch die Welt ging und um die
heute wieder gekämpft wird. Der Priester war nie ein
Botschafter dieser Forderung und dieses Prinzips. Er kann
gewiss im Sinne des Evangeliums eine ideale Gestalt sein
und seine geistige Macht ganz in den Dienst der Andern und
Gottes stellen. Aber das Beispiel der römischen Hierarchie
lehrt, dass bei der Schwäche, die nun einmal allem Menschlichen

anhaftet, gerade der Priester neben dem Cäsar am
leichtesten der Versuchung verfällt, diese Macht zur Beherrschung

der Andern zu gebrauchen und so die Freiheit zu
unterdrücken. Erst muss diese Forderung der innern Freiheit

durch aus und prinzipiell anerkannt werden von Menschen
und Kirchen der heutigen Zeit und dann wollen wir mit uns
reden lassen, wo wir wegen unserer menschlichen Beschränkung

oder aus Gemeinsinn oder aus Demut uns einer Autorität

freiwillig beugen wollen.
Ein zweites, was dem anglikanischen Sakramentalismus

verschlossen bleibt, ist das Verständnis der Reformation als
einer Tat des Glaubens. Hie Glaube, dort Sakrament! Der
Brennpunkt evangelisch-protestantischen Lebens ist ein freies
persönliches Vertrauen — das ist evangelischer Glaube —
eine unmittelbare innere Sicherheit des Herzens, die an die
Stelle alles äußern Zwanges und alles scholastischen Denkens

getreten ist. Aus der Tiefe des innern Lebens bricht
dieses Vertrauen hervor, eine Intuition der Seele, die allem
Äußern zum Trotz ihr Verhältnis zu Gott und Welt von
dieser Innerlichkeit her gewinnt und in Gehorsam gegen
sie gestaltet. Alle Formen und äußern Anstalten, alle
heiligen Dinge, die der Mensch an Stelle dieser heiligen
Innerlichkeit setzt, sind leer und tot ohne jene Lebendigkeit des

Herzens, die wir Glauben nennen. Es sei zugegeben, dass
das ein königlicher Weg ist und dass die Massen den Weg
der Sinne und der Phantasie leichter zu gehen vermögen.

515



Aber das Evangelium selbst hat uns nicht auf diesen Weg
verwiesen, sondern uns eben jene Innerlichkeit aufgetan, die
Gott im Geist und in der Wahrheit anbeten kann. Wenn
diese Geistigkeit auch ein hohes Ziel ist, so gibt der
Protestantismus den Glauben an die Erziehbarkeit des Menschen
zu den höchsten Zielen doch nicht a\if, und eine Fülle von
Zeugnissen auch aus dem einfachen Volke gibt ihm Recht.
Osborne spricht von tausend Sakramenten und will damit
das Sichtbare überhaupt als eine Darstellung eines unsichtbaren

Göttlichen fassen. Aber eben das hat Luther getan —
und wie viel umfassender — als er dem Leben und Beruf
des Alltags wieder die Heiligkeit zurückgab, die ihm der
Sakramentalismus und Sacerdotalismus der römischen Kirche
bestritten hatte. Dadurch wurde die Arbeit, der Beruf, die
Ehe, die Natur, die für profan gehalten wurden, wieder zu
etwas Heiligem und zu einem Schauplatz göttlichen Willens
und Dienstes.

Auch die protestantische Wissenschaft, der Osborne so
übel will, ist eine Frucht jener von den Reformatoren er-
strittenen inneren Freiheit des Gewissens und des Gemütes.
Wenn sie sich unbefangen der Forderung des Denkens
überlassen konnte, so gab ihr der Glaube dabei das gute
Gewissen, der Glaube, dass Gott überall mit der Wahrheit
sei. Dass die freie Forschung auch nicht ganz vom
göttlichen Geiste verlassen zu sein braucht, muss auch Osborne
ahnen. Sonst würde er nicht die Verkümmerung der
wissenschaftlichen Forschung innerhalb der anglikanischen Kirche
beklagen müssen und eine Synthese nicht nur zwischen
Kirche und Demokratie, sondern auch zwischen Kirche
und Wissenschaft fordern. „Lasst uns entschlossen, so gut
wir können, den Tatsachen und Schwierigkeiten ins Gesicht
sehen und sie so lange befragen, bis wir ihr inneres Wesen
erkannt haben und die Lehre gewonnen haben, die sie uns
geben wollen." Eben aus dieser Forderung ist die protestantische

theologische Wissenschaft hervorgegangen. Sie trägt
die Last ihrer Probleme, auch die des stets drohenden
Intellektualismus und Kritizismus mit der Kraft des Glaubens an
den Gott der Wahrheit und mit der Berufung auf jenes

516



berühmte Wort von Tertullian, dass Christus nicht gesagt
habe: ich bin die Gewohnheit, sondern ich bin die Wahrheit!

Dieses ehrliche Wahrheitssuchen bedeutet nun aber im
Protestantismus nicht wie die anglikanische Kirche zu glauben
scheint, einen Verrat des Evangeliums an den Intellekt. Der
einzige Name Schleiermacher soll zum Gegenzeugnis genügen.
Auch ist es nicht so, dass die Plarnacks und Schmiedels,
denen Osborne die Ehre einer besondern Bekämpfung zuteil
werden lässt, die Hauptmasse des Kirclienvolk.es darstellen.
Ihre Arbeit hat es mit der Wissenschaft zu tun und Wissenschaft

und Andacht sind zwei verschiedene Dinge. Der
Protestantismus wird überhaupt zu sehr identifiziert mit seiner
Theologie und die Frömmigkeit zu wenig beachtet, die im
Volke lebt. Diese ist das Wesentliche, in der Tiefe des
Gemüts Wurzelnde, jene ist nur der intellektuelle Ausdruck
davon. *

Die Grundbedingung dieser gründlichen Verkennung
des Protestantismus liegt in einem Mangel an Fähigkeit oder
Willen, fremdes Wesen zu verstehen, sich in es hineinzufühlen
und in seiner relativen Berechtigung anzuerkennen. Dass eine
andere seelische Eigenart, eine Stammesanlage oder eine
individuelle Eigentümlichkeit auch in andern Formen sich
ausprägt oder zu gewissen religiösen oder politischen oder
sozialen Gestaltungen in einem besonders nahen
Verwandtschaftsverhältnis steht, ist dieser Geistesrichtung verschlossen,
obschon sie schon im Urchristentum sehen könnte, wie der
gleiche geistige Gehalt von den einzelnen Individuen auf ihre
individuelle Weise ergriffen und ausgestaltet wird. So ist
das Evangelium von einem Mathäus wieder anders erfasst
worden als von einem Johannes und Paulus oder einem Petrus.
Die Welt besteht nun einmal nicht aus einem einheitlichen
Teig, sondern sie ist differenziert in Völker und Individuen.
Und wer diese Differenzierung und ihr Recht nicht in einem
gewissen Umfange anerkennt, sondern Völker und Individuen,
Kirchen und Staaten vereinerleien will, vergewaltigt das
Leben selbst. Wir wollen daher der anglikanischen Kirche
gegenüber nicht in denselben Fehler verfallen, sondern ihr
Recht anerkennen, ihren geistigen unbestrittenen Gehalt auf

517



ihre Weise auszudrücken, verlangen aber dasselbe für uns
aucli. Wenn das aber auch zugegeben würde, so bleibt es
doch ein starkes Stück — ein Zeugnis einer wahrhaft
insularen Psychologie — wenn ein Anglikaner gerade in der
gegenwärtigen Zeit sogar den Kirchen der alliierten
französischen und belgischen Protestanten den Vorwurf einer
protestantischen Entchristlichung zu machen wagt. „Sweetness
and Light", die Osborne aufs Höchste preist, sind gewiss
christliche Tugenden. Es gibt aber Zeiten und Aufgaben, die
Heroismus und Enthusiasmus erfordern und gerade davon
hat der anglosaxonische Puritanismus, wie der Protestantismus
überhaupt, herrliche Zeugnisse gegeben.

I Wir müssen daher diese Kritik, auf die wir nicht im
einzelnen antworten können, als verständnislos, ungerecht
und undankbar abwehren. Aber sie ist von einer solchen
subjektiven Wahrhaftigkeit, von einem so ehrlichen Willen
zur gemeinsamen Arbeit und von einem so hohen Glauben
an eine kommende Einigung der europäischen Völkerfamilie
durch den Geist begleitet, dass wir auf diese Kritik weder
mit Schweigen noch mit Gegenangriffen antworten wollen.
Gerade als Schweizer, die immer wieder der Advokat der
europäischen Einheit und Verständigung sein müssen, dürfen
wir uns nicht einfach in die sichere Burg des eigenen Wesens
zurückziehen, sondern sollen in den großen europäischen Lücken
immer wieder das „missing link", in den gegensätzlichen
Spannungen den einen und denselben Strom des Lebens finden, in
den heutigen Antinomien der Welt an eine mögliche kommende
Synthese glauben können, in den sich bekämpfenden Tatsachen
den gemeinsamen Sinn erkennen, in den feindlichen Brüdern
eben doch immer wieder die Bruderschaft zu entdecken wissen.

Wir sagen daher diesen Kritikern gelassen, dass sie das
Wesen und innere Leben des Protestantismus nicht verstanden

haben, dass ihre seelische und nationale Eigenart wie
eine Scheuklappe sie gehindert hat, die der Andern
überhaupt nur zu sehen. Aber wir können uns trotzdem in ihrer
Sehnsucht nach einer stärkeren und innigeren Gemeinschaft,
nach mehr Gemütswärme und phantasievoller Belebung im
kirchlichen Kultus, nach mehr „Sweetness and Light", nach

518



einer bewussteren Erfassung der sozialen Aufgaben, nach
einer umfassenden Einheit und Versöhnung der europäischen
Völkerfamilie mit ihnen einig wissen.

Ja, wir können sogar ohne uns etwas zu vergeben und
ohne unsere historisch gewordene Eigenart preiszugeben,
zugestehen, dass Osborne schwache Stellen des Protestantismus
wohl herausgefühlt hat. Vor allem den Individualismus, der
nun einmal dem Protestantismus im Blute sitzt. Zwar hat er
immer wieder wie ein Ferment gewirkt und in protestantischen
Landen immer wieder für Freiheit, Beweglichkeit, Anpassungsfähigkeit

und für die Bildung charaktervoller Persönlichkeiten
gesorgt. Aber dafür hat dieser Individualismus immer wieder
das Gemeinschaftsleben schwer geschädigt und tut es noch.
Da wird die Religion allzuleicht nur zur Privatsache, die
niemand angeht und niemand bindet. Ein Jeder sieht auf
seinen Weg. Gemeinschaft gibt es für solche Individualisten,
zu denen die Mehrzahl unserer Gebildeten und Besitzenden
gehört, allenfalls in wirtschaftlichen, politischen oder
gesellschaftlichen Dingen, aber nicht mehr in den höchsten Fragen
des Lebens und den innersten Angelegenheiten der Menschenseele,

in den letzten Zielen des Geistes. Die Seelen sind
vielfach zu Monaden geworden, die keine Fenster mehr haben.
Dieser Individualismus ist die Hoffnung und der Triumph
der katholischen Kirche, wie letzthin deutlich in einem
schweizerischen Blatte zu lesen stand.

Der heutige Krieg hat den Menschen der Gegenwart
einen guten Teil dieses Individualismus ausgetrieben. Zunächst
in politischer und sozialer Hinsicht. Aber er rollt das Problem
in seiner Gesamtheit auf allen Gebieten des Lebens auf.
Wohin wir schauen, stoßen wir in der Gegenwart auf die
Spannung zwischen Individuum und Gemeinschaft. Der
innerschweizerische Gegensatz zwischen Deutsch und Welsch dreht
sich zu einem guten Teil darum, ebenso der Streit zwischen
Protestantismus und Katholizismus und nun auch Angli-
kanismus. Das Problem muss gründlich durchgedacht und
durchgekämpft werden. Sowohl der Anspruch des Individuums
wie der der Gemeinschaft ist gerecht und im Wesen der
menschlichen Natur begründet. Eine Gemeinschaft, die das Indi-

519



viduum unterdrückt und es nur als Massenteilchen behandelt,
sinkt zu einer bloßen zufälligen oder erzwungenen Gesellschaft
herab. Ein Individuum, das nicht beiträgt zur Gemeinschaftsbildung

und in ihrem Dienste steht, ist auch als Individuum
verkümmert und ein Feind des Menschengeschlechtes. Die
Tendenz zur Individuation und die zur Gemeinschaftsbildung
sind ursprüngliche Lebensrhythmen, die sich ergänzen und
miteinander abwechseln müssen wie die Schwingungen eines
Pendels. Yon dieser Erkenntnis aus hat in der Tat der
Protestantismus ebenso eine Ergänzung nötig wie der
Katholizismus, jeder in entgegengesetztem Sinne.

So scheint auch von dieser Seite her die Logik der
Geschichte einer kommenden großen Synthese zuzustreben
und sie in der Selbstkritik der Völker und der Individuen
und im Willen zur Anerkennung des Guten und Ergänzenden
bei Andern anzubahnen. Jedes Individuum, jedes Volk, jede
Kirche besitzt nur einen Teil des einen, Alle umfassenden
Geistes, verwaltet nur ein Pfund des riesigen geistigen Kapitals,

das die Geschichte der Menschheit anvertraut hat. Jeder
Einzelteil müsste daher seine Beschränkung und seine
Ergänzungsbedürftigkeit anerkennen. Der Protestantismus müsste
seinen Subjektivismus und Individualismus aufgeben, der
Anglikanismus seine vornehme Isolierung und seine
Gleichgültigkeit gegen die soziale und wissenschaftliche Bewegung,
der Katholizismus müsste zugeben, dass Revolution und Kritik
ebenso notwendig sind wie Autorität und Tradition und
müsste sich befreien vom Cäsarismus und Imperialismus.
Dann könnte eine uns so notwendige Synthese zwischen
Autorität und Freiheit, zwischem Geistigem und Sakramentalem,

Innerm und Äußerm, zwischen Demokratie und Priester-
tum, zwischen den statischen und den dynamischen Elementen
des Glaubens, zwischen Kritik und Tradition, zwischen
evangelischem Geist und katholischer Methode, zwischen Christentum

und Sozialismus gefunden werden. In dieser europäischen
Religion, die Osborne am ehesten einem liberalen Katholizismus

vergleichen möchte, hätte auch die russisch-orthodoxe
Kirche Platz, diese Kirche von Kindern. Die Russen brächten

mit ihrer Mystik, ihrer kindlichen Demut und ihrer

520



Fälligkeit der Anbetung und Verehrung, der europäischen
Familie ein wertvolles seelisches Element und wenn sie dafür
die Wahrheit des Satzes lernen würden, meint Osborne, dass
cleanliness is next to godliness, so würde ihnen das auch
nichts schaden.

Eine so großartige Synthese, wie sie Osborne sich
vorstellt, vollzieht sich leicht in Gedanken. Aber wer gibt diesen
Ideen das Leben? Wie werden Ideen in Wirklichkeit
verwandelt Wir können das alles nicht machen, nicht schaffen,
wir können es denken. An Ideen sind wir reich, überreich.
Aber die Idee ist an sich noch nicht schöpferisch. Europa
ist ein Totenfeld voll Ideen. Aber wer zeugt diesen Ideen
einen Leib, wer gibt ihnen zündende Wirkung? Allein ein
schöpferischer, neuer Geist, der aus der Tiefe bricht und
im Sturme einherfährt, kann den bloßen Ideen das Starre,
Unlebendige, Gemachte, bloß Gedachte nehmen und sie als
lebendige, fruchtbare Keime in die Menschenherzen hineinwehen,

uns ins warme Blut hineinwälzen, in den Willen und
in die heißeste Sehnsucht versenken und sie dadurch lebendig
und wirklich machen. Diesen schöpferischen Geist haben
wir nicht in unserer Gewalt; er weht wo und wann er will.

Und hier ist der Punkt, wo am ehesten dem religionslosen

und glaubensarmen Geschlecht von heute die
Notwendigkeit einer religiösen Erneuerung aufdämmern dürfte.
Denn an dieser Schranke seines Wesens und seiner Macht,
an dieser Ohnmacht seines Willens, auch des besten, kann
der kulturhochmütige Mensch wieder demütig werden und
ehrfürchtig warten lernen auf das Aufbrechen neuer Quellen,
auf das Walten eines ihm überlegenen Geistes, der sich im
schöpferischen Werden enthüllt, Menschen und Ideen in seinen
Dienst zwingt und einem unsichtbaren Ziele entgegentreibt.

ZÜRICH ADOLF KELLER

D

521


	Eine anglikanische Kritik des Protestantismus

