
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Der Zusammenbruch eines Systems

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-763962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-763962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER
ZUSAMMENBRUCH EINES SYSTEMS

(Schluss)

II

In einem ersten Kapitel bin ich zum Schlüsse gelangt, dass

der schwere Fehler des Herrn Hoffmann, der zu seiner Demission

führte, sich bei einem so begabten Manne nur als die Folge einer
weitverbreiteten Weltauffassung, eines Systems, erklären kann. Dass
dem wirklich so ist, das beweisen die verschiedenen, bald blöden
und bald schamlosen Rettungsversuche gewisser Politiker, Journalisten

und „Gesellschaften".
So soll nun dieses System skizziert werden ; wenn ich dabei,

in etwas neuer Form, Gedanken wiederhole, die schon oft in dieser

Zeitschrift ausgesprochen wurden, so erklärt es sich aus dem
einfachen Grunde: Wissen und Leben wurde eben zur Bekämpfung
dieser Weltauffassung gegründet.

* *
*

So weit wir die Geschichte der Menschheit überblicken
können, sehen wir, wie zwei entgegengesetzte Auffassungen einander
immer wieder ablösen, unter den verschiedensten Namen und mit
immer neuen Wechselfällen. Wir wollen sie hier zunächst ganz
einfach als.Realismus und Idealismus bezeichnen. Es sind zwei
Kräfte, die gleich berechtigt und gleich einseitig sind, deren steter
Kontrast die Lebensbewegung ausmacht. Immer nebeneinander
bestehend, überwiegt bald die eine, und bald die andere

Auffassung, jeweilen bis zur Erschöpfung ihrer Kraft; ihre harmonische

Verbindung wird vom Einzelnen und von der Menschheit

nur vorübergehend erreicht, in Momenten welche Höhepunkte
der Kultur bedeuten. Es ist der ewige Kampf der Materie und
des Geistes; der Materie, ohne die keine Form, keine Schöpfung,
kein Leben denkbar ist; des Geistes, ohne den die Menschheit
kein Ziel und keinen Sinn mehr hat.

Realismus und Idealismus werden jeweilen in Formeln, oder
Theorien ausgedrückt, die in den verschiedenen Epochen der Ge-

424



schichte verschieden lauten und doch immer wieder auf dasselbe
hinauslaufen.

Es ist außerordentlich wichtig, diese Theorien, als allgemeine
Zeitströmungen, von den Temperamenten ihrer Vertreter wohl zu
unterscheiden. Denn jedesmal wo die eine Auffassung überwiegt,
da unterwirft sie sich viele Individualitäten, die eigentlich, von
Natur aus, viel mehr der anderen Auffassung zuneigen würden.
Praktische Beispiele : das Christentum ist in seinem tiefsten Wesen
entschieden idealistisch, und doch gibt es viele Christen, die es

rein materialistisch interpretieren; umgekehrt gibt es Materialisten,
deren Temperament entschieden mystisch ist. — Es gibt Gelehrte,
die in ihrem begrenzten Fache ein großes Wissen angesammelt
haben, einer strengen Methode wie einer Schablone folgen, die
aber außerhalb dieses Gebietes unfähig sind, wissenschaftlich zu
denken ; und umgekehrt gibt es Ungebildete, deren Beobachtungsgabe

und vorsichtiges Erwägen der Relativitäten das schwere Wissen
mancher Professoren weit überragen. — Unter den Konservativen
trifft man nicht selten liberale Geister, und umgekehrt manchen
Despoten unter den Aposteln des Freisinnes. Dieser Gegensatz zwischen
Theorie und Temperament macht zum Teil die Varietät des Lebens
aus und ist ein Quell der immer wieder einsetzenden Reaktion
gegen eine sich erschöpfende Zeitströmung. Er erklärt es auch,
warum wir oft einem theoretischen Gegner seelisch viel näher stehen
als einem scheinbaren „Gesinnungsgenossen".

Betrachten wir aber die Theorien als solche, d. h. als
allgemeine Zeitströmungen, so fällt uns immer wieder die logische,
unabwendbare Entwicklung der Idee auf. Mag man sie auch eine

Zeitlang künstlich aufhalten, die Idee muss sich ausleben, mit allen
ihren Konsequenzen ; sie hat ihre frische Jugend, ihre schöpferische
Periode, ihre Dekadenz, wie ein Baum vom Blühen bis zum Welken.
Die letzte derartige Metamorphose des Idealismus (ich nehme mein
Beispiel aus Frankreich und vornehmlich in der Literatur) beginnt
im XVIII. Jahrhundert, mit J. J. Rousseau, führt dann über Chateaubriand

zu den großen Romantikern Lamartine, Hugo und Vigny,
zur Befruchtung aller Wissenschaften, zur politischen Wiedergeburt
der 40er Jahre, und während um diese Zeit die ^Ablösung durch
den Realismus bereits beginnt, erstarrt allmählich der Idealismus
in akademischer Tradition, in sentimentalen Phrasen oder löst sich

425



in selbstsüchtigen Träumereien auf. — Der Realismus, der nach
Stendhal und Balzac, seit 1850 mit Ste Beuve, Renan, Taine, Leconte
de Lisle und Flaubert so prächtig einsetzt, entartet dann immer
mehr zum Naturalismus und führt zur moralischen Anarchie der
letzten Jahrzehnte. Lanson sagt sehr richtig: „Vers 1850, les âmes

se dessèchent. Les nouvelles générations croient à la science, —
ce sont les hauts esprits ; au succès, au bien-être, — c'est le grand
nombre. Positivisme scientifique, scepticisme voluptueux,
matérialisme pratique, voilà les formes d'âme de très inégale valeur

que la période de 1850—1890 offre le plus souvent."!)
Dem Begründer des Positivismus, Auguste .Comte (t 1857)

gebührt eine ganz besondere Erwähnung ; an seiner Persönlichkeit
ist am deutlichsten zu sehen, wie die Gegensätze Idealismus und
Realismus sich gelegentlich in einer Synthese verketten ; der Positivist

Comte ist noch eine tief religiöse Natur, wogegen eine große
Gruppe seiner eigenen Diszipel energisch reagieren wird.2)

Die Weltauffassung, die ich hier kurz und einfach als Realismus

bezeichne, trägt sehr verschiedene Namen, je nach den Phasen
ihrer Entwicklung und je nach den Gebieten ihrer Betätigung: in
der Literatur ist es der Realismus eines Flaubert, der Naturalismus
eines Zola; in der Wissenschaft heißt sie Positivismus; in der
Philosophie Determinismus oder Materialismus; in der Politik endlich
ist es die Realpolitik.

Den besten Zeiten dieses Realismus verdanken wir außerordentlich

Vieles: Kunstwerke, Arbeitsmethoden, Entdeckungen, materielle
Fortschritte jeder Art. Darin liegt aber sein Verhängnis, dass er
sich immer mehr auf die Materie, auf das Sichtbare, Fassbare und
unmittelbar Nützliche konzentrierte, und alles Höhere, Geistige als

Illusionen, Sentimentalität und Phrasen bezeichnete. Die Kultur
wurde mit der Schulbildung verwechselt; das Glück des Volkes

') Histoire de la Littérature française, p. 1014. Ich beschränke mich hier
auf dieses einzige Zitat, wo ich Hunderte anführen könnte.

2) Ober Auguste Comte haben wir eine reiche Literatur; sehr interessant
(aus verschiedenen Gründen) ist die kurze Studie von Maurras in seinem Buche :

L'avenir de l'intelligence, — Die Synthese der Gegensätze kann durch glückliche,

gegenseitige Ergänzung von Theorie und Temperament entstehen, oder
durch geniale Überlegenheit; das sind persönliche Kombinationen. Es gibt aber
auch in der historischen, logischen Entwicklung der Idee eine Periode der Reife,
der Fülle, wo die besten Elemente noch beisammen sind, welche später
auseinandergehen ; das ist die Fülle und Selbstbeherrschung der klassischen Zeiten.

426



wurde (in umgekehrtem Verhältnis) am Brotpreise gemessen;
die Psychologie wurde zur Physiologie, und das Recht trat als

Phrase vor der Macht zurück. Soil man sich da über die Entartung
des Begriffes „Demokratie" noch wundern? Gerade bei den Intellektuellen

fehlte immer mehr die Fähigkeit, Abstraktes überhaupt zu
verstehen. In den statistischen Tabellen und Kurven war allerlei
Interessantes zu finden, nur das eine nicht: die Seele. Die
vermeintliche Klarheit des Positivismus war immer mehr eine Verarmung
und oft eine Verrohung.

III
Diese Verrohung war eine allgemeine; deutlich könnte man

sie wohl in der Sprache nachweisen. Sie herrschte in der Wissenschaft,

in der Politik ebensogut wie im Geschäftsleben ; sie war in
allen Nationen festzustellen. In Italien und noch mehr in Frankreich

fand sie wohl ihre auffälligste Kundgebung, wegen des
lebhafteren Temperaments, der größeren Fähigkeit und Aufrichtigkeit
im Ausdruck. Gerade dort stieß sie aber auch auf anhaltenden

Widerspruch, nicht nur wegen der alten Kultur, die zu einer
seelischen Wirklichkeit geworden ist, sondern auch wegen der steten

Mahnung der erlittenen Niederlagen. Von Italien weiß man nur
immer Machiavelli zu zitieren, den man ganz schief versteht; man
vergisst dabei die tiefe Wirkung eines Dante, der heute noch im
Volke lebendig ist; man vergisst Garibaldi und Mazzini, die ganz
anders gewirkt haben als Bismarck. In Frankreich waren schon in
den 80er Jahren die Symbolisten eine erste, noch halb unbewusste
Reaktion gegen die Brutalität des Materialismus. Denker wie Re-

nouvier, Guyau, Fouillée waren überhaupt der besten idealistischen
Tradition treu geblieben; Brunetière's Wirkung ist ja nicht zu
unterschätzen; und dann endlich Bergson (seine Evolution créatrice
ist von 1907)! Ich zitiere wieder Lanson, nach der zehnten Auflage

seiner Histoire de la littérature française (1908): „Si le
naturalisme n'existe plus, rien ne le remplace encore. Chacun va
de son côté, innove, imite, selon son tempérament intime ou son
affection actuelle. Des symptômes de religiosité apparaissent, une
certaine soif, de mystère, d'incompréhensible. ...M. de Vogûé,
M. Edouard Rod, M. Paul Desjardins, venus des trois camps
ennemis, l'un de chez les catholiques, l'autre de chez les protestants

427



et le troisième du camp des dilettantes ironistes, se réunissaient

pour prêcher la valeur moralisatrice des croyances religieuses, pour
affirmer énergiquement le postulat moral et la nécessité d'en faire
une règle de vie, le devoir de se conformer à la volonté de Dieu,
même sans croire à Dieu. Toutes ces prédications étaient imprégnées

d'un vif sentiment de la fraternité humaine... Une crise

qui constitua véritablement le pays pendant deux ans en état de

guerre civile1), éclaircit la situation et dissipa les équivoques...
L'écrivain dilettante a presque disparu... Savants, historiens, romanciers,

dramaturges, poètes, il n'est presque personne qui ne se croie
le devoir de prendre parti, de dire dans quel camp il combat, et

pour quel idéal. La neutralité déshonore. Tandis que M. Duclaux
quitte son laboratoire, M. Emile Zola, M. François Coppée, M. Maurice

Barrés, M. Ferdinand Brunetière, M. Maurice Bouchor, M. Jules
Lemaître même et M. Anatole France sortent de leurs cabinets de

travail, pour s'exposer aux coups dans la mêlée politique et
sociale... Même où la polémique fait défaut, un élément d'actualité
se laisse discerner, une préoccupation inquiète ou enthousiaste des

problèmes sociaux dont la France est travaillée" (Seite 1086—1092,
passim).

Die genannten Männer (zu denen noch Péguy und Jaurès zu
rechnen sind) haben einander bitter bekämpft und doch haben sie

alle an dem^neuen Geiste gearbeitet, durch den heute Frankreich
die ganze Welt in Erstaunen setzt. Gewiss gibt es dort noch Leute
mehr als genug, die die Alten geblieben sind; doch sind sie die

eigentlichen Führer nicht mehr; die Zukunft gehört Anderen an.

Wer diese Entwicklung Frankreichs nicht kennt, der versteht die

heutige Lage gar nicht. Der Realpolitiker tappt hier wie ein Blinder

um sich.
In Deutschland hat der Positivismus die glänzendsten Triumphe

gefeiert auf allen Gebieten, und hat auch, hinter der Fassade der

strengsten Ordnung und des materiellen Gedeihens, die tiefste
Demoralisation des politischen Sinnes bewirkt. Darin stimmen
alle Freunde Deutschlands überein, die es seit fünfzehn Jahren
besuchten und es mit früheren Zuständen verglichen ; alle konstatierten

einerseits das Wachsen des Lebensgenusses und der bru-

') Die Affäre Dreyfus (1894—1899).

428



talen Rücksichtslosigkeit und andererseits die immer deutlichere
Kapitulation der geistigen Elite vor der Macht. — Seit einigen
Jahren gab es zwar unter der Jugend eine Gegenströmung; über
dieses „Jung Deutschland" wurde mir vor etwa einem Jahre eine

längere Studie zugeschickt, die von der Zensur aufgehalten wurde...
Im August 1914 war jedenfalls diese Gegenströmung noch

lange nicht stark genug; und heute noch v/arten viele Tausende
in Deutschland, notgedrungen schweigend, auf den neuen Tag.

Unter den lieben Neutralen fragen viele stündlich: „Wann
nimmt das Bluten dieses sinnlosen Krieges ein Ende?" Die
Antwort lautet ganz klar: Dieser Krieg ist nicht sinnlos, und das

Bluten nimmt ein Ende, sobald in Deutschland der neue Tag
anbricht.

IV

Manch ein Leser wird (hoffentlich) in Obigem mehr oder

weniger seine eigene Geschichte erkannt haben. Für mich wenigstens

ist alles das persönliche Erfahrung. Vom ersten Studienjahre
an bis etwa 1904 habe ich im Positivismus gelebt; er widersprach
zwar vollständig der mütterlichen Erziehung, meiner ganzen
Gefühlswelt und meinem religiösen Sinne, doch hielt ich ihn für
„wissenschaftliche Erkenntnis"; und wer wagt es, der wissenschaftlichen

Erkenntnis eine andere Wahrheit entgegenzuhalten?
Die Verantwortung des Vaters, des Hochschullehrers, ja der

schmerzliche Zusammenstoß meiner Begeisterung mit den jungen
Positivisten unter meinen Studenten, die immer deutlicheren
Folgerungen einer historischen Synthese, die ich seit Jahren im Kopfe trug,
der Einblick (nach langer Abwesenheit) in die schweizerischen
Verhältnisse, alles das führte mich dazu, viele Probleme wieder anzupacken,
die der junge Student in redlichem Ungestüm gelöst zu haben glaubte.
Das Resultat dieser Krisis war die Gründung von Wissen und Leben,
im Jahre 1907. Der Titel ist ein Programm. Ohne Rücksicht auf
Parteien, Kirchen, Stände und Berufe, sollte die Zeitschrift alle
diejenigen vereinigen, die nach einem neuen Ideale rangen. Ihre
Entwicklung, ihre Wirkung zu beurteilen, bin ich ganz außer stände.
Wohl könnte ich, nach zehn Jahren, über offene und versteckte
Anfeindungen, über beharrliches Totschweigen und über anderes
noch vieles berichten ; doch wozu nach der Vergangenheit blicken,

429



wenn vor uns ein so hohes Ziel steht, das alle Kräfte zusammenraffen

heißt? Wozu soll man an die Wunden denken, wenn man
doch weiß, dass man vom Kampfe nicht lassen kann?

V.

Wir dürfen nicht vom Kampfe lassen Es gilt um das Ganze,
es gilt um unsere Ehre, um unsere Seele; und ein kleines Land,
wie die Schweiz, hat keinen anderen Schutz vor der Macht als

seine Seele.

Der Materialismus stieß bei uns auf eine kräftige Abwehr:
unsere Einfachheit, unsere Demokratie, die von jedem Bürger
Selbstlosigkeit verlangt, unsere feste Tradition der Redlichkeit. Tugenden,
die nicht glänzen, die aber um so zäher standhalten.

Diesen für uns günstigen Faktoren standen aber auch andere

gegenüber: unser nur zu sehr auf das Praktische gerichteter Sinn
erkennt den Feind als solchen nur schwer, wenn dieser Feind eben

praktische Vorteile bringt Unsere Verhältnisse sind klein, klein
ist der Horizont und noch verringert durch den Kantönligeist.
Wir haben viele „Bildlingszentren", deren Konkurrenz jedoch
mehr geschadet als genützt hat, denn statt sich zu einer

vielgestaltigen und originellen Kultur zu vereinigen, schwächten sie

im Gegenteil das Gemeinsame und lehnten sich an fremde
Kulturen an. Dazu mächtig angeregt durch die Fremdenindustrie,
die laut „Statistiken" unserem Lande jährlich viele Millionen
einbringt; wie hoch schätzt man aber die Vergiftung unserer Sitten
ein? Ein Land, in dem die Hoteliers so laut reden und so
einflussreiche Befürworter finden, wo so viele Bürger Hotelaktien
besitzen, dieses Land hat die bittere Lehre der Burgunderkriege
schon längst vergessen Weiter: Wenn die eidgenössische
Realpolitik den Kampf um die Grundsätze aufgibt, wenn die
Mehrheitspartei der inneren Erneuerung die Kompromisse vorzieht,
bloß um am Steuerrad zu bleiben, so bekommen wir natürlich
auch die schönste kantonale Realpolitik. Hat nicht vor wenigen
Jahren ein waadtländischer Bezirk mit dem Streik gedroht, weil
er keinen Vertreter im Nationalist hatte? Und die Stimmung in
Graubünden, im Jahre 1912, als Herr Calonder nicht in den
Bundesrat gewählt wurde? Es steht nirgends in der Bundesverfassung,

dass die Berner, Zürcher und Waadtländer immer einen

430



Vertreter im Bundesrat haben sollen ; wollte man aber einmal,
ausnahmsweise, mit dieser Überlieferung brechen, um einem

genialen Staatsmann aus Basel oder Neuenburg Platz zu machen,

wer stellt sich den Skandal vor? — Bedeutet etwa dieser
Lokalpatriotismus Festhalten an bodenständiger Tüchtigkeit? Mit nichten.
Viele Politiker haben ohne Bedenken die Programme des
französischen Radikalismus, oder der deutschen Sozialdemokratie, oder
des deutschen Zentrums herübergenommen.

Zersplitterung; Anschluss an fremde Methoden, die einander
befehden und die unseren Verhältnissen nicht entsprechen;
Eindringen von viel zu vielen fremden, heterogenen Elementen in
die Hochschulen, in die Zeitungen, in die Bürgerrechte Da
wird der Einzelne, auch wenn er tüchtig und redlich ist, einfach

überrumpelt, sobald das einigende Ideal kein Erlebnis mehr ist.
Große Staaten behalten auch in Zeiten der Krisis den Vorteil

der Masse; für eine kleine Republik ist der Materialismus ein
tötliches Gift. Montesquieus und Rousseaus Erkenntnis wird man
nie scharf genug betonen können : die Republik lebt von der
Selbstlosigkeit (vertu) ihrer Bürger. Selbstlosigkeit und
Materialismus sind unversöhnliche Gegensätze.

Seit zehn Jahren hat man mich oft mit überlegenem Lächeln

gefragt: „Was ist denn schweizerische Kultur?" Man verlangte eine
klare Definition, um erst daran zu glauben. Diese Fragestellung
war aber schon an sich kennzeichnend. Ich kann wohl einen
Tisch, einen Baum und sogar vielleicht eine bestimmte Eigenschaft

des Charakters definieren; doch bei einer so komplexen
Erscheinung, wie die Kultur es ist, die immer wird, — wenn
Einer, der darin steht, eine Definition verlangt, dann beweist er,
dass er überhaupt kein Verhältnis zu ihr hat; er verwendet den
kalten Verstand, da wo es sich um ein Erlebnis handelt. Was ist
das Vaterland? Was ist die Liebe? Was ist Gott?

Hundert Definitionen kannst du bekommen, und keine wird
zwingend sein, so lange deine Seele schläft. Und dein
überlegenes Lächeln ist lauter Armut und Leere.

Das vollständige Unverständnis des Materialismus für alles

Geistige, Uebermenschliche, das die einzelnen Menschen einigt,
war also für uns besonders verhängnisvoll, deren nationale
Lebensberechtigung gerade im Geistigen beruht. Sobald wir uns in real-

431



politischer Bescheidenheit auf die politische Unabhängigkeit
beschränkten, ohne an eine höhere, aktive Mission zu glauben, da

wurde diese Unabhängigkeit zu einer Illusion. Wir lehnten uns an
sichtbare, greifbare Größen des Auslandes an, und sangen dabei
doch weiter:

De l'étranger méprisant le courroux,
Devant Dieu seul fléchissons les genoux.

Lieder und Sänger gehörten zwei verschiedenen Weltauffassungen an.

VI.

In allen kriegführenden Ländern räumt die schwere Prüfung
mit dem Materialismus täglich auf. Bis jetzt ist bei uns davon
wenig zu merken. Wir sind ja „neutral", und glauben wohl, wir
hätten nichts zu lernen als Sparsamkeit.

Mit vollem Recht ist von Deutschweizern wie Egger, Fleiner
und Ragaz hervorgehoben worden, dass die Welschschweizer im
Allgemeinen den Grundsätzen von Recht und Freiheit treuer
geblieben sind. Das erklärt sich aus verschiedenen Gründen, und ganz
besonders aus der ununterbrochenen, bodenständigen Tradition von
Denkern wie Rousseau, Vinet, Secrétan und Naville. Was aber die
Tatsache nicht aus der Welt schafft, dass unter den heutigen
Vertretern von Recht und Freiheit verschiedene Positivisten sich
befinden, ehrgeizige Politiker, die eben dieses Sprungbrett benutzen...

Auf gewissen „Intellektuellen" der deutschen Schweiz lastet

ganz besonders die schwere Verantwortung der Rassentheorien, des

Sprachkampfes, der systematischen Schwächung der Begriffe Recht
und Demokratie...

Doch mag ich, trotz der Herausforderung der Deutschschweizerischen

Gesellschaft, auf diesen Gegensatz zwischen Welsch und
Deutsch nicht eintreten ; er ist mir rein äußerlich und künstlich und

entspricht jedenfalls der heutigen Stimmung nicht mehr. Seit Kriegsbeginn

habe ich in vierzehn Städten der deutschen Schweiz öffentliche
Vorträge gehalten und immer festgestellt, dass alles zu retten ist,
sobald die Frage richtig gestellt wird: nicht über Welsch und
Deutsch, sondern über Idealismus und Materialismus.

VII.

Jetzt dürfen wir zum Ausgangspunkt zurückkehren, zum Falle
Hoffmann-Grimm. Jetzt erscheint er uns im richtigen Lichte,

432



nicht als die Sünde eines Einzelnen, sondern als die Folge eines

Systems. Und dieses System, die Realpolitik, ist selber nur eine

Erscheinungsform einer bestimmten Weltauffassung: sie heisst
Positivismus. Personaländerüngen und Wechsel der Departemente
sind da nützliche Maßregeln für den nächsten Augenblick, sie
bedeuten aber auf die Länge gar nichts, wenn nicht der Qeist
sich wieder zum Ideal erhebt. Das hat Ragaz hier ausgesprochen,
in einer Serie von Artikeln, die die schönste Tat unseres Krieges
sind.

Wie weit man im Unverständnis der Demokratie gekommen
war, das mag eine einzige Tatsache beweisen. Am 23. Dezember
1916 erhielt ich einen Brief von einer Dame, die die Ansichten
eines sehr einflussreichen Kreises wiedergibt; sie schrieb: „Es ist
nie vom Guten, sich in Dinge zu mischen, die nicht seines Amtes
sind. Weder Politik noch Militär gehören in das Ressort von
Literaten." — Die Naivität, mit der hier eine Frau mir das Recht
zum politischen Denken abspricht, geht weit über den Konflikt
Demokratie — Drill hinaus; sie enthüllt denjenigen Faktor, der in
diesem Kriege entscheidend ist: das Psychologische; mit
einfacherem, tieferem Wort: das Seelische.

Der Realpolitiker rechnet aus: So und so viele Millionen
Menschen sind schon gefallen; so und so viele Milliarden schon

vergeudet ; bei den Neutralen fehlt es bald an Kohle und Getreide ;

es ist höchste Zeit, dem Wahnsinn ein Ende zu machen; es soll
Friede werden, wäre es auch auf dem Wege eines wortbrüchigen
Separatfriedens.

Wir antworten: Wer im zwanzigsten Jahrhundert, in blinder
Verehrung der brutalen Macht, diesen Krieg provozierte, der hat

gewiss das schwerste Verbrechen der Weltgeschichte begangen.
Jetzt muss aber ausgefochten werden. Territoriale Fragen und
Indemnitäten sind Nebensache. Es gilt der Kampf um Macht oder
Recht. Ein Kompromissfriede wäre ein Sieg der Macht. Wenn die

Vereinigten Staaten ohne jeden äußeren Zwang in den Krieg
getreten sind, so folgten sie eben dem viel höheren Gebot des

Rechtes. Die französische Republik blutet seit drei Jahren für
die ganze Menschheit von morgen. Es gibt Menschen und es gibt
ganze Völker, die der preußischen „Ordnung" den Tod vorziehen.
„Ein Sprung von dieser Brücke macht mich frei."

433



Also: eine Sache des Glaubens an höhere Güter, ohne die
das Leben nicht wert ist, gelebt zu werden. Der Zusammensturz
des Materialismus in Blut und Schande. Eine neue Religion. Ob
dabei die älteren Religionen, Katholizismus, Protestantismus, wieder
erstarken, das ist eine Frage der Form ; uns, den freien Idealisten,
kommt es auf den Geist an, der gewiss seine Form sich auch neu
schaffen wird.

Nur zu lange hat man beim Volke, um seine Gunst zu
gewinnen, an materielle Interessen appelliert; es empfindet daher
heute die Seelenleere viel deutlicher als die Führer selbst, auf die
das tiefe Wort von Barbey d'Aurevilly passt: „Die Talente ohne
Seele sind unfähig sich zu erneuern; sie haben das Unendliche
verachtet, und eben das Endliche richtet sie zu Grunde!"

Die Unverbesserlichen, die Unbelehrbaren wollen wir ihrem
Schicksal überlassen. Reuig und doch vertrauensvoll, wollen wir
die Schuhe binden, den Stock ergreifen und rüstigen Schrittes dem
neuen Geiste entgegeneilen.

ZÜRICH E. BOVET

EWIGER REIGEN
Von WILLY BRETSCHER

Ich liebte Dich, als Du noch Sonne warst,
Und wieder, als Du Stein und Staub geworden —
Ich liebte Dich als Insel hoch im Norden,
Und wieder, als Dein Leib in Flammen barst.

Nun bist Du mein und kannst Dich nicht mehr trennen,
Unlöslich ist Dein Sein in mich verschlungen —
Ich hab' in tausend Toden Dich errungen,
Und zeitlos musst Du mir als Fackel brennen.

Ich fasse Dich und weiß Dein tiefstes Wesen:
Ob Du als Mensch, als Tier, als Ding mein eigen,
Doch musst Du stets von neuem mich beglücken —
Ob Du als Stern, als Strom mich wirst entzücken,
Ob ich vom Weg als Frucht Dich aufgelesen —
Stets bist Du mein, und ewig währt der Reigen.

434


	Der Zusammenbruch eines Systems

