Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Das "Gottesgnadentum” in der modernen Gesellschaft
Autor: Mathies, P. de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS «GOTTESGNADENTUM- IN DER
MODERNEN GESELLSCHAFT

Die moderne Gesellschaft scheint mir nicht auf den Unglauben,
auf Religionslosigkeit eingestellt, wie oberflichliche Beobachter der
Zeitstromungen manchmal behaupten. Vielleicht ist die Welt heut-
zutage sogar christlicher als vor etwa hundert Jahren, trotz Welt-
krieg und allem, was damit zusammenhidngt. Die Zerstérung so
vieler materieller Giiter weist die Menschen unwillkiirlich auf den
Wert der unverginglichen seelischen Besitztiimer hin. Auch wird
iiberall das Verlangen nach einer besseren Gerechtigkeit in den
Beziehungen der einzelnen Voélker und Stidnde laut. Beide Tat-
sachen konnten mit dazu helfen, eine neue christliche Renaissance
vorzubereiten. Aber wie man tiber derartige Prognosen auch denken
mag — eines ist gewiss: die gewaltigen Kidmpfe der Gegenwart
werden eine mehr demokratische Orientierung der zivilisierten Ge-
sellschaft im Gefolge haben. Manche alte Staatstheorie wird dabei
in die Briiche gehen. Manche wird erst jetzt als iiberlebte Theorie
erkannt werden, nachdem sie hier und dort vielleicht noch kiim-
merlich weitervegetiert hat. Wer kann sich z. B. heutzutage eines
Lichelns erwehren, wenn er in Erlassen von Staatsoberhduptern
liest: ,Wir — won Gottes Gnaden...!* So etwas passt in die
Neue Preufische Kreuzzeitung, in die Militirkasinos der Garde
und in die Klubzimmer des Feudaladels. Uns anderen erscheint
das ,Gottesgnadentum* der Fiirsten als seltsames Fossil, etwa eines
vorsintflutlichen Sauriers, halb komisch, halb be&dngstigend. Hat
es so etwas wirklich einmal allen Ernstes gegeben? Freilich. Und
— so paradox es klingen mag — wir glauben, dass der Begriff
zeitgemdss umgebildet werden konnte.

Zundchst eine kurze geschichtliche Betrachtung.

Urspriinglich haben sich nur Bischdfe das Pradikat ,von Gottes
Gnaden“ beigelegt, und zwar in durchaus verniinftigem Sinne. Sie
driicken durch die Worte ein Demutsverhiltnis gegen Gott aus.
Durch eine #hnliche Formel bekunden sie spiter auch ihre dank-
bare Ergebenheit gegen den romischen Stuhl. Auf dem dritten
okumenischen Konzil (Ephesus 431) muss der Ausdruck schon
gewohnheitsmiflig gebraucht worden sein, so dass wir annehmen

153



diirfen, seine Entstehung gehe auf einen Usus noch élterer Zeit
zurfick. Unter den weltlichen Herrschern scheinen sich die Karo-
linger zuerst das Gottesgnadentum im Titel vindiziert zu haben.
Ein Karl der Grofle mochte sich als der am Petrusgrabe gekronte
abendlandische Augustus wirklich besonders ,auserwahlt“ erscheinen.
Eine Doppelberuiung hatten ferner alle jene Reichsprélaten, die mit
ihrer geistlichen Amtsgewalt und Wiirde allmihlich auch hohe
Staatsdimter, ja manchmal sogar landesfiirstlichen Rang verbanden.
Zur Zeit der Glaubenseinheit und Glaubenseinmiitigkeit, als die
Lehren der katholischen Kirche noch von bestimmendem- Einfluss
auf die gesamte christliche Volkerfamilie waren, da hatte es fiir den
christlichen Herrscher — und ganz besonders fiir den rémischen
Kaiser deutscher Nation — eine tiefe Bedeulung, als kirchlich
gekronter und gesalbter Herrscher das Szepter zu fiihren. Der
Begriff eines diristlichen Gottesgnadentums hat seine Wurzel in der
Auffassung, dass die von Gott bestellte Kirche durch ihre Stell-
vertreter den Fiirsten hochfeierlich bestitigt. Aufgebaut werden
konnte solche Theorie auf einer Anzahl von Schriftstellen wie z. B.
Spriichw. 8, 15, Rom. 13, 1, 1. Petri 2, 13 1. Die Kirche selbst
lehrte freilich im Grunde nur, alle rechtmiflige Obrigkeit und obrig-
keitliche Gewalt bestehe unmittelbar oder mittelbar durch géttlichen
Willen bezw. géttliche Zulassung, Daher miisse man solcher Ge-
walt nicht blofi aus Furcht oder Zwang, sondern aus religitsen
‘Griinden, d. h. um des Gewissens willen, in allen erlaubten Dingen
gehorchen. So bezieht sich die Kirchenlehre offenbar nicht bloff
auf monarchische Spitzen, sondern ebenso gut auf jede rechtmiflige
republikanische und kommunale Gewalt, sogar auf die he1dmsche
Obngkext “Das-ist wenigstens die Theorie. Co
"+ In der Praxis freilich wurde durch die engen Beziehungen der
Pépste und Bischéfe zu den abendlidndischen Monarchien beinahe
die Auffassung volksttimlich, als sei einzig der ,Fiirst eigentliche
-»Obrigkeit“. An dieser Auffassung dnderte sogar die Tatsache
nichts, dass in dem langen Kampfe zwischen Ghibellinen und
.Guelfen die Partei der letzteren' meistens auch die papstliche war
und dieser Partei sich gerade mehr republikanisch gesinnte Stadt-
und Landkommunen mit Vorliebe gegen den Kaiser anschlossen.
Die Lehre von der Sacra Caesarea Majestas wurde durch gefillige
Hoftheologen und gefiigige Hofjuristen immer eifriger ausg ebildet

154



Offenbar kopierte man dabei ost-rémische Vorbilder. Daher stammt
wohl auch der spéttisch gebrauchte Ausdruck: byzantinische Ge-
sinnung. Aber die Rezeption des rdmischen Rechtes in Deutsch-
land sollte ebenfalls den Nimbus der Majestdt vergolden, selbst
wenn der Herrscher blofl deutscher Konig blieb oder sich die
Kaiserkrone nicht mehr in Rom vom Statthalter Christi auisetzen
lieB. Die im Abendlande auch auflerhalb Deutschland iiber Adel
und Volk hoch emporsteigenden KoOnige sahen es nicht ungern,
dass die urspriingliche kirchliche Lehre von der religiosen Wertung
jeder obrigkeitlichen Gewalt nun allmahlich in ein ganz neues
»Qottesgnadentum* umgebogen wurde, welches etwa in der Aui-
fassung gipfelte, jeder Fiirst als solcher empfange alle Gewalt un-
mittelbar von Gott, sei also nur Gott gegeniiber verantwortlich —
was praktisch bedeutete: er ist unverantwortlich vor den Menschen.
Ein Philipp IV. der Schone lieff sogar den Papst fiihlen, wie hoch
er von sich selber dachte. Das Gottesgnadentum der Hohenstaufer
nahm auch manchmal eine bedenkliche Firbung an. Eigentlich
waren durch das Feudalsystem des Mittelalters bereits alle Vor-
bedingungen fiir jene Auffassungen gegeben, mit deren Hilfe By-
zantinismus und romisches Recht den fiirstlichen Absolutismus
heraufbeschworen. Die halb mystisch aufgefasste ,Lehenstreue“
artete in den strikten Untertanengehorsam aus. Der gemeine Mann
ward tatsichlich ein Horiger, zumal auf dem Lande. Ho&chstens
in den Reichsstiddten lebte noch etwas fort, was an freies Biirger-
tum erinnert; vorausgesetzt, dass sich dort keine Patrizieroligarchie
ausbildete. Freilich wirkte allmdhlich gerade das Reichsoberhaupt
mehr. und mehr rein-dekorativ.

Die Reformation machte den Kaiser vollends ohnmachtlg, die
Reichsftirsten um so mdchtiger, die Ritterschaft vielfach hochst
machtgierig. Als die neuen religiésen Ideen sich in Kirchenverfas-
sungen kristallisierten, verlor zwar die alte Kirche in vielen Staaten
ihren direkten Einfluss auf Verwaltung und Gesetzgebung ; ‘das
-, Qottesgnadentum“. jedoch rettete sich geschickt in die Neuzeit
heriiber. Im Summepiskopat der lutherischen Fiirsten erblickte es
sogar noch eine Stirkung. Abermals erfuhr der Begrifi aller so-
genannten ‘Aufkldrung zum Trotz eine Steigerung, als die machia-
vellistische Kabinetts- und Militarpolitik der hohen Rivalen um die
Hegemonie in Europa begann.. Unsere Historiker sprechen gerade-

155



zu von einer Periode des fiirstlichen Absolutismus. Theoretiker
aller Bekenntnisse verteidigen ihn eine Zeitlang. Katholische wie
protestantische Herrscher betrachten sich als die Gnadensonne ihres
Landes, als den Urquell alles Rechtes, als Vorbild jeglicher Tugend
und Verkorperung héchster Menschlichkeit. Nordische Lutheraner
und britische Anglikaner gehen ernsthaft auf die Theorie ein; fran-
zosische und spanische Katholiken beugen zeitweise vor der Maje-
stat ihren Geist und ihren Stolz; die Italiener nehmen die starken
Herrscher ldchelnd hin und begeistern sich gutmiitig fiir jegliche
Magnifizenz und Munifizenz; Zwinglianer und Calvinisten lieben
den Absolutismus weit weniger. Die letztgenannten Gruppen haben
es allerdings zuzeiten gleichfalls verstanden, ein derart strammes
stddtisches Regiment zu begriinden, dass man nicht einzig von
firstlichem Absolutismus reden sollte. Im Juli 1916 hat L. Ragaz
aber in Wissen und Leben sehr {iberzeugend dargelegt, dass die
hugenottische Bewegung dennoch in ihrem innersten Wesen eine
religios-demokratische ist. Das Luthertum hat sich jedenfalls der
menschlichen Gewalt, beziehungsweise dem fiirstlichen Absolutis-
mus, am willigsten geopfert, ja es sieht die volle Hingebung an
den Fiirsten bis auf den heutigen Tag vielfach gar nicht einmal
als empfindliches ,Opfer® an. Was die katholische Kirche der
Neuzeit betrifft, so hat sie Versuche zur Verstaatlichung, wie sie
im , Gallikanismus*, ,Josephinismus“, , Amerikanismus*“ zutage traten,
kraft des ,Ultramontanismus“ iiberwunden. Auch der gegenwirtige
»,Germanismus“ hat bei ihr nur lokale und voriibergehende Bedeu-
tung. Er hingt wesentlich mit der augenblicklich etwas demon-
strativ papstireundlichen Haltung der Zentralmichte zusammen. Der
papstliche Stuhl seinerseits steht heutzutage in freundlichen, zum
Teil sogar diplomatischen Beziehungen zu Monarchien und Repu-
bliken. Er hat auch z.B. im vorigen Jahrhundert der Reihe nach
das Kaisertum Napoleons I., die Restauration Konig Ludwigs XVIIL,
den absolutistischen Karl X., das Biirgerkdnigtum Ludwig Philipps,
die zweite Republik, das zweite Kaisertum und die dritte Repu-
blik anerkannt, trotzdem Pius IX. im ,Syllabus“ ein Recht des
Volkes auf Revolution ausdriicklich verwirit.

Die seit der Reformation von den Fiirsten erworbene oder
doch beanspruchte Oberhoheit {iber die mehr oder weniger voll-
stindig sidkularisierten Kirchen innerhalb ihrer Linder war der Aus-

156



bildung des sogenannten ,Cédsaropapismus“ giinstig. Um alle welt-
liche und geistliche Gewalt — theoretisch oder doch praktisch —
in der eigenen allerh6chsten Person zu vereinigen, brauchte man
indes gerade kein Zar Peter der Grofle, kein Philipp II. von Spa-
nien, Ludwig XIV. von Frankreich, Heinrich VIII. oder Jakob I. von
England zu sein. Es geniigte, wenn man ein hochstrebender bran-
denburgischer Kurfiirst oder gar ein minimaler Duodezfiirst des
romisch-deutschen Reiches war. ,Gottesgnadentum“ und ,Legi-
timit4dt* — diese zwei Begriffe schienen sich in den Augen der
Untertanen lterer Observanz zu decken. Wechselte die regierende
Dynastie, oder wechselte eine Dynastie ihre Religion: das Gottes-
gnadentum wucherte fort und die Legitimitit entsprang kontinuier-
lich aus ihm. Freilich gab es auch einen engeren Begriff von
Legitimitdt, der z. B. in dem Gegensatz Bourbon-Orléans, Stuart-
Oranien-Hannover, Karlisten-Alfonsisten, Bragan¢a der einen oder
der andern Linie usf. in verschiedenen Lindern eine Rolle gespielt
hat und sie zum Teil noch spielt. Da aber so ziemlich alle Dyna-
stien ihre Vorgingerinnen einmal gewaltsam vertrieben haben und
abgesetzte Fiirsten eigentlich immer eine Zeitlang als ,Pritendenten*
gegen ihre Entthronung protestieren, so wiirde es geradezu iiber-
menschliche Weisheit erfordern, den Begriff der Legitimitdt zu all-
seitiger Befriedigung festzustellen. Der Umstand, dass die legitime
Erbfolge durch vielfachen Thronwechsel, durch revolutionire Um-
wélzungen und besonders durch das sogenannte ,Nationalitdten-
prinzip“ gefdhrdet wurde, hat ausserdem den Begriff des Gottes-
gnadentums moderner Fiirsten stark verwissert. Die griechischen
und belgischen Staatsoberhdupter z. B. nennen sich denn auch
Konig der Hellenen (nicht won Hellas), der Belgier. Der Konig
von Italien schreibt ,durch Gottes Gnade und den Willen des
Volkes“. Ferner spielen die verschiedenen Anwendungen der Lex
salica eine Rolle. In einzelnen Fillen sind nur ménnliche Sprossen
legitime Nachfolger. In anderen auch Tdchter. Auf diese Weise
ist die Konigin der Niederlande eine Majestit von Gottes Gnaden,
ihr nach kirchlichem und biirgerlichem Rechte angetrauter Gatte
jedoch bleibt Herzog Heinrich von Mecklenburg und erhilt durch
Verleihung seiner regierenden Gemahlin nur den Titel eines ,Prinzen“
der Niederlande. Ebenso war der Gatte der Konigin Viktoria nichts
als Prince Consort. Isabellas II. Gatte, Franz v. Assisi, war hin-

157



gegen Konig und Majestdt, ebenso jener Ferdinand von Sachsen-
Coburg-Gotha, der als Gemahl der Koénigin Donna Maria I da
Gloria zunédchst Herzog von Braganca hiefi, nach der Geburt des
Thronerben Pedro V. aber den Konigstitel erhielt. Ware in Oster-
reich-Ungarn der ermordete Erzherzog Franz Ferdinand Kaiser und
Konig geworden, so hatten die S6hne aus seiner morganatischen
Ehe mit der Herzogin von Hohenberg, geborenen Grifin Chotek,
niemals von Gottes Gnaden Kaiser von Osterreich werden konnen.
Aber gelegentlich eines Besuches auf einem ungarischen Landgut
setzte uns einmal ein ungarischer Minister auseinander, die S6hne
des Erzherzogs konnten sehr wohl dereinst k6nigliche Prinzen von
Ungarn werden, ja sogar dort regieren, falls man sie ,wihle“.
Demnach wiére also in der einen Reichshélfte das Gottesgnadentum
auf standesgemifle Geburt, in der andern auf Wahl durch die Volks-
vertretung begriindet. Uberhaupt herrscht in diesen Fragen grofie
Verwirrung. Manchmal verleiht zwar die Krénung dem Fiirsten
die Vollweifie aber nicht erst die Vollgewalf. Manchmal werden
uneheliche Sohne als erbberechtigt anerkannt (z. B. bei den Medicis
in Florenz), manchmal geradezu ausgeschlossen. Die Medicis sind
iiberhaupt eine sonderbare Regentenfamilie. Aus dem einflussreichen
Mizen und Bankier entwickelt sich ein Pater Patriae. Seine ehrgeizige
Sippe wird verbannt und kehrt prompt zurfick. Dieses Geschlecht
yherrscht® sodann, man weiss nicht recht ob durch den Volks-
willen oder durch Intrigen. Karl V. macht die Medici zu Herzogen,
spater nach Besiegung ihrer Nebenbuhler, der Strozzi, zu Grofl-
herz6gen von Toscana. Dem letzten von Gottes Gnaden regie-
renden, aber selbst von seinem verbrecherischen Kammerdiener
regierten Medici, Johann Gaston, folgt Herzog Franz Stephan von
Lothringen, der Gemahl Maria Theresias. Von diesem , Lothringer*
stammen dann wieder die heutigen sog. ,Habsburger“ ab. Doch
genug des grausamen Spiels! Europens Staaten- und Fiirsten-
geschichte ist dermaflen iibertfincht und kompliziert, dass auch ein
Legationssekretdr nach summa cum laude bestandenem diploma-
tischen Examen kaum imstande sein diirfte, alle Anspriiche auf
Legitimitdt und das daraus abgeleitete Gottesgnadentum siuberlich
herauszuprdparieren. -
Das ,absolutistisch“ aufgefasste Gottesgnadentum hat nun mit
der Absetzung der Romanow alias Holstein-Gottorp vorldufig -in

158



Europa wohl ausgegeistert, denn in Deutschland und Osterreich-
Ungarn scheint man das Gottesgnadentum jetzt mehr demokratisch
abtdnen, es konstitutionell mildern zu wollen; was in England,
Dénemark, Italien usw. bekanntlich lingst geschehen ist. Der
religios denkende Biirger, zumal der Katholik, wird ein besonderes,
kirchlich geweihtes Herrschertum in den meisten modernen Staaten
nicht mehr antreffen. Er wird aber — in diesem Punkte einig mit
dem bibelgldubigen Protestanten — die apostolische Lehre betonen,
jede Obrigkeit sei durch Gottes Vorsehung bestellt oder zugelassen,
jede — also auch die republikanische. Man schulde also jeder
rechtmaBigen Obrigkeit in allen erlaubten Dingen um des Gewissens
willen Gehorsam. Die obrigkeitliche Gewalf stammt immer von
Gott und beruht naturrechtlich auf der Veranlagung des Menschen
zum Zusammenleben mit Seinesgleichen. Der ,Staat ist eigentlich
nur die Ausgestaltung der ,Gemeinde“, diese die Erweiterung des
,fFamilienverbandes“. Wo bleibt bei dieser Auffassung aber das
,besondere“ QGottesgnadentum des ,Fiirsten“? Auch der Christ
wird es schwerlich mehr konstruieren wollen, zumal wenn er sich
als ,Biirger* und nicht als ,Untertan“ fiihlt. Der Freidenker hat
den Begriff eines fiirstlichen Gottesgnadentums stets beldchelt. Wo
also finde dieser Begriff im 20. Jahrhundert noch eine Heimstitte ?
Im Gothaer Hofkalender? Im Museum fiir historische Altertiimer?
In einer Spottecke des Simplizissimus oder Nebelspalters?
Vielleicht ldsst sich jedoch eine zeifgemdfie Theorie vom
Gottesgnadentum aufstellen. Wir beschiftigen uns hier, da wir fiir
keine theologische Revue schreiben, nicht mit dem theologischen
oder kirchlich-kanonistischen Begriff des ,Dei gratia“. Der Katholik
wird an der gottlichen Stiftung seiner Kirche, des Papsttums, der
Bischofs- und Priesterwiirde usf., der positiv gerichtete Protestant
an der sakralen Einzigart des landesherrlichen Summepiskopates
festhalten, der Freidenker iiberhaupt nicht gern von einem person-
lichen Gott und dessen Stellvertretung durch menschliche Einzel-
wesen reden horen. Was wir hier kurz erdrtern mochten, ist viel-
mehr der soziale, rein politische Begriff des Gottesgnadentums,
Und da wird sich vielleicht eine Grofizahl denkender Menschen
im zwanzigsten Jahrhundert auf folgenden Satz einigen konnen:
nJeder der im Leben seinen Platz auszufiillen sucht und einem
anstindigen Berufe ehrlich’ nachlebt, ist von Gottes Gnaden das,

159



was er ist.“ Also ist der Arbeiter, der Landmann, der Gelehrte,
der Kaufmann, der Kiinstler, der Beamte genau so gut von Gottes
Gnaden wie der Edelmann, der Patrizier, der Fiirst, das Staats-
oberhaupt. Mehr noch: die gute Mutter, die brave Hausfrau, die
treue Pilegerin sind von Gottes Gnaden. Jeder der sich wahrhaft
niitzlich macht oder, falls seine Krifte dazu nicht mehr ausreichen,
geduldig und heiter-ergeben sein Schicksal tragt, ist von Gottes
Gnaden. Das Gottesgnadentum der Rechtschaffenheit ist der Adel
jedes guten Menschen. Man erkennt es an der wahrhaft sozialen
Gesinnnung des Einzelnen, und wird es immer achten miissen,
einerlei ob der Einzelne auf einer hohen oder niederen Sprosse
der sozialen Leiter steht. Auf diese Weise mag es geschehen, dass
der einst wertvolle, dann aber zur hohlen Phrase gewordene Be-
griff nun wieder vollwertig wird, also keinem Kenner der Welt-
und Menschengeschichte mehr die Mundwinkel zucken macht.
Mit dem Gottesgnadentum alten Stils stehen und fallen eine
Reihe Einrichtungen, fiir welche die Welt, nach ihrer demokratischen
Metamorphose, gleichfalls keine Begeisterung mehr empfindet.
Wir mdgen jene Einrichtungen unter den Schlagwortern Feudalis-
mus, Junkertum, Protzentum, Militarismus, Beamtenherrschait,
Klassenjustiz zusammenfassen. Rassen-, Klassen-, Kassen- und
Massenvorurteile werden dem neuen Gottesgnadentum zum Opfer
fallen miissen. Allerdings ist absolute Gleichheit aller Menschen
eine Utopie. ,Stinde*, d. h. auf Bildung, Geschicklichkeit, Gesund-
heit, Sparsamkeit, Verstand, Talent usw. beruhende Unterschiede
werden sich in jeder menschlichen Gesellschaft immer ausbilden,
immer wieder derart geltend machen, dass es {iberall fithrende
und gefiihrte, fortschreitende, gleichgiiltige und heruntergekommene
Individuen geben wird. Was aber angestrebt werden muss, ist,
dass die Geschichte eines Volkes nicht mehr vom Willen einer
Kaste abhinge, die sich selber fiir ,besonders“ von Gott begnadet
hidlt. Sodann soll jeder Tiichtige und Brauchbare den Weg zu
allen Arbeiten, Amtern, Ehrenstellen frei finden, weil jeder Biirger
von Gottes Gnaden ist, solange er sich darnach auffiihrt. Die Formel
,von Gottes Gnaden“ soll nicht ldnger eine anmaflende Etikette
mit einem vornehmen Namen sein, wie sie der schlaue Wein-
pantscher schliellich einer x-beliebigen Flasche mit x-beliebigem Inhalt
aufkleben kann. Sie sei vielmehr der Ausdruck der tiefinnerlichen

160



Uberzeugung von einer Tatsache: dass wir uns gegenseitig achten,
lieben und férdern miissen, weil sich vor dem Blicke eines All-
wissenden niemand stolz iiberheben darf, weil wir ferner von jedem
geistig und korperlich normalen Menschen, falls wir ihn nur in
die rechte Umwelt versetzen konnen, auch rechte Leistungen er-
warten diirfen, und weil wir alle schliefilich das meiste von dem,
dessen wir uns rithmen, ,empfangen“ haben.

Dieser verniinftigen Auffassung von menschlicher Wiirde wird
selbst der aristokratisch gesinnte Wiirdentrdger beipflichten, wofern
er zugleich Aristokrat des Geistes ist. Wo die Besten des Volkes
das Beste des Volkes wollen, da fliefen die Begrifie Aristokrat und
Demokrat, Gottesgnadentum und Volkstum gewissermaBen in einen
einzigen Begriff zusammen. Da wird eine weise Volkswirtschaft
aufbliihen; da ist die Unabhidngigkeit der Rechtsprechung gesichert;
da sind die Kulturgiiter des einen Bestandteile der Zivilisation des
andern; da ist eine fruchtbare Philosophie ohne weltfremde Ver-
stiegenheit des Gedankens moglich; da kdnnen auch die Vertreter
der Religion auf das meiste Verstindnis fiir ein Reich Gottes in
den Menschenherzen rechnen; da wird eine verniinftige Vaterlands-
liebe aufbliihen, die sich von blindem Chauvinismus und engherzi-
gem Nationalismus freihdlt. Muss sich hingegen ein ganzes Volk
in den ,Dienst“ eines einzigen allerh6chsten Herrn von Gottes
Gnaden stellen — es wird dies ja in seiner Mehrzahl iiberhaupt
nur nolens volens tun — so gewinnt das gesamte 6ifentliche Leben
etwas Unwahres, Komodienhaftes. Ein Fiirst mit all seinen liebens-
wiirdigen und abstoflenden menschlichen Schwichen, seinen grofien
und kleinen Fehlern, seiner geistigen und koérperlichen Unzuldng-
lichkeit fiir so manche Dinge, wird zur Karikatur von dem Augen-
blicke an, wo man sein Gottesgnadentum im hergebrachten Sinne
betont. Am wenigsten Respekt vor einem Grofien hat bekanntlich
sein Kammerdiener. Und nirgends werden iiber eine Majestdt oder
sonstige Hoheit so viele boshafte Witze gerissen wie in den Kreisen
der vornehmsten Hofgesellschaft, die sich ja allerdings im Gottes-
gnadentum am besten auskennt. Je weiter der Abstand vom Mo-
narchen, desto fester sitzt gewShnlich der Glaube an sein Gottes-
gnadentum. Schon dieser Umstand sollte uns nachdenklich stimmen,
Wenn es mir auch nicht richtig scheint, dass ,der Mensch das
MaB aller Dinge sei, so ist es doch gewiss, dass man an die

161



Grofilen dieser Erde ,menschliche Mafistibe anlegen soll. Damit
erweisen wir uns und ihnen den besten Dienst. Das sollte sich
auch die konservative Presse in den monarchischen Lindern sagen
lassen. Schreibt sie nicht manchmal von den hohen Herrschaften
in einem Tone, als hitte sie auf die reklamehaften Selbstwiirdigungen
altdgyptischer, assyrischer und babylonischer Herrscher zu respon-
dieren? Beim Studium vorchristlicher Konigsinschriften weif man
oft nicht mehr, wer ,wir“ ist, das heifit: wann der Konig und
wann eine Gottheit spricht. Man wird dann an den Witz erinnert,
den sich vor etlichen Jahren die Miinchner Fliegenden Blitter
leisteten: ,Die allerhdchsten Herrschaften begaben sich in die
Kirche, um dem Hochsten fiir den erlangten Sieg zu danken.

Womit nicht behauptet sein soll, dass wir in unsern Repu-
bliken, vorab in der lieben Schweiz, von der Versuchung zu lacher-
lichem ,Personenkult vollig frei wiren. Die wahre Demokratie
soll zwar Ideale, aber keine Idole verehren.

In diesem Zusammenhange liefle sich endlich noch die Frage
behandeln, ob wir deutsch-schweizerische Katholiken ,imperialistisch“
gesinnt seien. Dieser Vorwurf ist verschiedentlich gegen uns
erhoben worden. Nicht blo8 von ,welscher“ Seite, aber iiberall
— so viel ich sehen kann — erst seit dem Ausbruch des Welt
krieges. Nach meiner personlichen Uberzeugung und Beobachtung
verhélt sich die Sache folgendermafien: Unser katholischer Epis-
kopat und die sonstigen offiziellen Vertreter unserer Kirche verhalten
sich ,neutral“, wie das Oberhaupt der Gesamtkirche. Sie haben
auch meines Wissens keinerlei politische ,Direktiven“ an die ihnen
untergebenen Gldubigen gelangen lassen. Jeder Katholik ist also
vollig frei, mit dieser oder jener kriegfiihrenden Gruppe, mit allen
beiden Gruppen oder mit keiner von beiden zu ,Sympathisieren*.
So herrscht denn unter uns tatsdchlich die denkbar gréfite poli-
tische Meinungsverschiedenheit — bei aller Einmiitigkeit auf dog-
matischem Gebiete. Eine andere Frage ist natiirlich, ob nicht viel-
leicht eine starke imperialistische ,Stromung“ vorhanden sei, ob es
nicht viele deutschschweizerische Katholiken gebe, denen ein
»Kaisertum von Gottes Gnaden“ mehr oder weniger ,imponiert®.
Bei der Beantwortung dieser Frage muss man sorgfiltig unter-
scheiden. Unter uns leben Katholiken, welche weder durch Geburt
noch infolge freier Wahl Schweizerbiirger sind. Wenn diese nun

162



wirklich noch Biirger bezw. Untertanen der beiden Nachbarkaiser-
reiche sein wollen, so ist ihr ,Imperialismus“ begreiflich. Republi-
kanisch fithlende Reichsdeutsche und Osterreicher sind ja vorlaufig
noch spirlich gesit. Was hingegen die eigentlichen Schweizer-
biirger angeht, so nehmen die gut kirchlich Gesinnten unter ihnen
bewusster Weise Stellung gegen alles, was ihnen nach ,Liberalis-
mus* schmeckt. Diese Haltung ergibt sich ganz naturgemifi aus
der Uberzeugung, dass bei uns in der Schweiz der ,Liberalismus“
kirchenfeindliche Gesinnung sei oder diese wenigstens einschliefle.
In England und den Vereinigten Staaten kénnen zwar die positiv-
sten Katholiken verschiedenen politischen Parteien angehéren. In
der Schweiz jedoch sind wir entweder ,konservativ¢ oder ,christ-
lich-sozial“, weil man bei uns zwischen religiosem Freidenkertum
und rein-politischem Liberalismus nicht unterscheidet. Weil nun
der deutsch-schweizerische Katholik immer geneigt ist, im Libera-
lismus eine seinen religiosen Glauben bekdmpfende Richtung zu
erblicken, liegt es nahe, dass er von der Stirkung des konserva-
tiven, imperialistischen Gedankens im Allgemeinen Vorteile fiir seine
Kirche erwartet. Das duflere Ansehen, welches die Vertreter aller
Kirchen in den beiden Kaiserreichen genieflen; gewisse materielle
Vorteile, deren man sich jenseits des Rheines erfreut; die einfluss-
reichen Organisationen, die man dort schaffen konnte; die offiziell-
christliche Redeweise der benachbarten Herrscher — alles das
stimmt zweifellos viele Katholiken gitinstig fiir das ,Gottesgnaden-
tum“, Man stellt diesem die ,Gottlosigkeit* z. B. der franzésischen
und italienischen Regierung gegeniiber; weist darauf hin, dass in
Frankreich sogar der Priester mit der Waife dienen muss, in Rom
sogar der Papst tausend Beleidigungen ausgesetzt sei; behauptet,
in Amerika regiere der allmichtige Dollar an Stelle einer ge-
sunden Moral, und in England sei alle Frommigkeit eitel Pharisder-
tum usf. Man vergisst dabei, dass die Kirche in den Kaiser-
reichen, wo sie scheinbar hochgeehrt lebt, vielfach doch nur als
» L hronstiitze“ betrachtet wird; dass manches ,offizielle* Christen-
tum noch lange kein ,innerliches“ ist; dass es in Deutschland
viele fiir das kirchliche Leben gefihrliche Zwischenstufen zwischen
Vollglauben, Halbglauben und Unglauben gibt; dass der Lateiner,
wenn er sich einmal als praktizierenden Katholiken erweist, zufolge
der lateinischen klaren Logik dann seiner Kirche auch mit gliihender

163



Liebe und Begeisterung anhidngt, wiahrend andrerseits freilich auch
der lateinische Freidenker viel radikaler als der deutsche vorgeht;
dass im fortgeschrittensten Amerika das religidse Leben méchtig
bliitht; dass in England die zahlreichsten Konversionen aus gebil-
deten Stinden erfolgen; dass Frankreich bis zum Kriegsausbruch
die meisten Missiondre ausgesandt und enorme Geldsummen fiir
die Verbreitung des Glaubens gesammelt hat; dass gegenwairtig
die Mehrzahl der Katholiken der Ententegruppe angehort ust.
Mit einem Wort: man verteilt Licht und Schatten nicht immer
gerecht, weder bei der Betrachtung der Jetztzeit noch bei Beweis-
filhrungen aus der Vergangenheit. Daher gerdt man schliellich auf
den Gedanken, unter den Kaisern erglinze alles im wohltdtigen
milden Lichte des Gottesgnadentums, im andern Lager herrsche
der leibhaftige Teufel bei voller Sonnenfinsternis.

Auf diese Art erkldrt sich der ,Imperialismus“ mancher katho-
lischen Deutschschweizer. Nicht alle haben in romanischen oder
anglo-amerikanischen Lidndern lange genug gelebt, um deren Lite-
ratur eingehend zu studieren, fremde Geistesart aus verschiedenen
Kreisen hinreichend kennen zu lernen. Als eilfertiger Tourist dringt
man in das Geistesleben von Nationen, deren Sprache man viel-
leicht nicht einmal beherrscht, niemals ein. So geschieht es, dass
mancher seine Weisheit iiber die ,liberal“ regierten Ldnder aus
der Tagespresse schopft. Das ist zwar unwissenschaftlich, aber
bequem. Man wird nun rundweg zugeben miissen, dass ein Teil
der katholischen Zeitungen in der Deutschschweiz seinen Leserkreis
durchaus ,imperialistisch informiert, ja auch schon eine recht
‘groteske, zu Spott und Unwillen herausfordernde Propaganda fiir
das ,Gottesgnadentum“ alten Stils einiger Majestiten betrieben
hat. Aber hauen nicht auch liberale deutsche und welsche Blatter
gelegentlich {iber die Schnur? Immerhin gibt es doch selbst unter
den ultrakonservativsten Katholiken der Deutschschweiz schwerlich
ein halbes Dutzend kurioser Kiuze, die bei jener zarten Gesinnung
anlangen, welche Leibnizens Theophilus in den Neuern Abhand-
lungen iiber den menschlichen Verstand den ,Vo6lkern in Butan“ in die
Schuhe schiebt, ndmlich dass sie sogar , die Exkremente des Konigs fiir
wohlriechend halten“. Ich weifl nicht, wo das Land Butan zu suchen
ist. Aber ich weifl, dass es viele iiberzeugte Katholiken gibt, welche
den ,Imperialismus“ anriichig finden. Sie sind eben — Republikaner.

164



Als gute Republikaner diirfen wir hoffen, die Welt werde ein-
mal ganz republikanisch werden. Als Katholiken verbinden wir
mit dieser Hoffnung den Wunsch, es moge bei Freund und Feind
die Uberzeugung sich befestigen, dass zwischen unsrer Religion
und der republikanischen Staatsform kein notwendiger Gegensatz
besteht. Noch Leo XIIl. hat dieses in seinem beriihmten Briefe
an den Kardinal Lavigerie lichtvoll dargelegt. Und der Papst war
doch sicher katholisch. Hatten die ,Legitimisten® nur auf ihn
gehort! Ich personlich halte sogar dafiir, dass in einer geredit
geleiteten Republik das kirchliche Leben sich viel freier entwickeln
kann als in einer Monarchie, wo selbst der christlichste ,allerh6chste
Herr“ doch auch die Kirchenpolitik gar zu gern seiner Hauspolitik
unterordnet. Wenn uns Katholiken das Wort ,liberal“ heute noch
nicht mundgerecht sein kann, so liegt die Schuld bei denen, welche
es als Feldgeschrei im Kampfe gegen das Christentum verwenden.
Das Wort ist namlich nicht eindeutig. Manche Gereiztheit unter
Eidgenossen wird schwinden, wenn man dies bedenkt.

Wer, ohne selber aus Hofkreisen zu stammen, verschiedentlich
Gelegenheit hatte, hofische Funktionen in nichster Ndhe zu sehen,
der kann sich dabei — wenn er ein moderner Mensch ist —
einer inneren Kiritik nicht erwehren. Ist er zugleich ein religioser
Mensch, so erfasst ihn auch wohl geheimes Grauen. Er denkt: So
viel duflere Ehre einem sterblichen Menschen, der vielleicht ,als
Mensch® recht armselig dasteht? So viel Schmeichelei gegeniiber
einem Gottesgnadentum, dem mit voller Aufrichtigkeit weit besser
gedient widre, und dies ganz besonders mit Riicksicht auf das
hohe Amt? So viel Bewunderung fiir einen Groflen, obschon doch
niemand vor dem Tode gliicklich zu preisen ist?

Gewiss, das Wort des Apostels soll gelten: ,Ehre, wem Ehre
gebiihrt. Es gelte aber auch im Freistaate! Wir koénnen es selbst
hier nicht einzig auf ,Tugenden“ und ,Verdienste“ anwenden;
es gebtihrt auch dem ,Amte“. Aber das ist die Tragik des Gottes-
gnadentums, dass man um seinetwillen das rechte Ma8 der Ehrung
fiberschreitet und dass ein Uberma der Ehre den Durchschnitts-
menschen stolz, dumm und grausam macht, wenngleich er es fertig
bringt, nach auflen die Rolle des Menschenfreundes weiterzuspielen.

ZURICH _ P. DE MATHIES

oo i ‘

165



	Das "Gottesgnadentum" in der modernen Gesellschaft

