
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Das "Gottesgnadentum" in der modernen Gesellschaft

Autor: Mathies, P. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS « GOTTESGNADENTUM » IN DER
MODERNEN GESELLSCHAFT

Die moderne Gesellschaft scheint mir nicht aut den Unglauben,
auf Religionslosigkeit eingestellt, wie oberflächliche Beobachter der
Zeitströmungen manchmal behaupten. Vielleicht ist die Welt
heutzutage sogar christlicher als vor etwa hundert Jahren, trotz Weltkrieg

und allem, was damit zusammenhängt. Die Zerstörung so
vieler materieller Güter weist die Menschen unwillkürlich auf den
Wert der unvergänglichen seelischen Besitztümer hin. Auch wird
überall das Verlangen nach einer besseren Gerechtigkeit in den

Beziehungen der einzelnen Völker und Stände laut. Beide
Tatsachen könnten mit dazu helfen, eine neue christliche Renaissance
vorzubereiten. Aber wie man über derartige Prognosen auch denken

mag — eines ist gewiss: die gewaltigen Kämpfe der Gegenwart
werden eine mehr demokratische Orientierung der zivilisierten
Gesellschaft im Gefolge haben. Manche alte Staatstheorie wird dabei
in die Brüche gehen. Manche wird erst jetzt als überlebte Theorie
erkannt werden, nachdem sie hier und dort vielleicht noch
kümmerlich weitervegetiert hat. Wer kann sich z. B. heutzutage eines
Lächelns erwehren, wenn er in Erlassen von Staatsoberhäuptern
liest: „Wir — von Gottes Gnaden...!" So etwas passt in die
Neue Preußische Kreuzzeitung, in die Militärkasinos der Garde
und in die Klubzimmer des Feudaladels. Uns anderen erscheint
das „Gottesgnadentum" der Fürsten als seltsames Fossil, etwa eines
vorsintflutlichen Sauriers, halb komisch, halb beängstigend. Hat
es so etwas wirklich einmal allen Ernstes gegeben? Freilich. Und
— so paradox es klingen mag — wir glauben, dass der Begriff
zeitgemäss umgebildet werden könnte.

Zunächst eine kurze geschichtliche Betrachtung.
Ursprünglich haben sich nur Bischöfe das Prädikat „von Gottes

Gnaden" beigelegt, und zwar in durchaus vernünftigem Sinne. Sie
drücken durch die Worte ein Demutsverhältnis gegen Gott aus.
Durch eine ähnliche Formel bekunden sie später auch ihre dankbare

Ergebenheit gegen den römischen Stuhl. Auf dem dritten
ökumenischen Konzil (Ephesus 431) muss der Ausdruck schon

gewohnheitsmäßig gebraucht worden sein, so dass wir annehmen

153



dürfen, seine Entstehung gehe auf einen Usus noch älterer Zeit
zurück. Unter den weltlichen Herrschern scheinen sich die
Karolinger zuerst das Gottesgnadentum im Titel vindiziert zu haben.
Ein Karl der Große mochte sich als der am Petrusgrabe gekrönte
abendländische Augustus wirklich besonders „auserwählt" erscheinen.
Eine Doppelberufung hatten ferner alle jene Reichsprälaten, die mit
ihrer geistlichen Amtsgewalt und Würde allmählich auch hohe
Staatsämter, ja manchmal sogar landesfürstlichen Rang verbanden.
Zur Zeit der Glaubenseinheit und Glaubenseinmütigkeit, als die
Lehren der katholischen Kirche noch von bestimmendem Einfluss
auf die gesamte christliche Völkerfamilie waren, da hatte es für den
christlichen Herrscher — und ganz besonders für den römischen
Kaiser deutscher Nation — eine tiefe Bedeutung, als kirchlich
gekrönter und gesalbter Herrscher das Szepter zu führen. Der

Begriff eines christlichen Gottesgnadentums hat seine Wurzel in der

Auffassung, dass die von Gott bestellte Kirche durch ihre
Stellvertreter den Fürsten hochfeierlich bestätigt. Aufgebaut werden
konnte solche Theorie auf einer Anzahl von Schriftstellen wie z. B.

Spriichw. 8, 15, Röm. 13, 1, 1. Petri 2, 13 f. Die Kirche selbst
lehrte freilich im Grunde nur, alle rechtmäßige Obrigkeit und
obrigkeitliche Gewalt bestehe unmittelbar oder mittelbar durch göttlichen
Willen bezw. göttliche Zulassung. Daher müsse man solcher
Gewalt nicht bloß aus Furcht oder Zwang, sondern aus religiösen
Gründen, d. h. um des Gewissens willen, in allen erlaubten Dingen
gehorchen. So bezieht sich die Kirchenlehre offenbar nicht bloß
auf monarchische Spitzen, sondern ebenso gut auf jede rechtmäßige
republikanische und kommunale Gewalt, sogar auf die heidnische
Obrigkeit. Das ist wenigstens die Theorie.

In der Praxis freilich wurde durch die engen Beziehungen der
Päpste und Bischöfe zu den abendländischen Monarchien beinahe
die Auffassung volkstümlich, als sei einzig der „Fürst" eigentliche
„Obrigkeit". An dieser Auffassung änderte sogar die Tatsache
nichts, dass in dem langen Kampfe zwischen Ghibellinen und
Guelfen die Partei der letzteren meistens auch die päpstliche war
und dieser Partei sich gerade mehr republikanisch gesinnte Stadt-
und Landkommunen mit Vorliebe gegen den Kaiser anschlössen.
Die Lehre von der Sacra Caesarea Maj estas wurde durch gefällige
Hoftheologen und gefügige Hofjuristen immer eifriger ausgebildet

154



Offenbar kopierte man dabei ost-römische Vorbilder. Daher stammt
wohl auch der spöttisch gebrauchte Ausdruck: byzantinische
Gesinnung. Aber die Rezeption des römischen Rechtes in Deutschland

sollte ebenfalls den Nimbus der Majestät vergolden, selbst

wenn der Herrscher bloß deutscher König blieb oder sich die
Kaiserkrone nicht mehr in Rom vom Statthalter Christi aufsetzen
ließ. Die im Abendlande auch außerhalb Deutschland über Adel
und Volk hoch emporsteigenden Könige sahen es nicht ungern,
dass die ursprüngliche kirchliche Lehre von der religiösen Wertung
jeder obrigkeitlichen Gewalt nun allmählich in ein ganz neues
„Gottesgnadentum" umgebogen wurde, welches etwa in der
Auffassung gipfelte, jeder Fürst als solcher empfange alle Gewalt
unmittelbar von Gott, sei also nur Gott gegenüber verantwortlich —
was praktisch bedeutete: er ist unverantwortlich vor den Menschen.
Ein Philipp IV. der Schöne ließ sogar den Papst fühlen, wie hoch
er von sich selber dachte. Das Gottesgnadentum der Hohenstaufer
nahm auch manchmal eine bedenkliche Färbung an. Eigentlich
waren durch das Feudalsystem des Mittelalters bereits alle
Vorbedingungen für jene Auffassungen gegeben, mit deren Hilfe
Byzantinismus und römisches Recht den fürstlichen Absolutismus
heraufbeschworen. Die halb mystisch aufgefasste „Lehenstreue"
artete in den strikten Untertanengehorsam aus. Der gemeine Mann
ward tatsächlich ein Höriger, zumal auf dem Lande. Höchstens
in den Reichsstädten lebte noch etwas fort, was an freies Bürgertum

erinnert ; vorausgesetzt, dass sich dort keine Patrizieroligarchie
ausbildete. Freilich wirkte allmählich gerade das Reichsoberhaupt
mehr, und mehr rein-dekorativ.

Die Reformation machte den Kaiser vollends ohnmächtig, die
Reichsfürsten um so mächtiger, die Ritterschaft vielfach höchst
machtgierig. Als die neuen religiösen Ideen sich in Kirchenverfassungen

kristallisierten, verlor zwar die alte Kirche in vielen Staaten

ihren direkten Einfluss auf Verwaltung und Gesetzgebung ; das

„Gottesgnadentum" jedoch rettete sich geschickt in die Neuzeit
herüber. Im Summepiskopat der lutherischen Fürsten erblickte es

sogar noch eine Stärkung. Abermals erfuhr der Begriff aller
sogenannten Aufklärung zum Trotz eine Steigerung, als die machia-
vellistische Kabinetts- und Militärpolitik der hohen Rivalen um die

Hegemonie in Europa begann. Unsere Historiker sprechen gerade-

155



zu von einer Periode des fürstlichen Absolutismus. Theoretiker
aller Bekenntnisse verteidigen ihn eine Zeitlang. Katholische wie
protestantische Herrscher betrachten sich als die Gnadensonne ihres
Landes, als den Urquell alles Rechtes, als Vorbild jeglicher Tugend
und Verkörperung höchster Menschlichkeit. Nordische Lutheraner
und britische Anglikaner gehen ernsthaft auf die Theorie ein ;

französische und spanische Katholiken beugen zeitweise vor der Majestät

ihren Geist und ihren Stolz ; die Italiener nehmen die starken
Herrscher lächelnd hin und begeistern sich gutmütig für jegliche
Magnifizenz und Munifizenz; Zwinglianer und Calvinisten lieben
den Absolutismus weit weniger. Die letztgenannten Gruppen haben
es allerdings zuzeiten gleichfalls verstanden, ein derart strammes
städtisches Regiment zu begründen, dass man nicht einzig von
fürstlichem Absolutismus reden sollte. Im Juli 1916 hat L. Ragaz
aber in Wissen und Leben sehr überzeugend dargelegt, dass die

hugenottische Bewegung dennoch in ihrem innersten Wesen eine

religiös-demokratische ist. Das Luthertum hat sich jedenfalls der
menschlichen Gewalt, beziehungsweise dem fürstlichen Absolutismus,

am willigsten geopfert, ja es sieht die volle Hingebung an
den Fürsten bis auf den heutigen Tag vielfach gar nicht einmal
als empfindliches „Opfer" an. Was die katholische Kirche der
Neuzeit betrifft, so hat sie Versuche zur Verstaatlichung, wie sie

im „Gallikanismus", „Josephinismus", „Amerikanismus" zutage traten,
kraft des „Ultramontanismus" überwunden. Auch der gegenwärtige
„Germanismus" hat bei ihr nur lokale und vorübergehende Bedeutung.

Er hängt wesentlich mit der augenblicklich etwas demonstrativ

papstfreundlichen Haltung der Zentralmächte zusammen. Der
päpstliche Stuhl seinerseits steht heutzutage in freundlichen, zum
Teil sogar diplomatischen Beziehungen zu Monarchien und
Republiken. Er hat auch z. B. im vorigen Jahrhundert der Reihe nach
das Kaisertum Napoleons I., die Restauration König Ludwigs XVIII.,
den absolutistischen Karl X., das Bürgerkönigtum Ludwig Philipps,
die zweite Republik, das zweite Kaisertum und die dritte Republik

anerkannt, trotzdem Pius IX. im „Syllabus" ein Recht des

Volkes auf Revolution ausdrücklich verwirft.
Die seit der Reformation von den Fürsten erworbene oder

doch beanspruchte Oberhoheit über die mehr oder weniger
vollständig säkularisierten Kirchen innerhalb ihrer Länder war der Aus-

156



bildung des sogenannten „Cäsaropapismus" günstig. Um alle
weltliche und geistliche Gewalt — theoretisch oder doch praktisch —
in der eigenen allerhöchsten Person zu vereinigen, brauchte man
indes gerade kein Zar Peter der Große, kein Philipp IL von
Spanien, Ludwig XIV. von Frankreich, Heinrich VIII. oder Jakob I. von
England zu sein. Es genügte, wenn man ein hochstrebender
brandenburgischer Kurfürst oder gar ein minimaler Duodezfürst des

römisch-deutschen Reiches war. „Gottesgnadentum" und
„Legitimität" — diese zwei Begriffe schienen sich in den Augen der

Untertanen älterer Observanz zu decken. Wechselte die regierende
Dynastie, oder wechselte eine Dynastie ihre Religion: das

Gottesgnadentum wucherte fort und die Legitimität entsprang kontinuierlich

aus ihm. Freilich gab es auch einen engeren Begriff von
Legitimität, der z. B. in dem Gegensatz Bourbon-Orléans, Stuart-

Oranien-Hannover, Karlisten-Alfonsisten, Bragança der einen oder
der andern Linie usf. in verschiedenen Ländern eine Rolle gespielt
hat und sie zum Teil noch spielt. Da aber so ziemlich alle Dynastien

ihre Vorgängerinnen einmal gewaltsam vertrieben haben und
abgesetzte Fürsten eigentlich immer eine Zeitlang als „Prätendenten"
gegen ihre Entthronung protestieren, so würde es geradezu
übermenschliche Weisheit erfordern, den Begriff der Legitimität zu
allseitiger Befriedigung festzustellen. Der Umstand, dass die legitime
Erbfolge durch vielfachen Thronwechsel, durch revolutionäre
Umwälzungen und besonders durch das sogenannte „Nationalitätenprinzip"

gefährdet wurde, hat ausserdem den Begriff des Gottes-

gnadentums moderner Fürsten stark verwässert. Die griechischen
und belgischen Staatsoberhäupter z. B. nennen sich denn auch

König der Hellenen (nicht von Hellas), der Belgier. Der König
von Italien schreibt „durch Gottes Gnade und den Willen des

Volkes". Ferner spielen die verschiedenen Anwendungen der Lex
salica eine Rolle. In einzelnen Fällen sind nur männliche Sprossen
legitime Nachfolger. In anderen auch Töchter. Auf diese Weise
ist die Königin der Niederlande eine Majestät von Gottes Gnaden,
ihr nach kirchlichem und bürgerlichem Rechte angetrauter Gatte

jedoch bleibt Herzog Heinrich von Mecklenburg und erhält durch
Verleihungseiner regierenden Gemahlin nur den Titel eines „Prinzen"
der Niederlande. Ebenso war der Gatte der Königin Viktoria nichts
als Prince Consort. Isabellas II. Gatte, Franz v. Assisi, war hin-

157



gegen König und Majestät ebenso jener Ferdinand von Sachsen-

Coburg-Gotha, der als Gemahl der Königin Donna Maria II da
Gloria zunächst Herzog von Bragança hieß, nach der Geburt des
Thronerben Pedro V. aber den Königstitel erhielt. Wäre in
Österreich-Ungarn der ermordete Erzherzog Franz Ferdinand Kaiser und
König geworden, so hätten die Söhne aus seiner morganatischen
Ehe mit der Herzogin von Hohenberg, geborenen Grätin Chotek,
niemals von Gottes Gnaden Kaiser von Österreich werden können.
Aber gelegentlich eines Besuches auf einem ungarischen Landgut
setzte uns einmal ein ungarischer Minister auseinander, die Söhne
des Erzherzogs könnten sehr wohl dereinst königliche Prinzen von
Ungarn werden, ja sogar dort regieren, falls man sie „wähle".
Demnach wäre also in der einen Reichshälfte das Gottesgnadentum
auf standesgemäße Geburt, in der andern auf Wahl durch die
Volksvertretung begründet. Überhaupt herrscht in diesen Fragen große
Verwirrung. Manchmal verleiht zwar die Krönung dem Fürsten
die Vollweihe aber nicht erst die Vollgewalt. Manchmal werden
uneheliche Söhne als erbberechtigt anerkannt (z. B. bei den Medicis
in Florenz), manchmal geradezu ausgeschlossen. Die Medicis sind
überhaupt eine sonderbare Regentenfamilie. Aus dem einflussreichen
Mäzen und Bankier entwickelt sich ein Pater Patriae. Seine ehrgeizige
Sippe wird verbannt und kehrt prompt zurück. Dieses Geschlecht
„herrscht" sodann, man weiss nicht recht ob durch den Volkswillen

oder durch Intrigen. Karl V. macht die Medici zu Herzögen,
später nach Besiegung ihrer Nebenbuhler, der Strozzi, zu
Großherzögen von Toscana. Dem letzten von Gottes Gnaden
regierenden, aber selbst von seinem verbrecherischen Kammerdiener
regierten Medici, Johann Gaston, folgt Herzog Franz Stephan von
Lothringen, der Gemahl Maria Theresias. Von diesem „Lothringer"
stammen dann wieder die heutigen sog. „Habsburger" ab. Doch

genug des grausamen Spiels! Europens Staaten- und
Fürstengeschichte ist dermaßen übertüncht und kompliziert, dass auch ein

Legationssekretär nach summa cum laude bestandenem diplomatischen

Examen kaum imstande sein dürfte, alle Ansprüche auf

Legitimität und das daraus abgeleitete Gottesgnadentum säuberlich
herauszupräparieren.

Das „absolutistisch" aufgefasste Gottesgnadentum hat nun mit
der Absetzung der Romanow alias Holstein-Gottorp vorläufig in

158



Europa wohl ausgegeistert, denn in Deutschland und Österreich-

Ungarn scheint man das Gottesgnadentum jetzt mehr demokratisch
abtönen, es konstitutionell mildern zu wollen; was in England,
Dänemark, Italien usw. bekanntlich längst geschehen ist. Der
religiös denkende Bürger, zumal der Katholik, wird ein besonderes,
kirchlich geweihtes Herrschertum in den meisten modernen Staaten
nicht mehr antreffen. Er wird aber — in diesem Punkte einig mit
dem bibelgläubigen Protestanten — die apostolische Lehre betonen,
jede Obrigkeit sei durch Gottes Vorsehung bestellt oder zugelassen,
jede — also auch die republikanische. Man schulde also jeder
rechtmäßigen Obrigkeit in allen erlaubten Dingen um des Gewissens
willen Gehorsam. Die obrigkeitliche Gewalt stammt immer von
Gott und beruht naturrechtlich auf der Veranlagung des Menschen
zum Zusammenleben mit Seinesgleichen. Der „Staat" ist eigentlich
nur die Ausgestaltung der „Gemeinde", diese die Erweiterung des

„Familienverbandes". Wo bleibt bei dieser Auffassung aber das

„besondere" Gottesgnadentum des „Fürsten" Auch der Christ
wird es schwerlich mehr konstruieren wollen, zumal wenn er sich
als „Bürger" und nicht als „Untertan" fühlt. Der Freidenker hat
den Begriff eines fürstlichen Gottesgnadentums stets belächelt. Wo
also fände dieser Begriff im 20. Jahrhundert noch eine Heimstätte
Im Gothaer Hofkalender? Im Museum für historische Altertümer?
In einer Spottecke des Simplizissi/nus oder Nebelspalters?

Vielleicht lässt sich jedoch eine zeitgemäße Theorie vom
Gottesgnadentum aufstellen. Wir beschäftigen uns hier, da wir für
keine theologische Revue schreiben, nicht mit dem theologischen
oder kirchlich-kanonistischen Begriff des „Dei gratia". Der Katholik
wird an der göttlichen Stiftung seiner Kirche, des Papsttums, der
Bischofs- und Priesterwürde usf., der positiv gerichtete Protestant
an der sakralen Einzigart des landesherrlichen Summepiskopates
festhalten, der Freidenker überhaupt nicht gern von einem persönlichen

Gott und dessen Stellvertretung durch menschliche Einzelwesen

reden hören. Was wir hier kurz erörtern möchten, ist
vielmehr der soziale, rein politische Begriff des Gottesgnadentums»
Und da wird sich vielleicht eine Großzahl denkender Menschen
im zwanzigsten Jahrhundert auf folgenden Satz einigen können:
„Jeder der im Leben seinen Platz auszufüllen sucht und einem

anständigen Berufe ehrlich nachlebt, ist von Gottes Gnaden das,

159



was er ist." Also ist der Arbeiter, der Landmann, der Gelehrte,
der Kaufmann, der Künstler, der Beamte genau so gut von Gottes
Gnaden wie der Edelmann, der Patrizier, der Fürst, das

Staatsoberhaupt. Mehr noch: die gute Mutter, die brave Hausfrau, die
treue Pflegerin sind von Gottes Gnaden. Jeder der sich wahrhaft
nützlich macht oder, falls seine Kräfte dazu nicht mehr ausreichen,
geduldig und heiter-ergeben sein Schicksal trägt, ist von Gottes
Gnaden. Das Gottesgnadentum der Rechtschaffenheit ist der Adel
jedes guten Menschen. Man erkennt es an der wahrhaft sozialen

Gesinnnung des Einzelnen, und wird es immer achten müssen,
einerlei ob der Einzelne auf einer hohen oder niederen Sprosse
der sozialen Leiter steht. Auf diese Weise mag es geschehen, dass

der einst wertvolle, dann aber zur hohlen Phrase gewordene
Begriff nun wieder vollwertig wird, also keinem Kenner der Welt-
und Menschengeschichte mehr die Mundwinkel zucken macht.

Mit dem Gottesgnadentum alten Stils stehen und fallen eine
Reihe Einrichtungen, für welche die Welt, nach ihrer demokratischen
Metamorphose, gleichfalls keine Begeisterung mehr empfindet.
Wir mögen jene Einrichtungen unter den Schlagwörtern Feudalismus,

Junkertum, Protzentum, Militarismus, Beamtenherrschaft,
Klassenjustiz zusammenfassen. Rassen-, Klassen-, Kassen- und
Massenvorurteile werden dem neuen Gottesgnadentum zum Opfer
fallen müssen. Allerdings ist absolute Gleichheit aller Menschen
eine Utopie. „Stände", d. h. auf Bildung, Geschicklichkeit, Gesundheit,

Sparsamkeit, Verstand, Talent usw. beruhende Unterschiede
werden sich in jeder menschlichen Gesellschaft immer ausbilden,
immer wieder derart geltend machen, dass es überall führende
und geführte, fortschreitende, gleichgültige und heruntergekommene
Individuen geben wird. Was aber angestrebt werden muss, ist,
dass die Geschichte eines Volkes nicht mehr vom Willen einer
Kaste abhänge, die sich selber für „besonders" von Gott begnadet
hält. Sodann soll jeder Tüchtige und Brauchbare den Weg zu
allen Arbeiten, Ämtern, Ehrenstellen frei finden, weil jeder Bürger
von Gottes Gnaden ist, solange er sich darnach aufführt. Die Formel

„von Gottes Gnaden" soll nicht länger eine anmaßende Etikette
mit einem vornehmen Namen sein, wie sie der schlaue
Weinpantscher schließlich einer x-beliebigen Flasche mit x-beliebigem Inhalt
aufkleben kann. Sie sei vielmehr der Ausdruck der tiefinnerlichen

160



Überzeugung von einer Tatsache: dass wir uns gegenseitig achten,
lieben und fördern müssen, weil sich vor dem Blicke eines
Allwissenden niemand stolz überheben darf, weil wir ferner von jedem
geistig und körperlich normalen Menschen, falls wir ihn nur in
die rechte Umwelt versetzen können, auch rechte Leistungen
erwarten dürfen, und weil wir alle schließlich das meiste von dem,
dessen wir uns rühmen, „empfangen" haben.

Dieser vernünftigen Auffassung von menschlicher Würde wird
selbst der aristokratisch gesinnte Würdenträger beipflichten, wofern
er zugleich Aristokrat des Geistes ist. Wo die Besten des Volkes
das Beste des Volkes wollen, da fließen die Begriffe Aristokrat und
Demokrat, Gottesgnadentum und Volkstum gewissermaßen in einen

einzigen Begriff zusammen. Da wird eine weise Volkswirtschaft
aufblühen ; da ist die Unabhängigkeit der Rechtsprechung gesichert ;

da sind die Kulturgüter des einen Bestandteile der Zivilisation des

andern; da ist eine fruchtbare Philosophie ohne weltfremde
Verstiegenheit des Gedankens möglich; da können auch die Vertreter
der Religion auf das meiste Verständnis für ein Reich Gottes in
den Menschenherzen rechnen ; da wird eine vernünftige Vaterlandsliebe

aufblühen, die sich von blindem Chauvinismus und engherzigem

Nationalismus freihält. Muss sich hingegen ein ganzes Volk
in den „Dienst" eines einzigen allerhöchsten Herrn von Gottes
Gnaden stellen — es wird dies ja in seiner Mehrzahl überhaupt
nur nolens volens tun — so gewinnt das gesamte öffentliche Leben
etwas Unwahres, Komödienhaftes. Ein Fürst mit all seinen
liebenswürdigen und abstoßenden menschlichen Schwächen, seinen großen
und kleinen Fehlern, seiner geistigen und körperlichen Unzulänglichkeit

für so manche Dinge, wird zur Karikatur von dem Augenblicke

an, wo man sein Gottesgnadentum im hergebrachten Sinne
betont. Am wenigsten Respekt vor einem Großen hat bekanntlich
sein Kammerdiener. Und nirgends werden über eine Majestät oder

sonstige Hoheit so viele boshafte Witze gerissen wie in den Kreisen
der vornehmsten Hofgesellschaft, die sich ja allerdings im
Gottesgnadentum am besten auskennt. Je weiter der Abstand vom
Monarchen, desto fester sitzt gewöhnlich der Glaube an sein
Gottesgnadentum. Schon dieser Umstand sollte uns nachdenklich stimmen.
Wenn es mir auch nicht richtig scheint, dass „der Mensch das

Maß aller Dinge" sei, so ist es doch gewiss, dass man an die

161



Großen dieser Erde „menschliche" Maßstäbe anlegen soll. Damit
erweisen wir uns und ihnen den besten Dienst. Das sollte sich
auch die konservative Presse in den monarchischen Ländern sagen
lassen. Schreibt sie nicht manchmal von den hohen Herrschatten
in einem Tone, als hätte sie auf die reklamehaften Selbstwürdigungen
altägyptischer, assyrischer und babylonischer Herrscher zu respon-
dieren? Beim Studium vorchristlicher Königsinschritten weiß man
oft nicht mehr, wer „wir" ist, das heißt: wann der König und

wann eine Gottheit spricht. Man wird dann an den Witz erinnert,
den sich vor etlichen Jahren die Münchner Fliegenden Blätter
leisteten: „Die a/ferhöchsten Herrschaften begaben sich in die
Kirche, um dem Höchsten für den erlangten Sieg zu danken."

Womit nicht behauptet sein soll, dass wir in unsern
Republiken, vorab in der lieben Schweiz, von der Versuchung zu lächerlichem

„Personenkult" völlig frei wären. Die wahre Demokratie
soll zwar Ideale, aber keine Idole verehren.

In diesem Zusammenhange ließe sich endlich noch die Frage
behandeln, ob wir deutsch-schweizerische Katholiken „imperialistisch"
gesinnt seien. Dieser Vorwurf ist verschiedentlich gegen uns
erhoben worden. Nicht bloß von „welscher" Seite, aber überall
— so viel ich sehen kann — erst seit dem Ausbruch des

Weltkrieges. Nach meiner persönlichen Überzeugung und Beobachtung
verhält sich die Sache folgendermaßen: Unser katholischer
Episkopat und die sonstigen offiziellen Vertreter unserer Kirche verhalten
sich „neutral", wie das Oberhaupt der Gesamtkirche. Sie haben
auch meines Wissens keinerlei politische „Direktiven" an die ihnen
untergebenen Gläubigen gelangen lassen. Jeder Katholik ist also

völlig frei, mit dieser oder jener kriegführenden Gruppe, mit allen
beiden Gruppen oder mit keiner von beiden zu „sympathisieren".
So herrscht denn unter uns tatsächlich die denkbar größte
politische Meinungsverschiedenheit — bei aller Einmütigkeit auf
dogmatischem Gebiete. Eine andere Frage ist natürlich, ob nicht
vielleicht eine starke imperialistische „Strömung" vorhanden sei, ob es
nicht viele deutschschweizerische Katholiken gebe, denen ein
„Kaisertum von Gottes Gnaden" mehr oder weniger „imponiert".
Bei der Beantwortung dieser Frage muss man sorgfältig
unterscheiden. Unter uns leben Katholiken, welche weder durch Geburt
noch infolge freier Wahl Schweizerbürger sind. Wenn diese nun

162



wirklich noch Bürger bezw. Untertanen der beiden Nachbarkaiserreiche

sein wollen, so ist ihr „Imperialismus" begreiflich. Republikanisch

fühlende Reichsdeutsche und Österreicher sind ja vorläufig
noch spärlich gesät. Was hingegen die eigentlichen Schweizerbürger

angeht, so nehmen die gut kirchlich Gesinnten unter ihnen
bewusster Weise Stellung gegen alles, was ihnen nach „Liberalismus"

schmeckt. Diese Haltung ergibt sich ganz naturgemäß aus
der Überzeugung, dass bei uns in der Schweiz der „Liberalismus"
kirchenfeindliche Gesinnung sei oder diese wenigstens einschließe.
In England und den Vereinigten Staaten können zwar die positivsten

Katholiken verschiedenen politischen Parteien angehören. In
der Schweiz jedoch sind wir entweder „konservativ" oder
„christlich-sozial", weil man bei uns zwischen religiösem Freidenkertum
und rein-politischem Liberalismus nicht unterscheidet. Weil nun
der deutsch-schweizerische Katholik immer geneigt ist, im Liberalismus

eine seinen religiösen Glauben bekämpfende Richtung zu
erblicken, liegt es nahe, dass er von der Stärkung des konservativen,

imperialistischen Gedankens im Allgemeinen Vorteile für seine

Kirche erwartet. Das äußere Ansehen, welches die Vertreter aller
Kirchen in den beiden Kaiserreichen genießen; gewisse materielle
Vorteile, deren man sich jenseits des Rheines erfreut; die einflussreichen

Organisationen, die man dort schaffen konnte ; die
offiziellchristliche Redeweise der benachbarten Herrscher — alles das

stimmt zweifellos viele Katholiken günstig für das „Gottesgnaden-
tum". Man stellt diesem die „Gottlosigkeit" z. B. der französischen
und italienischen Regierung gegenüber; weist darauf hin, dass in
Frankreich sogar der Priester mit der Waffe dienen muss, in Rom

sogar der Papst tausend Beleidigungen ausgesetzt sei; behauptet,
in Amerika regiere der allmächtige Dollar an Stelle einer
gesunden Moral, und in England sei alle Frömmigkeit eitel Pharisäertum

usf. Man vergisst dabei, dass die Kirche in den
Kaiserreichen, wo sie scheinbar hochgeehrt lebt, vielfach doch nur als

„Thronstütze" betrachtet wird; dass manches „offizielle" Christentum

noch lange kein „innerliches" ist; dass es in Deutschland
viele für das kirchliche Leben gefährliche Zwischenstufen zwischen

Vollglauben, Halbglauben und Unglauben gibt; dass der Lateiner,
wenn er sich einmal als praktizierenden Katholiken erweist, zufolge
der lateinischen klaren Logik dann seiner Kirche auch mit glühender

163



Liebe und Begeisterung anhängt, während andrerseits freilich auch
der lateinische Freidenker viel radikaler als der deutsche vorgeht;
dass im fortgeschrittensten Amerika das religiöse Leben mächtig
blüht; dass in England die zahlreichsten Konversionen aus gebildeten

Ständen erfolgen; dass Frankreich bis zum Kriegsausbruch
die meisten Missionäre ausgesandt und enorme Geldsummen für
die Verbreitung des Glaubens gesammelt hat; dass gegenwärtig
die Mehrzahl der Katholiken der Ententegruppe angehört usf.

Mit einem Wort: man verteilt Licht und Schatten nicht immer
gerecht, weder bei der Betrachtung der Jetztzeit noch bei
Beweisführungen aus der Vergangenheit. Daher gerät man schließlich auf
den Gedanken, unter den Kaisern erglänze alles im wohltätigen
milden Lichte des Gottesgnadentums, im andern Lager herrsche
der leibhaftige Teufel bei voller Sonnenfinsternis.

Auf diese Art erklärt sich der „Imperialismus" mancher
katholischen Deutschschweizer. Nicht alle haben in romanischen oder

anglo-amerikanischen Ländern lange genug gelebt, um deren
Literatur eingehend zu studieren, fremde Geistesart aus verschiedenen
Kreisen hinreichend kennen zu lernen. Als eilfertiger Tourist dringt
man in das Geistesleben von Nationen, deren Sprache man
vielleicht nicht einmal beherrscht, niemals ein. So geschieht es, dass

mancher seine Weisheit über die „liberal" regierten Länder aus
der Tagespresse schöpft. Das ist zwar unwissenschaftlich, aber

bequem. Man wird nun rundweg zugeben müssen, dass ein Teil
der katholischen Zeitungen in der Deutschschweiz seinen Leserkreis
durchaus „imperialistisch" informiert, ja auch schon eine recht
groteske, zu Spott und Unwillen herausfordernde Propaganda für
das „Gottesgnadentum" alten Stils einiger Majestäten betrieben
hat. Aber hauen nicht auch liberale deutsche und welsche Blätter
gelegentlich über die Schnur? Immerhin gibt es doch selbst unter
den ultrakonservativsten Katholiken der Deutschschweiz schwerlich
ein halbes Dutzend kurioser Käuze, die bei jener zarten Gesinnung
anlangen, welche Leibnizens Theophilus in den Neuen Abhandlungen

über den menschlichen Verstand den „Völkern in Butan" in die
Schuhe schiebt, nämlich dass sie sogar „die Exkremente des Königs für
wohlriechend halten". Ich weiß nicht, wo das Land Butan zu suchen
ist. Aber ich weiß, dass es viele überzeugte Katholiken gibt, welche
den „Imperialismus" anrüchig finden. Sie sind eben — Republikaner.

164



Als gute Republikaner dürfen wir hoffen, die Welt werde einmal

ganz republikanisch werden. Als Katholiken verbinden wir
mit dieser Hoffnung den Wunsch, es möge bei Freund und Feind
die Überzeugung sich befestigen, dass zwischen unsrer Religion
und der republikanischen Staatsform kein notwendiger Gegensatz
besteht. Noch Leo XIII. hat dieses in seinem berühmten Briefe
an den Kardinal Lavigerie lichtvoll dargelegt. Und der Papst war
doch sicher katholisch. Hätten die „Legitimisten" nur auf ihn
gehört! Ich persönlich halte sogar dafür, dass in einer gerecht
geleiteten Republik das kirchliche Leben sich viel freier entwickeln
kann als in einer Monarchie, wo selbst der christlichste „allerhöchste
Herr" doch auch die Kirchenpolitik gar zu gern seiner Hauspolitik
unterordnet. Wenn uns Katholiken das Wort „liberal" heute noch
nicht mundgerecht sein kann, so liegt die Schuld bei denen, welche
es als Feldgeschrei im Kampfe gegen das Christentum verwenden.
Das Wort ist nämlich nicht eindeutig. Manche Gereiztheit unter
Eidgenossen wird schwinden, wenn man dies bedenkt.

Wer, ohne selber aus Hofkreisen zu stammen, verschiedentlich
Gelegenheit hatte, höfische Funktionen in nächster Nähe zu sehen,
der kann sich dabei — wenn er ein moderner Mensch ist —-

einer inneren Kritik nicht erwehren. Ist er zugleich ein religiöser
Mensch, so erfasst ihn auch wohl geheimes Grauen. Er denkt: So

viel äußere Ehre einem sterblichen Menschen, der vielleicht „als
Mensch" recht armselig dasteht? So viel Schmeichelei gegenüber
einem Gottesgnadentum, dem mit voller Aufrichtigkeit weit besser

gedient wäre, und dies ganz besonders mit Rücksicht auf das

hohe Amt? So viel Bewunderung für einen Großen, obschon doch
niemand vor dem Tode glücklich zu preisen ist?

Gewiss, das Wort des Apostels soll gelten : „Ehre, wem Ehre

gebührt." Es gelte aber auch im Freistaate Wir können es selbst
hier nicht einzig auf „Tugenden" und „Verdienste" anwenden;
es gebührt auch dem „Amte". Aber das ist die Tragik des Gottes-

gnadentums, dass man um seinetwillen das rechte Maß der Ehrung
überschreitet und dass ein Übermaß der Ehre den Durchschnittsmenschen

stolz, dumm und grausam macht, wenngleich er es fertig
bringt, nach außen die Rolle des Menschenfreundes weiterzuspielen.

ZÜRICH P. DE MATHIES

165


	Das "Gottesgnadentum" in der modernen Gesellschaft

