
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Eine idealistische Geschichtsphilosophie

Autor: Jäggli, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE IDEALISTISCHE GESCHICHTS¬
PHILOSOPHIE

Es ist noch immer der untrüglichste Ausweis für die Kraft und
Bedeutung einer philosophischen Denkarbeit, ob sie zu einer
Gesamtanschauung der Wirklichkeit emporführe, ob sie die Zusammenschau

aller Probleme erreiche. Dass dies heute gerade von dem
Verständnis der Geschichte aus versucht wird, ist dem Kundigen
nicht fremd und nicht befremdend. Denn nach dem Eindringen in
alle Minengänge des geschichtlichen Lebens boten sich dem denkenden

Geiste vor allem zwei Fragen dar: wie können wir mit der
Geschichte unser eigenes Leben schmücken und bereichern, und
wie können wir aus dem Labyrinth, in dem sich die geschichtliche
Einzelforschung verlor, wieder emporsteigen an das Tageslicht der

Gegenwart und hier unsere Werke verrichten mit unbeirrbarem Blick
für die Bedürfnisse des Tages? Das sind u. a. die Wurzeln der
modernen Geschichtsphilosophie.

Für dieses Gebiet philosophischen Denkens haben wir im Jahr
1915 eine Gesamtübersicht erhalten in Form eines Lehrbuches der
Geschichtsphilosophie von Professor Dr. G. Mehlis in Freiburg i. B.

(Berlin, J. Springer, 722 S.). Manchem mag die Form der Publikation
als „Lehrbuch" nicht besonders zusagen, da vor lauter Gründlichkeit

bei dergleichen Büchern leicht die Frische und die persönliche
Note verschwindet. Da es nun in der Absicht des Verfassers liegt,
uns ein Lehrbuch zu bieten, so wollen auch wir uns an dem Titel
nicht länger stoßen.

89



Geschichtsphilosophie —, wird man zuerst fragen, ist das nicht
ein müßiges Beginnen, heute über die Geschichte zu philosophieren,
wo wir täglich Geschichte erleben, wo mit Blut und Eisen
Geschichte geschaffen wird? Wozu denn überhaupt die Fülle
historischer Wirklichkeit unter ein paar allgemeine Gedanken pressen?
Entrinnt einem das quecksilberne Leben der Geschichte nicht
zwischen den Fingern hindurch, wenn man es in sicherer Faust
zu fassen meint? Da sehen wir in den Kriegsjahren die
„Geschichtsphilosophien" aus dem europäischen Kulturboden hervorschießen,,
als hätte das geschichtsfreudige und geschichtsforschende 19.

Jahrhundert eben dazu den Samen und der Krieg das gute Wetter
gespendet Das alte Wort vom Krieg als dem Vater von allem klingt
heute philosophischen und unphilosophischen Gemütern so erbaulich

in den Ohren Ja, man macht nicht bloß Geschichte auf den

Kriegsschauplätzen, sondern auch im Kopfe. Man revidiert alte
Ansichten und rückt die Tatsachen bona fide so zurecht, dass man
selbst ins beste Licht zu stehen kommt. Da soll der Zweck der
Geschichte die Herausbildung der individuellen Freiheit, die
Befreiung der Einzelnen von einer militaristisch verhärteten autoritativen

Kultur sein, und als die Vollstrecker dieses in der Geschichte
treibenden Willens fühlen sich die Einen und meinen, für dieses.

Ziel in den Krieg gezogen zu sein. Und hinter den Andern steht
als geistiger Antrieb der Gedanke, für die Kultur zu kämpfen, welche
die Freiheit der Einzelnen mit der festen Bindung an eine Gemeinschaft

zu vereinigen wisse und die auch imstande sei, der Welt
Ordnung, wirtschaftliche Leistungskraft und sittliche Tüchtigkeit zu
bringen. Und selbst, wo man zu solch kühnen Gedanken sich
aufzuschwingen keinen Grund hat, beweist man als „Erlöser"
verwandter Rassen seine Mission in der Geschichte. Wahrlich, die
„Geschichtsphilosophie" scheint ein Tummelplatz unreifer Willkür
zu sein.

Immerhin geht aus diesen Meinungsverschiedenheiten eines
klar hervor: man muss der Geschichte einen Sinn geben, wenn man
selber Geschichte schafft, wie ein Mensch, der selbstbewusst lebendig
ist, wissen soll, was er aus dem Leben machen will und kann-
Man muss sich klar gemacht haben, wohin der Strom der Geschichte
eigentlich geht. Der Kampf der Geister wäre wohl kaum dermaßen

entbrannt, fühlten sich nicht die einzelnen Völker als Träger einer

90



Kultur, d. h. einer bestimmten Bearbeitung und Gestaltung des uferlos

fließenden Lebens, von der sie glauben, dass sie eben Sinn
und Absicht der Geschichte sei. Kein lebendiges Volk wird diesen

Zusammenhang mit der eigenen Vergangenheit aufgeben. Es fühlt
sich mit der Arbeit und den Hoffnungen vergangener Geschlechter

innig verwachsen und sieht seinen Wert darin, dass es erfüllen kann,
was jene angestrebt.

Das oben erwähnte Lehrbuch der Geschichtsphilosophie ist nun
gerade deswegen interessant, weil es nicht bloß eine gelehrte
Privatmeinung ausspricht, sondern der Geschichtsauffassung eines ganzen
Kulturkreises philosophischen Ausdruck zu verleihen sucht. Es tut
dies vermöge der unpersönlicheren Haltung des Verfassers, der „ein
Lehrbuch schreiben will, das die Resultate der modernen
idealistischen Geschichtsphilosophie für Lehrzwecke angeordnet und nach
Problemen gegliedert hat".

Über Geschichte philosophieren heißt also, über eine bloße
Aneinanderreihung von Tatsachen hinausgehen und an Hand der
Tatsachen nach Sinn und Zusammenhang des geschichtlichen Lebens

fragen. Aber ist nicht jeder solche Zusammenhang das Ergebnis
willkürlicher Auswahl, die aus der Geschichte herauszerrt, was ihr
gerade passt, so wie etwa Nietzsche die Geschichte des Christentums

zerzaust hat? Gibt es einen Zusammenhang, wie ihn alle
sehen müssen, denen das Licht der Wahrheit leuchtet, einen Sinn,
den alle anerkennen müssen, die nicht ihre eigene Wahrheit, sondern
die überindividuelle Wahrheit suchen Gibt es einen Sinn der
Geschichte, dem Alle zustimmen : ja, das ist's, was in der Geschichte
wertvoll und unverlierbar ist, das ist's, was aus ihr werden will?

Das ist die eigentliche Grundfrage, der das Buch nachgeht.
Darin berührt sich die Geschichtsphilosophie mit der Ethik und
der Religionsphilosophie, die nach dem Endgültigen, Absoluten
fragen, dessen individuelle Spielarten sie in der Geschichte erblicken.
Und wer mit der neueren deutschen Philosophie vertraut ist, fände
hier, auch ohne dass es uns der Verfasser in einer Widmung sagte,
die Arbeit und die Probleme Rickerts heraus, den man neben Dilthey
und Windelband den philosophischen Begründer der gegenwärtigen
deutschen Geschichtsphilosophie nennen darf (und der mit Windelbands

Nachfolge in Heidelberg beehrt worden ist).
Mit dem großen Werk Rickerts über Die Grenzen der natur¬

al



wissenschaftlichen Begriffsbildung teilt dieses Lehrbuch die logischen
und wissenschaftstheoretischen Untersuchungen als Unterbau, als

Propyläen, durch die wir zu den eigentlichen geschichtsphiloso-
phischen Problemen der Universalgeschichte emporgeführt werden.
Im einzelnen gehören die geschichtslogischen Fragen nicht hieher.
Sie sind noch das Privileg der Philosophen vom Fach und werden

es wahrscheinlich bleiben. Auf die Darstellung des methodologischen
Unterbaus, der Kapitel über den Begriff der Philosophie, den Begriff
der Geschichte, die Probleme der Geschichtslogik und der
historischen Wertlehre verwendet der Verfasser die größte Sorgfalt. Sie

sind auch am klarsten herausgearbeitet, was wohl deshalb der Fall
sein mag, weil auf diesem Gebiete das Lehrbuch auf die erwähnte
Vorarbeit Rickerts zurücksehen darf.

Welches sind die methodischen Prinzipien, mit denen die
Geschichte als Wissenschaft arbeitet, welches ist die logische Struktur
des ganzen Gebietes geistigen Lebens, das wir Geschichte nennen?
Diese Frage bildet den Ausgangspunkt des ersten Teiles. Denn
einerseits decken sich Geschichte und Leben ebensowenig wie das

Leben der Natur mit der Entwicklungsgeschichte in den
naturwissenschaftlichen Handbüchern. „Viel vom Leben gibt uns die
Geschichte, niemals das ganze Leben". Was auch das Denken zu
erhaschen vermag, überall nimmt es Veränderungen, Verkürzungen
vor, überall legt es zurecht, überall befolgt die Philosophie das
Wort Jakob Burckhardts an einen Architekten: „Skizzieren Sie

Anordnungen." Auch jedes noch so unwiederholbare Geschehen
wird unter der Arbeit des Denkens eine Anordnung. „Jede Wissenschaft

ist ein Zusammenhang von Urteilen". Das ist das Verhältnis
der Geschichte zum Leben, und Nietzsche hatte recht, wenn er
dem Zweiten zuruft, sich auf sein Recht zu besinnen. Aber andererseits

muss man nun nicht in den Fehler verfallen: also können
wir die Geschichte konstruieren wie die natürliche Entwicklungsgeschichte;

indem wir den kausalen Ablauf der Ereignisse dartun,
haben wir noch keine Geschichte. „Suchen wir nun zu verstehen,
was die naturwissenschaftliche Erkenntnis einerseits und die
historische Erkenntnis andererseits voraussetzt, so stehen wir vor einer
Antinomie des naturwissenschaftlichen und des historischen
Denkens. Die Naturwissenschaft behauptet: alles ist immer alt, alles
kehrt immer wieder; die Geschichte behauptet: alles ist immer

92



neu, alles kehrt niemals wieder". Es gibt also keine Universalmethode,

die sowohl für die naturwissenschaftliche wie für die
geschichtliche Forschung passte. Nicht allein deswegen nicht,
weil wir es in der Geschichte mit einer Wirklichkeit geistiger Art
zu tun haben, sondern weil die Geschichte von vorneherein andere
Erkenntnisziele im Auge hat, wodurch sie nun wieder in engere
Beziehung zum Leben tritt. Denn während die Naturwissenschaften
sich für das Einzelne nur interessiert, soweit es zur Veranschaulichung
eines Gezetzes dient, so sucht die Geschichte das Einzelne auf,
sei nun dies Einzelne eine Person oder eine Institution oder ein
geschichtlicher Verlauf. Sie beschreibt es als ein Einzelnes,
niemals Wiederkehrendes und legt in dieses Einzelne die Fülle der
Anschaulichkeit und Wirklichkeit. Sie sucht „von dem Prinzip der
Verschiedenheit geleitet, die Mannigfaltigkeit der individuellen Formen

in ihrer Einzelheit und ihrer Einmaligkeit in einem erklärendem

Wirkungszusammenhang darzustellen". Die Methode des
Historikers ist in erster Linie Nacherleben, Mitfühlen, Verstehen.
Er versenkt sich liebevoll in die historische Situation, bis ein lebendiges

Bild vor ihm steht. In dem Prinzip der Anschauung als

Darstellungsmittel berührt sich der Historiker mit dem Künstler, aber

nur darin. Denn während der Künstler ewigen Sinn an flüchtige
Gestalten heftet, will der Historiker die Vergangenheit aufleuchten
lassen. „Die Kunst will das Allgemeine in dem Besondern der

Anschauung darstellen, die Historie aber das Besondere der
Wirklichkeit in der Form des Begriffes". Weil sie mit einer bestimmten
Art von Begriffen arbeitet, ist die Historie Wissenschaft. Sie schaltet
nicht willkürlich wie die Kunst mit dem Zauberstab der Phantasie,
sondern fühlt sich an die Wirklichkeit gebunden, hat Ehrfurcht vor
dem Wirklichen, ist nicht Herr, sondern Diener des Wirklichen.
Geschichte als Wissenschaft ist eine selbständige Form der Erkennt
nis neben der naturwissenschaftlichen.

Damit haben wir erst Recht und Eigenart der geschichtlichen
Forschung erläutert, aber die Brücke nicht gezeigt von der Geschichte
hinüber ans andere Ufer, zur Gegenwartskultur. Was kettet die
geschichtlichen Ereignisse innerlich aneinander und gibt ihnen die

Beziehung auf unser eigenes Leben? Es ist die Idee des Kulturwertes.

Die Welt ewiger Werte steht wie die Sonne über dem

Hügelland der Geschichte. Nur weil sie ist, gibt es Licht und

93



Schatten, Höhen und Tiefen in der Geschichte, gibt es Wertvolles
und solches, das wert ist, dass es zu Grund geht. Sie ist das

Ewige, Dauerhatte über dem abwechslungsreichen Weltgeschehen,
die Idee, die sich in die individuellen Ereignisse der Geschichte
einsenkt und sie in eine innere Einheit autnimmt. Denn weit
entfernt, dass die Geschichtswissenschaft das Einzelne aus dem
Zusammenhang herausnimmt — das ist im Gegenteil das Prinzip der
mechanistischen Physik, die die Wirklichkeit in homogene Teile
atomisiert und diese Teile durch ein abstraktes Gesetz äußerlich

zusammenfasst, — der Geschichtswissenschaft ist alles Einzelne
zugleich in einem teleologischen Zusammenhang gegeben, dessen
innere Bindekraft der Kulturwert ist. „Ohne Kultur keine Geschichte,
denn alle historische Beurteilung hängt an dem Begriff der
Kultur. Aus der Idee der Kultur kann allein der Sinn der
Geschichte erschlossen werden." Denn nicht darum ist etwas

wertvoll, weil es einmal geschehen ist und nicht deshalb, weil es

sich in der Geschichte durchgesetzt hat, auch nicht deshalb, weil
es einen zeitlichen Vorsprung hat — das Spätere ist nicht unbedingt
ein Fortschritt — sondern das Prädikat „wertvoll" verdient es, weil
es in Beziehung gebracht werden kann mit dem Reich geltender
Kulturwerte und durch die Teilnahme an ihm über das „einmal
und nimmerwieder" hinausgehoben wird und übergeschichtliche
Dauer erlangt. Es ist Rickerts verfochtene These, dass es weder

Weltanschauung gibt ohne Geschichte, noch Geschichte (im Sinne
einheitlicher Auffassung des geschichtlichen Geschehens) ohne
Weltanschauung. Aber schon in dem philosophischen Werke Euckens
haben beide ein inniges Bündnis eingegangen. Damit ist der Reichtum

der Geschichte verwertet für den Aufbau des Geisteslebens der

Gegenwart.
Der Maßstab zur Beurteilung kann nicht wieder der Geschichte

entnommen werden, sondern liegt in der transzendenten Welt der

vernunftentsprungenen Werte. Aus dem Zusammenklang beider
entspringt die Kultur. „Kultur ist weder eine rein göttliche, noch eine
rein menschliche Angelegenheit, aber sie ist der Treffpunkt ewiger
Werte mit zielbewusstem menschlichem Tun." Die idealistische
Philosophie allein vermag zwischen Skylla und Charybdis
hindurchzusteuern, sie allein entgeht dem Dilemma, entweder die Kultur
mit all ihren hässlichen Begleiterscheinungen zu vergöttlichen —

94



denn wertvoll ist allein, was wahr, gut, schön, alles in allem, was

heilig ist — oder die Welt als einen ewig gleichen Kosmos
anzuschauen, — denn die ewigen Werte bleiben nicht im Himmel der

Kontemplation, sondern steigen ins geschichtliche Leben hinab und
durchdringen und verwandeln es in der Zeit. Damit ist die
Geschichte vor unendliche Aufgaben gestellt und die Kluft zwischen
Leben und Wert ist überbrückt durch die Auffassung der Geschichte
als Wertverwirklichung.

Freilich nicht alle Werte haben das gleich nahe Verhältnis zur
Geschichte. Sittlichkeit, Wissenschaft, Recht und Wirtschaft brauchen
die geschichtlich werdende Wirklichkeit als notwendige Grundlage.
„Das Rechtsbewusstsein setzt Normen, und diese Normen haben

nur dann Sinn, wenn die Möglichkeit eines Verstoßes gegen die
Norm besteht." „Das sittliche Bewusstsein lebt in dem Gegensatz
von Sein und Sollen. Es muss etwas da sein, was anders sein
sollte. Das sittliche Bewusstsein ist nie am Ziele. Das Ziel ist für
das sittliche Bewusstsein eine regulative Idee." „Auch die Wissenschaft

ist unendlich. Am deutlichsten ist das in der historischen
Wissenschaft. Sofern immer neues Geschehen sich auslöst und dieses

neue Geschehen immer wieder begriffen und mit der Vergangenheit

in Einklang gebracht werden soll, kann die historische Wissenschaft

niemals am Ziele sein." Ebenso wird die Wertlehre Hegels
wieder aufgenommen, wenn der anderen Wertgattung wie
Philosophie, Religion, Kunst eine relative Unabhängigkeit von der
Geschichte zugesprochen wird. Bei der Religion liegt die Sache
insofern eigenartig, als die Religion in ihrer schärfsten Ausprägung,
in ihren Brennpunkten eher kulturzerstörend oder kulturgleichgültig
als kulturfördernd ist und immer zuerst in eine Legierung mit andern
Gedanken eingetreten sein muss, bevor sie „Kulturreligion" wird.
Neben der Geschichtsreligion, die sich an Geschichtstatsachen bindet,
gibt es eine Form der Religion, die sieh über die Zeit erhebt. Das
ist die Mystik: „Der Mystiker pflegt die Zeit als solche für die
Form des Endlichen zu halten, die notwendig durchbrochen werden

muss, um zum Absoluten vorzudringen." „Der religiöse Mensch
braucht nicht zu warten auf das Ende aller Dinge, sondern er
vermag die religiöse Vereinigung mit Gott und die Gotteserkenntnis
jederzeit zu vollziehen. Die Mystik deutet alle zeitlichen Verhältnisse

in ewige um." Man kann sich allerdings fragen, ob die Be-

95



Ziehung des Sittlichen zum Religiösen einerseits, die des Religiösen
zum Sittlichen und zur Zeit andererseits nicht enger seien, als hier

angenommen ist. Immerhin merkt man den Ausführungen an, dass

die empirische Forschung des vergangenen Jahrhunderts viel zum
besseren Verständnis der einzelnen Kulturgebiete beigetragen hat,
als es noch Hegel möglich war, z. B. gerade auf dem Gebiet der
Religion, wo man eben der Unkenntnis der Religionsgeschichte
und der Religionspsychologie nicht mit einigen allgemeinen Redensarten

aufhelfen kann.
Falsch wäre indes die Meinung, die Geschichte lasse sich unter

dem Gesichtspunkt nur eines dieser Werte darstellen, z. B. als

„moralische" Geschichte, als religiöse Offenbarungsgeschichte, als

Wirtschaftsgeschichte im Sinne des historischen Materialismus. Sie
ist weder bloß das Wachstum des sittlichen Bewusstseins, noch
bloß Fortschritt der empirischen Erkenntnis, noch bloß das
Offenbarwerden göttlicher Schönheit. Wir sehen ja täglich den Widerstreit

der wissenschaftlichen Theorie gegen die sittliche Überzeugung,
des Bedürfnisses nach Schönheit und Harmonie des Lebens gegen
die heroischen Forderungen der Pflicht und des guten Willens, und
nur in diesem Widerstreit der Werte schafft sich das Leben und die
Geschichte weiter. Verboten sind alle einseitigen Konzeptionen
der Geschichte nicht, sie können von hoher Bedeutung und
gedankenreicher Tiefe sein; aber den Reichtum der Geschichte
erschöpfen sie nicht und fördern auch nicht den Frieden der
Kultureinheit, indem sie z. B. den Kulturwert der Wissenschaft vor dem
der Kunst oder den der Philosophie, der Ideologien vor dem des
Wirtschaftslebens einseitig hervorheben. Damit soll nicht gesagt
sein, dass alle genial gewachsene Einseitigkeit erstickt werden müsse.
Nur der Historiker, der der Fülle des geschichtlichen Lebens
gerecht werden möchte, und der Kulturphilosoph, der mit weisem
Urteil die Welt der Werte in eine Kultureinheit zusammenschaut —
sie dürfen nicht auf einen Wert allein sich stützen, wenn auch

zugegeben werden muss, dass das, was eine Zeit Wahrheit nennt,
ihr vor allen anderen Werten das Gepräge gibt und insofern Wahrheit

zum Grundwert des Lebens und der Geschichte wird. „In der

Universalgeschichte ist das Wertsystem auf lebendige Gesdiichte
bezogen. Sucht doch die Universalgeschichte deutlich zu machen,
wie die in sich ruhende Wertordnung auch wirksam sein kann in

96



den Gestalten des historischen Lebens." „So hat es die
Universalgeschichte mit dem Größten und Kleinsten zu tun, mit den großen
Öffentlichkeiten und den stillen Verborgenheiten. Mit all den
Erscheinungen hat sie es zu tun, in denen der lebendige Atem des

Weltgeistes weht."
An eine solche Konstruktion der Weltgeschichte, wie sie sich

von dem Wertbewusstsein der idealistischen Philosophie aus ergibt,
geht nun der letzte Teil des Buches. „An der Hand der methodologischen

Probleme müssen wir uns auf die letzten Probleme der
Geschichtsphilosophie besinnen, die ein für allemal in der
Universalgeschichte beschlossen sind." Vom kulturphilosophischen Standpunkt

aus ist es auch zu verstehen, wenn unter Universalgeschichte
nur die Geschichte des europäischen griechisch-christlichen Kulturkreises

gemeint ist, von dem sich der asiatische Kulturkreis toto
genere unterscheidet.

Ob eine solche Darstellung absoluten Wahrheitswert hat? Für
die gewiss, welche die gleiche Weltanschauung teilen. Aber auch
dann bleibt bei allem Streben, einen möglichst weiten Ausschnitt
der Geschichte zu erfassen, immer ein Rest, ein Irrationales, ein
persönliches Element zurück. Denn jedes Urteil ist eine Entscheidung,
eine Tat des Willens. „Wir können gemeinsam lernen, die Probleme

zu sehen, wir werden eine Problemstellung als einleuchtend
und überzeugend empfinden; wenn aber die Entscheidung gefällt
wird, dann müssen sich die Wege trennen." Jede zusammenfassende

Geschichtsdeutung ist ein mehr oder weniger gelungener Versuch,
dem verborgenen Gehalt der Geschichte nahe zu kommen. Neben
der eingehenden Kenntnis der geschichtlichen Tatsachen kommt es

dabei auf die Divinationskraft, die dem Historiker eignende Gabe
des Verstehens und der Einfühlung an. Jede Geschichtsauffassung
im Großen ist eine Geschichtsphilosophie und zugleich wieder ein
Glied des geschichtlichen Lebens und Werdens selber und gibt als
solches ihre Wahrheit an kommende Geschlechter weiter. So wird
die Geschichte zur großen Versöhnerin im Reiche der Wirklichkeit
wie die Philosophie zur großen Versöhnerin im Reich widerstrebender
Gedanken. „Die Geschichte ist das weite Reich, wo Göttliches und
Menschliches an der Arbeit sind, um in großen Leistungen und
Schöpfungen den schmerzlichen Gegensatz zu versöhnen, den die
Vernunft in ihrer Dialektik offenbart." Sie kann aber nur versöhnen,

97



weil sie zugleich das Reich der Freiheit ist, weil sie die Anerkennung

freier, zwecksetzender Wesen fordert. „Endlich und unendlich
ist das Wirkliche, notwendig und frei. Ohne diese großen Gegensätze

kein großes Vernunftleben. Aller Vernunftglaube vermeint,
dass die Gegensätze ausgesöhnt werden, d. h. in einer hohen
Einheit begriffen werden können, nicht etwa, dass sie getilgt werden
sollen, ausgelöscht in Gleichartigkeit." Damit ist die
Geschichtsphilosophie aus dem Gehäuse der hegelschen Logik befreit, ohne jedoch
die tiefen Gedanken dieses geistesmächtigen Denkers aufzugeben.

Obschon auch dieser zweite Teil des Werkes, der eine „ Geschichte
der Geschichtsphilosophie" und eine „inhaltliche Konstruktion der

Universalgeschichte" enthält, viele Feinheiten aufweist, muss ich
mir versagen, näher darauf einzugehen. „Die Geschichte der
Geschichtsphilosophie" schildert die allmähliche Herausarbeitung der
modernen philosophischen Hauptgedanken, die in dem Buche selber
vertreten sind, und auf die allein ich hier hinweisen wollte. Nur:
warum hat Pestalozzi als Verfasser der Nachforschungen über die
Entwicklung des Menschengeschlechts oder Eucken keinen Platz

gefunden, die doch beide so wichtig sind wie Apollonius von
Tyana? — In der „inhaltlichen Konstruktion der Universalgeschichte"
wiederholen sich in neuem Zusammenhang die erläuternden
Prinzipien. Man könnte gegen diese geschichtsphilosophische
Universalgeschichte manchen Einwand aufbringen: man möchte vielleicht
sagen, sie laufe manchmal auf historische Gemeinplätze hinaus, die
durch die exakte Wissenschaft schon verbessert seien, überhaupt
dringe sie nicht tief genug. Zugegeben, allein das war auch nicht
das Ziel, möglichst unumstößliche Resultate zu bieten. Das ist

ja das Schicksal aller Geschichtsphilosophien, die aus der geschichtlichen

Einzelforschung herausdestilliert werden sollen, dass sie

beständig durch die historische Forschung wieder umgestoßen
werden. Wir lassen es den Verfasser noch einmal aussprechen:
Geschichtsphilosophie wird nur von einer Weltanschauung her

gewonnen. Diese Überzeugung ist mit einer zarten Behandlung
der Geschichte sehr wohl vereinbar. Auch in der geschichtsphilo-
sophischen Konstruktion sollen nur die Spitzen der Geschichte
berührt werden, wo ein neuer weiterwirkender Gedanke, ein neuer
Wert aufglänzt. So werden denn als „religiöse Entwicklung" alle

Ereignisse dargestellt, in denen der religiöse Wert am klarsten zum

98



Ausdruck kommt, und in gleicher Weise die „ästhetische", die
„philosophische", die „staatlich-sittliche Entwicklung". Dass dieser
Überblick von lebendigem Verständnis für die Geschichte zeugt,
dass in dieser Durchdringung der Vergangenheit geschichtlicher
Tiefblick mit weitem Gesichtskreis vereinigt ist, wird niemand
übersehen, der sich in das Buch vertieft. Ihr Grundgedanke ist, was
Carlyle einmal nannte: Weises Erinnern und weises Vergessen.

Die Anknüpfungspunkte dieser idealistischen Geschichtsphilosophie

sind ohne weiteres klar. Sie liegen im deutschen Idealismus
Kants, Fichtes, Schellings, Hegels, wozu das 19. Jahrhundert in
Carlyle und Nietzsche einige schärfere Betonungen gebracht hat,
nicht aber eine prinzipielle Überbietung dessen, was dort erreicht
worden ist. Im Gegenteil sieht der Verfasser, und mit Recht, eine

Vergröberung sowohl in der Geschichtsauffassung des Positivismus,
der den „Fortschritt ins Unbekannte hinaus" zum Erklärungsprinzip
des geschichtlichen Lebens macht, als besonders in der
naturwissenschaftlich - biologischen Geschichtsbetrachtung, die
konsequenterweise die Geschichte mit dem Schlagwort „Kampf ums
Dasein" abtut. Sie werden beide den erhabensten Tatsachen der
Geschichte, wie z. B. der Hingabe an überindividuelle Werte nicht
gerecht, weil sie alles messen an dem Erfolg, den es hat, oder an
seiner Nützlichkeit für den sozialen Durchschnitt. Dagegen ist im
deutschen Idealismus ein Höhepunkt des Verständnisses der
Geschichte erreicht, an den weder die griechische noch die
christlichmittelalterliche Philosophie herankommt. Von der ersten unterscheidet
er sich durch den christlichen Hintergrund seiner Ideen, die tiefere
Wertung der Persönlichkeit, durch die Anerkennung der willensmäßig

schöpferischen Bewegung anstelle der Idee des ruhenden
Seins und des rhythmischen Gleichklangs, über die das griechische
Denken zumeist nicht hinausgeht. Der deutsche Idealismus
unterscheidet sich ferner von der griechischen Philosophie dadurch,
dass, da wo das Griechentum den rastlosen Wechsel, das Werden
selbst zum Absolutum stempelt wie bei Heraklit, er die aus dem
Christentum geschöpfte Idee des Ewigen kennt, das sich in der
Geschichte auf mannigfache Art ausspricht. Aber auch vor der

Geschichtsphilosophie der Patristik und des Mittelalters hat der
deutsche Idealismus bedeutende Ideen voraus: ihm spielt sich die
Geschichte nicht mehr ab in dem engen Raum zwischen Himmel

99



und Hölle und der bestimmbaren Zeit zwischen Paradies und
Endgericht — hier heißt Geschichte das Sichaufringen der Menschheit
aus dem Dämmerzustand der Natur zur Freiheit in der Kultur, zur
sittlichen Persönlichkeit und zur menschlichen Gemeinschaft.

Man kann diese Geschichtsphilosophie nicht schlimmer
missverstehen, als wenn man sie mit dem Rationalismus und
Individualismus des 18. Jahrhunderts in Verbindung bringt. Gewiss, sie
will den Historismus überwinden und enthält deshalb Anklänge an
die Weltanschauung des rationalistischen Zeitalters, das zu einer
Schätzung, geschweige zu einer Überschätzung der Historie für das
Leben nicht gediehen war. Aber dieses Streben, über ein Übermaß

geschichtlichen Denkens hinauszukommen, ist nicht Missachtung
der Geschichte, nicht Geschichtslosigkeit. Gewiss auch die
idealistische Geschichtsphilosophie sieht ein vorläufiges Ziel der
Geschichte in der Befreiung der sittlichen Persönlichkeit aus der bloß
nationalen und anderweitigen kollektiven Unfreiheit, sofern sie, wie
in dem griechischen Stadtstaat, ganz in den Ansprüchen der
Gesamtheit untergehen würde. Sie verteidigt das Recht und die Würde
der Einzelseele als sittlicher Persönlichkeit, die in künstlerischem
Schaffen, in philosophischer Beschauung und religiösem Glauben,
alle Schranken überspringend, den Weg findet zum absoluten höchsten
Gut, das über dem geschichtlichen Werden steht. Sie tut das aus
der philosophischen Überzeugung heraus, dass die Wahrheit nicht
für eine Nation allein gelte oder bei den Sprachgrenzen aufhöre.
Die höchsten Kulturwerte fordern sowohl die Menschheit wie die

Einzelpersönlichkeit zu ihrem Korrelat.
Aber man muss auch die andere Seite nicht außer Acht lassen,

die Idee der menschlichen Kultur. In der Hingabe an die
überindividuellen Werte und Aufgaben der Kultur findet der Einzelne
das ewige Leben. Denn mag auch sein individuelles Dasein dem
Tode verfallen, so hat er doch, was in ihm Wertvolles vorhanden

war, ins Leben der Menschheit hinübergerettet. „Will der Mensch
dem Leben leben, so weist ihn der Mahnruf der großen
Kulturmächte auf den Schauplatz des Kampfes hin. Jene allein, die für
sie gelitten und gestritten, die ihren Anforderungen gemäß Großes
und Schönes geleistet haben, können Heimatsrecht in der Geschichte
erwerben. In diesen Kulturmächten scheint etwas zu liegen, was
über die Menschheit hinausgeht. Sie bedeuten eine Steigerung des

100



Lebens, die darauf hinausgeht, den Tod zu überwinden." Darum
liegt auch der Wert der Persönlichkeit nur darin, was sie zur
Verwirklichung eines dieser Werte beigetragen hat. Damit ist dann
das Individuelle mit dem Überindividuellen ausgesöhnt, die
Persönlichkeit wird werterfüllt, und der Wert geht ein in das persönliche

Erlebnis und in die Tat. Nur diese „grenzenlose Hingabe"
treibt die Geschichte weiter. Eine solche geschichtsgenährte
Weltanschauung wird sich auch nicht einseitig für den Wert der
Persönlichkeit gegen den Wert des sozialen Ganzen oder umgekehrt
entscheiden; denn in der Geschichte sind beide nicht isoliert,
sondern in organischer Einheit enthalten, die Persönlichkeit sich
auswirkend in einer Gemeinschaft, die Gemeinschaft reich durch
Persönlichkeiten.

Aber auch dies ist nicht das letzte Ziel der Geschichte. Denn
immer noch kämpft das Gute mit dem Schönen, das wissenschaftlich

Wahre mit dem religiös Heiligen, und jedes Geschlecht ringt
von neuem um den Sinn der Geschichte. Dann ist das letzte Ziel
erreicht, wenn die Geschichte, die nichts anderes ist als der Kampf
um die vollkommene Vereinheitlichung der Kultur, sich verwandelt
in die ewige Welt der Werte selber, wenn sich aus dem Prozess
des Werdens die Kristalle des unvergänglich Gültigen ausgeschieden
haben. „Wenn das sittliche Leben durch keine Ansprüche fremder
Mächte mehr beleidigt, sein eigentümliches Dasein lebt; wenn das

Schöne an seiner Stelle selig ist, die Wissenschaft frei und
ungekränkt an ihrer Stelle sich entfaltet und der Religion ihr heiliges
Innenreich gesichert ist, wenn der Staat nicht mehr verlangt, als

ihm gebührt und die Rechte und die Freiheit der Persönlichkeit
ebenso gut gewahrt wird wie das Recht der Gemeinschaft, wenn
das Recht selber dem gesteigerten Rechtsbewusstsein der Menschheit

entspricht und mit dem Bewusstsein hoher Sittlichkeit nicht
mehr in Konflikt liegt : dann ist der Zustand der Menschheit erreicht,
den wir als den Zustand der irdischen Glückseligkeit bezeichnen
können." Dann hören die Kulturwerte auf, gegeneinander zu wirken
und in diesem Kampf die Bewegung der Geschichte hervorzurufen.

„Die Kämpfe haben ihr Ende gefunden in dem Zustand der
irdischen Seligkeit." Und wenn jedes Kulturgebiet nach innerem

Ringen um das Höhere an einem Letzten angekommen wäre, wo
alle Formen des Möglichen erschöpft sind, dann „wäre auch der

101



innere Kampf am Ziel, und die Geschichte würde lautlos und
stumm". Damit weist die Geschichte über sich selbst hinaus auf
ein ewiges Ziel, das freilich im Unendlichen liegt, aber dem geschichtlichen

Schaffen und Werden stets richtunggebend voranleuchtet.
Ich schlage das Buch zu, und, ohne mich an diesem Orte zur

eingehenden Kritik veranlasst zu sehen, denn das hieße
Weltanschauung gegen Weltanschauung stellen und diese Darstellung
zu sehr mit philosophischer Schwere belasten, frage ich: welchen
Wert hat diese philosophische Bearbeitung der Geschichte? Wer
meint, daraus zu lernen, wie er ein guter Geschichtsschreiber
werde, würde schwer enttäuscht sein, und er soll, soweit man das
lernen kann, lieber zu dem andern Lehrbuch von Bernheim greifen.
Dagegen lernen wir aus diesem Buche Geschichte verstehen, auch
in dem verstehen, was sie für unser eigenes Leben der Gegenwart
Bedeutsames sein kann und wo die Grenzen ihrer Wirkungskraft
und ihres Rechtes sind. Denn in irgendeiner Weise soll uns die
Beschäftigung mit der Geschichte wieder auf die Gegenwart
zurückbringen.

Wie wenig gerade dieses „Lehrbuch" sich in lebensfremden
Abstraktionen gefällt, zeigen Aussprüche wie die folgenden, die
um ihrer Zeitgemäßheit willen erwähnt seien:

„Das sind die wahrhaften Feierstunden der Weltgeschichte,
wenn sich eine Nation auf ihren moralischen Wert besinnt und
durch die hohen Werte der Pflicht, der Unabhängigkeit und
politischen Freiheit, der Aufopferungskraft, der Treue und der nationalen
Ehre bestimmt, vom Heroismus der Vaterlandsliebe geleitet, das
eigene Schicksal mutig zu gestalten und zu bestimmen unternahm
und sein Schicksal zum Weltenschicksal erweiterte. Besonders schön
und glänzend erscheint die Sittlichkeit eines Volkes, wenn sie sich
zum Anwalt großer Kulturgüter macht." Oder: „Wir glauben nicht
mehr an die Weltmachtstellung eines einzelnen Volkes, und auch
der fromme Messiasglaube an die auserwählte Nation ist im
Schwinden begriffen. Immer deutlicher entfalten sich vor den Blicken,
des Historikers die Wertindividualitäten der einzelnen Nationen,
und wenn wir die großen Kulturnationen in ihrer Eigenart verstehen,
so glauben wir, dass ihrer keine verloren geht, dass jede ein
unersetzliches Glied in der europäischen Völkergemeinschaft bedeutet.

ZÜRICH ARTHUR JÄGQLI

102


	Eine idealistische Geschichtsphilosophie

