
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1917)

Artikel: Ruskin und das Problem des Krieges

Autor: Schoop, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


,.v r<b

RUSKIN UND DAS PROBLEM
DES KRIEGES

Im Dezember 1865 hielt John Ruskin vor der königlichen
Militärakademie zu Woolwich einen Vortrag über das Thema Der
Krieg; er ist übergegangen in den im Jahre darauf veröffentlichten
Band The Crown of Wild Olives. Wiewohl der Kredit dieses

Schriftstellers etwas gesunken ist, wird er noch auf Generationen
hinaus tiefen Einfluss üben, zum mindesten in der angelsächsischen
Welt; es ist also keine verlorene Mühe, dass man sich mit ihm

abgibt, selbst wenn er scheinbar abschweift von seinen ästhetischen
und sozialpolitischen Spezialstudien.

Um sein Publikum zu packen, liebt es Ruskin in seinen
Vorträgen, ein Thema da anzufassen, wo er ein lebhaftes Interesse
voraussetzen darf. Er stellt den jungen Kriegern das Problem so:
Ihr werdet euch wundern, warum ich, der Ästhet und Kunsttheoretiker,

zu euch über den Krieg spreche. Das hat seinen guten Grund.
Kunst und Krieg gehören zusammen, ohne große kriegerische
Epochen keine Zeiten der Kunstblüte. „Alle reinen und edlen Künste
des Friedens ruhen auf dem Fundament des Krieges ; noch nie ist
eine große Kunst auf Erden entstanden, wenn nicht in einer Kriegernation.

Es gibt keine Kunst in einem Hirtenvolk, solange es

friedlich bleibt. Es gibt keine Kunst in einem Bauernvolk, solange
es friedlich bleibt." Handel und Industrie sind der Kunst direkt
feindlich; nur unter Kämpfen wird sie geboren und erhalten.

Eine Einleitung, die von den ersten Worten an die Aufmerksamkeit

dieser Zuhörerschaft fesseln musste. Ist es nicht die bei Aus-

49



bruch des Weltkrieges mit gewaltigem Pathos verkündete These:
Der Krieg ist die Grundlage aller Kultur? Ruskin räumt ein, dass

seine Worte die Hörer überraschen, ja befremden müssen, da nach

allgemeiner Autfassung die Krieger dazu da sind, die Werke des

Friedens zu schützen, unter Umständen auch zu zerstören, nicht
aber sie zu schaffen.

Dass der Krieg Kunstwerke zerstören kann, erklärt Ruskin
selbst in Venedig erlebt zu haben. Der seiner Meinung nach größte
aller venezianischen Maler, somit der größte aller Maler, ist Tintoretto.
Ruskin sah drei seiner großartigsten Bilder von österreichischen

Kanonenkugeln zerfetzt.!) Trotzdem
Und nun gibt Ruskin einen Exkurs über die kunstschöpferischen

Völker der Geschichte. Dies waren im Altertum die Ägypter, „die
große Kriegernation, die alle mechanische Betätigung verachtete
und das friedliche Hirtenleben hasste", und die Griechen, bei denen
alle Kunst sich auf den Krieg bezieht und auch das religiöse Leben

Kampf und Krieg heiligt, nur dass zum Glück sie keine Kriegerkaste

besaßen und die friedliche Tätigkeit des Hirten und Bauern
ehrten. Eine Kriegernation muss jedoch, um eine große Kunst zu
schaffen, auch künstlerisch veranlagt sein. Die Römer, das nächste
militärisch hervortretende Volk, sind es nicht; aber wären sie nicht
weit eher Ackerbauer als Soldaten? Der Krieg erscheint ihnen
als praktische, nicht als poetische Handlung; ihr Ziel ist: pacis
imponere morem. Und so verlöscht die Kunst, bis germanische
Rittertugenden sie zu neuem Leben entfachen; mit ihnen kehrte
die leidenschaftliche Freude am Kampfe um des Kampfes willen
zurück. In Frankreich, England, Spanien unter kriegerischen Königen,

J) Chateaubriand. Itinéraire de Paris à Jérusalem: „II faut que des Vénitiens

viennent, au milieu des lumières du dixseptième siècle, canonner les monuments

de Périclès ; ils tirent à boulets rouges sur les Propylées et le temple de

Minerve; une bombe tombe sur ce dernier édifice, enfonce la voûte, met à feu
des barils de poudre, et fait sauter en partie un édifice qui honorait moins les
faux dieux des Grecs que le génie de l'homme."

In einer Anmerkung fügt Chateaubriand dem hinzu:
„L'invention des armes à feu est encore une chose fatale pour les arts. Si

les Barbares avaient connu la poudre, il ne serait pas resté un édifice grec ou
romain sur la surface de la terre; ils auraient fait sauter jusqu'aux pyramides,
quand ce n'eût été que pour y chercher des trésors. Une année de guerre parmi
nous détruit plus de monuments qu'un siècle de combats chez les anciens. Il
semble ainsi que tout s'oppose chez les modernes à la perfection de l'art : leurs
pays, leurs mœurs, leurs coutumes, leurs vêtements, et jusqu'à leurs découvertes."

50



in Italien unter kriegerischen Fürsten und Städten blühten die Künste
herrlich empor. Langer Friede hat ihren Verfall zur Folge. Man
könnte nun sagen : Mögen die Künste zugrunde gehen, wenn
sie nur um solchen Preis gedeihen! Aber sie dürfen nicht nach
dem Maßstab der Nützlichkeit bewertet werden. Sie sind der
Ausdruck der höchsten Fähigkeiten des Menschen; ein Staat, der sie
nicht kennt, wird der größten männlichen Tugenden bar sein.
Es ist eine furchtbare Wahrheit : nicht Friede und geistiges Streben,
Friede und Reichtum, Friede und Zivilisation sind korrelative
Begriffe, sondern Friede und Sensualität, Friede und Eigennutz, Friede
und Korruption, Friede und Tod.

In der ganzen neudeutschen Kriegsliteratur wüssten wir nichts
zu nennen, das beredter den Krieg verherrlichte, als diese Worte
des Engländers Ruskin. Aber schon beginnt er mit seinen
Einschränkungen, und so entsteht zuletzt aus seinem Vortrag etwas,
das der Eingang im entferntesten nicht erwarten ließ. Der Zweck
war erreicht, die Aufmerksamkeit der Zuhörer erregt; nun konnte
Ruskin mit seinen innersten Gedanken heraustreten.

Zunächst einmal: Nicht alle Kriege schaffen Kulturgüter von
bleibendem Wert. Kulturgüter können nicht entstehen, wo wie
Wolfsherden Scharen Halbwilder hervorbrechen (Genserich und
Suworow), wo Bergvölker stets zu Kampf und Raub aufgelegt sind
(die Schotten), wo ein starkes, friedliches Volk für seine Existenz
kämpft (die Schweizer gegen Österreich), wo ehrgeizige Nationen
für die Ausdehnung ihrer Macht Kriege führen (Napoleon). All
das schafft nur Gräber. Der schöpferische Krieg ist derjenige, wo
die Unruhe und Freude am Kampf diszipliniert sind und sich in
schönes Spiel verwandeln, wo der natürliche Ehrgeiz und die Machtliebe

zur Beseitigung vorhandener Übel dienen, und wo der Instinkt
der Selbsterhaltung geheiligt wird durch die Größe und Reinheit
der staatlichen Einrichtungen, die es zu verteidigen gilt.

Warum, fragen wir, hat Ruskin die Schweiz dort und nicht
hier erwähnt? Zwar ging nicht eine große Kunst aus ihren
Freiheitskämpfen hervor; aber er sagt es ja selber: „Zu solchen Kriegen
sind alle Männer durch Geburt bestimmt ; in solchen Kämpfen sein
Leben zu verlieren mag für jeden rechten Mann ein Glück
bedeuten, und solchen Taten sind, durch alle Zeitalter, die heiligsten
Güter und Tugenden der Menschheit entsprossen."

51



Ruskin teilt alle Kriege in drei Kategorien : Kriege als Übung
und Spiel; Kriege zu Zwecken der Herrschaft; Verteidigungskriege.

In der Vergangenheit, meint Ruskin, sei der Krieg Spiel und

Sport eher als alles andere gewesen in den Klassen, die dafür
verantwortlich waren. Er war ein Zeitvertreib für sonst Müßige.
Wer immer ernste Pflichten zu erfüllen hatte, dachte zuerst an sie,
nicht an Waffenspiel und Kampf. Ruskin geht so weit, die Menschen

zu scheiden in solche, die arbeiten, und solche, die spielen; in
solche, die Güter schaffen, und in solche, die sie genießen. Die
Zöglinge der Militärakademie, zu denen er sprach, waren für ihn
Angehörige der zweiten Art, Bevorrechtete. Krieg ist gut und recht,
solange er von Müßigen gegen Müßige geführt wird; schrecklich
wird er, sobald auch die andern, die von Natur Friedlichen, weil
Tätigen, dazu genötigt werden. Und wie die jungen Herrensöhne,
apostrophiert Ruskin auch den weiblichen Teil seiner Zuhörerschaft,
Damen der Gentry und Nobility. Groß, erhaben könne der Kampf
zwischen Angehörigen ihrer Kaste sein ; aber furchtbar sei es, wenn,
zu ihrem Ergötzen, auch die Massen in die Arena geführt werden,
wie die Gladiatoren des Altertums.

Nach Ruskin rechtfertigt nicht einmal die Behauptung, wo es

den Schutz heiliger nationaler Interessen gelte, seien Kriege
unvermeidlich, ein solches Vorgehen. Er zitiert folgende Kraftstelle aus
dem Sartor Resartus seines Freundes Carlyle:

Im britischen Dorfe Dumdrudge sind aus ca. 500 Menschen 30 kräftige
Männer ausgewählt und zum Kriege abgerichtet worden, ebenso viele in irgend
einem französischen Dumdrudge. In einem südspanischen Orte stoßen sie
aufeinander. Der Befehl Feuer ertönt, sie schlagen sich tot, und statt 60 tüchtiger
Handwerker und Bauern hat die Welt 60 Leichen, die es einzuscharren gilt.
Hatten diese Leute Händel mit einander? So tätig der Teufel auch sei, nicht
im geringsten. Sie lebten ferne von einander, waren sich völlig fremd; ja, in
dieser weiten Welt war sogar unbewusst, durch den Handel, eine Art
Hilfsverhältnisses zwischen ihnen entstanden. Wie dann aber? Einfaltspinsel! Die,
welche über sie regierten, waren aneinander geraten ; statt sich gegenseitig tot
zu schießen, waren sie schlau genug, es so einzurichten, dass diese bedauernswerten

Dummköpfe sich niederknallen ließen."

Ruskin stimmt Carlyle bei, dass dies nicht der Weg ist, Kriege
zu führen. Die Regierenden selbst sollen ihre Differenzen
ausfechten. Ein Turnier war eine edlere Beschäftigung als feine Steeple-
Chase, und es mag noch so sehr die ganze Welt sich dem Sport
hingeben, die edelsten Eigenschaften wird er nicht aus der Rasse

52



herausholen. Ein Bildhauer kann einen Ritter, mit Schwert und
Schild, für Westminster meißeln; wird er einen Menschen in Stein
oder Erz verewigen mit Cricketball und Schlagbrett? Besser ist es,
ein Gentleman sitze auf einem Schlachtross, als auf einem Rennpferd,

besser, er erschlage seinen Nachbarn, als dass er ihn betrügt.
Im ernsten Kriegsspiel zeigt sich eben allein die Persönlichkeit:

„the full personal power of the human creature". Da erweist
sich, wer der Beste ist, der Tüchtigste, der mit dem edelsten Blut,
der Uneigennützigste, der Furchtloseste, der Kaltblütigste, der mit
dem sichersten Auge und der schnellsten Hand. Nur wo der Tod
das Ende ist, können alle Eigenschaften der Seele und des Leibes

zur vollen Entfaltung kommen.
Aber eine neue Einschränkung! Der Kampf muss wirklich

diese Eigenschaften des Leibes und der Seele zur Entfaltung bringen.
Er darf nicht dadurch entschieden werden, dass der eine über das

längste Geschütz, das beste Pulver oder den dicksten Baum zu
seinem Schutze verfügt. Ruskin zitiert zwei Aufsätze seines
Landsmannes Helps über Krieg und Regierung, wo die stärksten
Argumente gegen den Krieg als solchen vorgebracht seien. Stichhaltig
seien sie indessen nur gegen den modernen Krieg, „den
wissenschaftlichen, den chemischen, den mechanischen Krieg" :), dessen

Waffen schlimmer sind als der vergiftete Pfeil des Wilden, den

') Es soll bei diesem Aniass einmal auf eine Stelle in den Lettres Persanes
hingewiesen werden, wo Montesquieu seine Orientalen auch der Frage der
fortwährenden Verbesserung der Kriegsmittel ihre Aufmerksamkeit schenken lässt.
Rhédi schreibt an Usbek:

„Je tremble toujours qu'on ne parvienne à la fin à découvrir quelque secret
qui fournisse une voie plus abrégée pour faire périr les hommes, détruire les

peuples et les nations entières."
Worauf Usbek antwortet:
„Tu crains, dis-tu, que l'on n'invente quelque manière de destruction plus

cruelle que celle qui est en usage. Non : si une fatale invention venait à se
découvrir, elle serait bientôt prohibée par le droit des gens; et le consentement
unanime des nations ensevelirait cette découverte. Il n'est point de l'intérêt des

princes de faire des conquêtes ^par de pareilles voies: ils doivent chercher des

sujets et non pas des terres.
Tu te plains de l'invention de la poudre et des bombes; tu trouves

étrange qu'il n'y ait plus de place imprenable: c'est-à-dire que tu trouves étrange
que les guerres soient aujourd'hui terminées plus tôt qu'elles ne l'étaient autrefois."

Wenn dieser Perser heute Europa wiedersähe! Heute ist die Kriegstechnik
für Angriff und Verteidigung derart entwickelt, dass das altkastilianische Sprichwort:

El vencido vencido, y el vencidor perdido erst jetzt seine ganze Bedeutung
erlangt.

53



Krieg, der Hunderttausende gegen einander führt und durch die
MordWerkzeuge neuester Technik in Leichenhaufen verwandelt.
Sich salbend und mit Kränzen die Stirn umwindend, schritten die
alten Dorer zum Kampf. Das war heidnische Art ; der amerikanische
Sezessionskrieg zeigte die moderne christliche Methode. Man
vergleiche! Die entscheidende Schlacht von Korinth gewannen die
Spartaner mit dem Verlust von acht Mann ; die Partei, welche bei

Gettysburg das Feld behauptete, ohne weiteren Erfolg, hatte

ca. 30,000 Mann eingebüßt.
Und nun der Krieg, den ein Volk 'führt, um die Herrschaft

über andere Nationen zu erringen. Ruskin glaubt fest an den
Adel in der menschlichen Natur. Dies sollte aber am ehesten gelten
von denen, die schon durch die Geburt über die andern hinausragen.

Generous, gentle sind Begriffe, die ursprünglich „reines
Blut" bedeuten und sich dann, ganz naturgemäß, gewandelt haben;
heute bezeichnen sie Edelmut, Güte, Milde. Wie kommt es aber

nun, dass die Edelsten der Edlen, die Fürsten, die Könige, diese

Güte, diesen Edelmut so selten hervortreten lassen? Andernfalls
wären Eroberungskriege nicht so häufig. Sie sind stolz, sie lieben
die Macht? „Nennt ihr es Macht in einem Kinde, das die Erlaubnis
erhielt, mit den Rädern und Ventilen einer gewaltigen Maschine

zu spielen und nun, aus Freude an ihrem Getöse, daran
herumtändelt, bis die Berührung an einer Stelle, wo sie unterbleiben
sollte, alles in die Luft jagt? Welche Maschine ist aber so gewaltig
und geheimnisvoll, wie der Geist einer Nation? Welche Bewegung
eines Kindes so leichtfertig, wie das Wort eines selbstsüchtigen
Königs?" Bisher hatten die Geschichtsschreiber nichts als Lob und
Ruhm für solche Herrscher übrig; die logische Folgerung war,
„dass alle Macht weise und segenbringend ist". Ein dahintreibendes
Feuerschiff kann eine Flotte vernichten, ein Leichnam eine Nation
vergiften; was aber vermag erst ein Königtum, das sich selbst
überlassen bleibt? Nein, es gibt nur eine Machtäußerung in der

Welt, sie heißt, helfen, nur ein Ziel des Ehrgeizes, es heißt, retten!
Nicht die Zahl der Einwohner, nicht die Größe des Gebiets,

sondern die Tüchtigkeit und Rechtschaffenheit der Menschen, ihre

Einigkeit und Loyalität bedingen die Kraft eines Staates. Fremde
Völker an sich ketten heißt nicht stärker werden. Österreich war
nicht stärker, sondern schwächer durch seine Gewaltherrschaft in

54



der Lombardei; Indien wird erst in dem Moment bewiesen haben,
dass es für England ein Element der Stärke ist, da sich der
englische Einfluss als Wohltat für die einheimische Rasse
herausgestellt hat.

Aber Ruskin ist nicht, wie so lange der Amerikaner Bryan, ein
Vertreter der Peace at any Price-Theorie. Eine Nation muss immer
zum Kriege bereit sein. Unter Umständen sogar zum Angriffskriege,
nämlich dann, wenn sie erkennt, dass es für Recht und Gesittung
einzutreten gilt. Ein reines nationales Gewissen wird da entscheiden.
Kein rechter Mann wird bei einem Zank lange im Zweifel sein,

wo er seine Hilfe anzubieten hat. Ruskin beklagt (wir sind im
Jahre 1865), dass England in den letzten zehn Jahren an Ehre und
moralischem Gewicht eingebüßt habe. „Wir kämpften, da wo wir
nicht hätten kämpfen sollen, für Gewinn, und wir sind passiv
gewesen, wo wir nicht hätten passiv sein sollen, aus Furcht. Ich

sage euch, das Prinzip der Nichtintervention, das jetzt unter uns
gepredigt wird, ist so eigensüchtig und grausam, wie die ärgste
Gier nach Eroberungen, und unterscheidet sich davon nur dadurch,
dass sie nicht allein bösartig, sondern feig ist."

Endlich der Krieg zur Verteidigung des heimischen Bodens,
von Haus und Herd. Aber Ruskin sagt da nicht heraus, was wir
von ihm erwarten; er hält sich nicht einfach an den Grundsatz,
den wir von Montesquieu, ebenfalls in den Lettres Persanes, so

bündig formuliert finden: „II n'y a que deux sortes de guerres
justes ; les unes qui se font pour repousser un ennemi qui attaque,
les autres pour secourir un allié qui est attaqué."

Ruskin sucht auf Umwegen desto sicherer ans Ziel zu gelangen.
Er bestrebt sich, seinen jungen Zuhörern zuerst einmal zu zeigen,
was es heißt, als Soldat, als Offizier dem Lande zu dienen. Als
sentimentale Schulknaben habt ihr euch für die militärische Laufbahn

entschieden, ruft er ihnen zu. Warum? Aus Liebe zu
Abenteuern, aus Streben nach Ruhm, aus Lust am bunten Tuch. Ein
junger Mensch tritt lieber in die Garde ein als in ein Kaufhaus.
Ihr sprecht von Pflichten gegen das Land? „Es ist jetzt eine
höhere Pflicht, Ernten einzuheimsen, als sie zu verbrennen, Häuser
zu bauen, als sie zu bombardieren, Geld durch eigene Arbeit zu
erwerben, um den Menschen damit zu helfen, als anderer Leute
Arbeit mit Steuern zu belasten, um die Mittel zum Menschenmord

55



aufzutreiben, mit einem Wort eine höhere Pflicht, ehrlich und
uneigennützig zu leben, als ehrlich und uneigennützig zu sterben."

Hieran knüpft Ruskin ernste Mahnungen an die künftigen
Offiziere. Die Rolle des Soldaten im modernen Staate wird
ihnen in neuem Lichte gezeigt. Seine Worte rufen uns unwillkürlich

den Titel eines Werkes in Erinnerung, welches ein
französischer Offizier, der gleichzeitig ein großer Dichter war, einige
Jahrzehnte vorher, direkt nach der napoleonischen Aera, geschrieben
hatte, Alfred de Vignys Servitude et Grandeur militaires. Nach
Ruskin ist das Los des Soldaten, der, ohne selbst zu urteilen,
jeden Augenblick bereit sein muss, sein Leben in die Schanze zu

schlagen, a state of slavery. Aller äußere Glanz kann darüber
nicht hinwegtäuschen. Er ist nicht sein eigener Herr, er hat einen
Meister über sich. England ist dieser Herr und Meister. „Wie,
wäre es nicht möglich, dass ihr selbst der beste Teil dieses England

seid, dass ihr, die ihr Sklaven geworden, die Herren sein

solltet, diejenigen aber, welche die Herren spielen, die Sklaven?
1st es ein edles, großherziges England, dessen Gebot ihr zu
erfüllen habt, gut so; aber sonst? Ihr wart zu stolz, Krämer zu
werden; seid ihr damit zufrieden, die Diener von Krämern zu sein?"

Daraus zieht Ruskin die für den modernen Staat allerdings
höchst gefährliche Folgerung, dass der rechte Soldat, der ideale

Krieger, nicht zum passiven Gehorsam verdammt werden kann.

„In eurem Lager ist Österreich!" hatte Grillparzer den Soldaten
Radetzkys zugerufen; Ruskin vertritt einen ähnlichen Standpunkt.
„Kein Land erfreut sich voller Gesundheit, das, wenn auch nur
in geringem Maße, seine Zivil- und Militärgewalt voneinander
getrennt hat." Es gehe nicht an, den besten Teil der Nation, die
Tapferen, Uneigennützigen, Opferfreudigen, abzusondern und zur
bloßen Waffe zu degradieren, um dafür dem wertlosesten Teil der
Nation, den Feigen, Treulosen, Eigennützigen, die Entscheidung
in die Hand zu geben. Ein rechter Soldat ist bereit zu sterben
nur für ein Land, das dieses Opfers wert ist. „Einen Staat ohne
Tugend, ohne Gesetze und ohne Ehre zu verteidigen ist er nicht
verpflichtet, vielmehr verbunden, mit seiner eigenen Hand zu

beseitigen, was er als widrig darin erkennt. Die Tapfersten, die
Weisesten sollen die Verantwortung tragen ; dann nur kann es nie

um England schlimm stehen."

56



Mit Vehemenz wendet sich Ruskin, hier wie in allen seinen

Schriften, gegen die verächtliche Staatsauffassung der Utilitarier,
die wir heute als Realpolitiker bezeichnen würden. Nicht große
Männer, nicht weise Gesetze, habe da jüngst der Daily Telegraph
erklärt, hätten England zu dem gemacht, was es ist, sondern der

große Vorrat und die Wohlfeilheit der Kohlen. Ruskin schlägt
wahrhaft Carlylesche Töne an, um diese Gesinnung zu
charakterisieren.

Es folgt ein feuriger Appell an die künftigen Offiziere, in
unablässigem Streben an Charakter und Bildung zu arbeiten nach
dem Ideal: inleger vitae, scelerisque paras. „Mut ist eine
Selbstverständlichkeit für alle wohlgebornen Jungen ; aber weder
Wahrheitssinn noch feines, gesittetes Wesen (Gentleness) sind eine
Selbstverständlichkeit." Und auf diese Eigenschaften kommt es für ein
Land vor allem an. Ritterlichkeit, Treue, Bescheidenheit ziemen
dem Soldaten namentlich im Verhältnis zu den Frauen.

Diesen Frauen, d. h. den englischen Frauen der höheren
Stände, wendet sich der Vortragende zum Schlüsse zu. Auf ihnen
liegt eine große Verantwortung; sie können am meisten beitragen
zur Beseitigung ungerechter Kriege. Denn sie bestimmen den
Charakter der Männer. Ihre Schuld ist es vor allem, dass noch
nicht die Schwerter in Pflugscharen umgeschmiedet werden können.

„ It is your faalt. Wholly yours. Nur durch euer Gebot, oder doch
mit eurer Erlaubnis, sind Kriege möglich!" Ruskin ist kein
Aristophanes und rückt nicht mit dem von dem genialen Spötter in
seiner Lysistrata den Damen von Hellas empfohlenen Antikriegs-
rezept hervor, er denkt an die sittliche Reinigung der Frauen, an
ihre Befreiung von geistiger Enge und Eigennutz. „Ich sage euch,

wenn der gewöhnliche Verlauf des Krieges, statt den Bauernhütten

die Dächer wegzureißen und den Landwirten die Felder zu
verwüsten, auch nur das chinesische Porzellan in euren Salons

vernichtete, in keinem zivilisierten Lande würde ein Krieg länger
als eine Woche dauern."

* **

Ein merkwürdigerer Vortrag — es ließe sich natürlich aus
Ruskins übrigen Schriften und seinen Briefen noch manches zu

57



diesem Thema zusammentragen — ist wohl noch selten gehalten
worden. Man stelle sich das vor: Ruskin wendet sich an eine
Schar künftiger Offiziere; er beginnt mit einem wahren Hymnus
auf den Krieg und kommt zu dem Ergebnis, der moderne
Maschinenkrieg sei das schrecklichste, unvernünftigste, ignobelste
Schauspiel der Welt. Nach Ruskin wären einzig die Aristokraten
zum Kriegführen da, ungefähr wie zur Zeit der beiden Rosen,
und fast möchte man es als Mangel an Folgerichtigkeit betrachten,
dass er nicht noch weiter ging und den Kampf der Horatier und
Curiatier als das Ideal jeder gewaltsamen Lösung von
Völkerkonflikten hinstellte. Auf den ersten Blick erscheint er als der

konsequenteste Vertreter des Krieges. Das ist die Theorie. Bei
näherem Zusehen ist er der konsequenteste Vertreter des Friedens,
ein Antimilitarist, wie er im Buche steht. Denn der Krieg, wie er
ihn sich wünscht, zvird nicht wiederkehren, und das weiß er selbst

am besten.
In England hat dieser Vortrag Kopfschütteln erregt. Ruskin

gefällt sich in Paradoxen, scheut nicht vor Widersprüchen zurück
und liebt es, Behauptungen aufzustellen, die aller Evidenz zu
spotten scheinen. „An attitude of antagonism to the world" hat
es einer seiner Biographen genannt. Das alles wusste man; aber
hier schien er es schon etwas toll getrieben zu haben. Kein Zweifel,
Ruskin sprach unter dem lebendigen Eindruck des eben beendeten
amerikanischen Sezessionskrieges; dies aber war ein Krieg der
Massen und Maschinen, wie es die Welt bis dahin noch nie
erlebt hatte.

Wenige Jahre nach Ruskins Vortrag, 1868, hat der deutsche

Philosoph Lasson die Schrift veröffentlicht: Das Kulturideal und
der Krieg, wo mit unerbittlicher Konsequenz die Berechtigung, ja
Notwendigkeit des Krieges für den Fortschritt der Menschheit
betont wird. Wer den Staat setzt, setzt auch den Krieg. Alle große
Kultur ist mit lebendigen Staaten verknüpft; deren Emporstreben
vollzieht sich mit Naturnotwendigkeit; die Zertrümmerung des

Schwächlichen, Überlebten ist nur eine Folgeerscheinung. „Ein
Staat kann kein Verbrechen begehen".... „Es ist kein Rechtsgebot,

Staatsverträge zu halten, aber es ist ein Gebot der umsichtigen

Klugheit. "... „ Das höchste Recht, das letzte, liegt im Schwert. "...
„Sieg und Niederlage ist ein Gottesurteil."... Und so weiter, und

58



so weiter Kam Ruskin zu seinen Anschauungen unter dem lähmenden

Eindruck der amerikanischen Ereignisse, so Lasson zu den

seinigen in Erinnerung an den glorreichen Kampf seines Landes

vom Jahre 1866, und in der Ahnung der großen Auseinandersetzung

mit Frankreich. Die Gedanken des Deutschen trennt ein

Abgrund von der Ideenwelt des Briten. Der europäische Krieg wird
wohl keinem kultivierten Menschen die Entscheidung zwischen den

beiden schwer machen, trotz dem systematischen Denken Lassons
und trotz den Widersprüchen und der manchmal geradezu abstrusen

Beweisführung Ruskins.

* *

Dieser Engländer sollte übrigens bald Gelegenheit erhalten,
den Krieg aus der Nähe kennen zu lernen. Im Juli 1870 weilte
er mit guten Freunden wieder einmal im geliebten Berner Oberland,

am Gießbach. Da ging zwischen Deutschland und Frankreich
der Sturm los. Ihr deutscher Aufwärter musste sich, wie Ruskins
Hauptbiograph Collingwood berichtet, plötzlich bei seinem Regimente
stellen, was den englischen Touristen die furchtbaren Ereignisse
fühlbar nahe brachte. Ruskin entschloss sich sofort zur Heimkehr,
auf dem kürzesten Wege durch Frankreich. Er war von den trübsten

Ahnungen erfüllt im Hinblick auf das schöne Land, das er von
ganzem Herzen liebte.

Während er im Britischen Museum Vorbereitungen traf zu den

Vorlesungen des Winters (und deren Frucht das Buch Aratra
Pentelici sein sollte), nahm das Unwetter seinen Lauf. Ruskin wurde
von seinen Freunden aufgefordert, gegen die Verwüstung Frankreichs

seine Stimme zu erheben ; er erwiderte, sie sei unabwendbar.

„Im Oktober las er eine Mitteilung, Rosa Bonheur und Edouard
La Fère hätten die Erlaubnis erhalten, die deutschen Linien zu
passieren, und am folgenden Tage traf èine Meldung aus Strass-

burg ein, dass das Münster, die Bibliothek und die Bildergallerie
zerstört seien. Es schien, diese Verwüstungen seien nur die
Vorboten einer furchtbaren und nicht wieder gut zu machenden
Vernichtung der Pariser Kunstpaläste. Ruskins Sympathien waren
französisch (his heart was with the French), und er brach endlich
das Schweigen in der Bitterkeit seiner Gefühle, indem er die fran-

59



zösische Anarchie geißelte und zeigte, wie der Erfolg der Sieg sei

einer der wahrhaftesten Monarchien und Schulen von Ehre und
Gehorsam, die noch unter Gottes Himmel entstanden seien. Er
hoffte, Deutschland werde jetzt, da es seine Macht bewiesen, sich

zurückziehen, ohne Entschädigung zu verlangen. Doch das hieß

zu viel fordern. Bald wurde Paris selbst der Schauplatz der Kämpfe ;

im Januar 1871 wurde es belagert und beschossen. So viel Arbeit
und Liebe hatte Ruskin auf die französische Gotik verwendet, dass

er es nicht ertragen konnte, sich die geliebte Sainte-Chapelle unter
feindlichem Feuer vorzustellen, ganz zu schweigen von den Schrecknissen

der menschlichen Leiden im Gefolge einer Belagerung. Er
tat sich mit dem Erzbischof (späteren Cardinal) Manning, Professor

Huxley, Sir John Lubbock und James Knowles zusammen zur
Errichtung eines Paris Food Fund, der sich kurz darauf mit dem

Komitee des Lordmayers zur Hilfeleistung an die Belagerten
verband. Am Tage nach dem Aufruf über die Sainte-Chapelle wohnte
Ruskin dem Meeting im Mansion House bei und zeichnete 50 Pfund.
Mit ängstlicher Spannung verfolgte er alle Ereignisse durch den
Sturm der Kommune hindurch bis zum furchtbaren Ende, erbittert
über den Brudermord und die Anarchie, die keine Hilfe aus dem
Mansion House beseitigen oder in ihren Wirkungen aufheben
konnte."

So lesen wir bei Collingwood. Wir denken dabei an das
Verhalten von Ruskins großem Freund Carlyle, der am 11. November
1870 an den Herausgeber der Times die berühmt gewordene
Zuschrift: Latter stage of the French-German war gerichtet hafte und
darin leidenschaftlich für Deutschland Partei ergriff, „that noble,
patient, deep, pious and solid Germany," das endlich seine Einheit

finde und bestimmt sei, die „Königin des Kontinents" zu
werden an Stelle Frankreichs — „vapouring, vainglorious,
gesticulating, quarrelsome, restless and over-sensitive France".

Wie würden sich heute die beiden großen Briten zu den Dingen
stellen? Von Ruskin ist es unschwer zu erraten. Aber Carlyle?

ZÜRICH HERMANN SCHOOP

60


	Ruskin und das Problem des Krieges

