Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 18 (1917)

Artikel: Ruskin und das Problem des Krieges
Autor: Schoop, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ssee, Jad ey, SR 2P U NN, LIRSy 1) (LT A D)
° _..—.I :'_ _ ,.. T8, o"“ !‘q,,.. .’. 3"::0». 5 ““"'-‘0.“’ . ".'.‘. &%‘
T R L X Le® 5. o%% C.o".. St ...‘:.i}' g
b .59 b, 4 -

a¥ -

RUSKIN UND DAS PROBLEM
DES KRIEGES

Im Dezember 1865 hielt John Ruskin vor der koniglichen
Militirakademie zu Woolwich einen Vortrag {iber das Thema Der
Krieg, er ist iibergegangen in den im Jahre darauf verdifentlichten
Band The Crown of Wild Olives. Wiewohl der Kredit dieses
Schriftstellers etwas gesunken ist, wird er noch auf Generationen
hinaus tiefen Einfluss iiben, zum mindesten in der angelsidchsischen
Welt; es ist also keine verlorene Miihe, dass man sich mit ihm
abgibt, selbst wenn er scheinbar abschweift von seinen &sthetischen
und sozialpolitischen Spezialstudien.

Um sein Publikum zu packen, liebt es Ruskin in seinen Vor-
trdgen, ein Thema da anzufassen, wo er ein lebhaftes Interesse
voraussetzen darf. Er stellt den jungen Kriegern das Problem so:
Inr werdet euch wundern, warum ich, der Asthet und Kunsttheo-
retiker, zu euch iiber den Krieg spreche. Das hat seinen guten Grund.
Kunst und Krieg gehoren zusammen, ohne grofle kriegerische
Epochen keine Zeiten der Kunstbliite. ,Alle reinen und edlen Kiinste
des Friedens ruhen auf dem Fundament des Krieges; noch nie ist
eine grofie Kunst auf Erden entstanden, wenn nicht in einer Krieger-
nation. Es gibt keine Kunst in einem Hirtenvolk, solange es
friedlich bleibt. Es gibt keine Kunst in einem Bauernvolk, solange
es friedlich bleibt.“ Handel und Industrie sind der Kunst direkt
feindlich; nur unter Kdmpfen wird sie geboren und erhalten.

Eine Einleitung, die von den ersten Worten an die Aufmerksam-
keit dieser Zuhorerschaft fesseln musste. Ist es nichi die bei Aus-

49



bruch des Weltkrieges mit gewaltigem Pathos verkiindete These:
Der Krieg ist die Grundlage aller Kultur? Ruskin rdumt ein, dass
seine Worte die Horer iiberraschen, ja befremden miissen, da nach
allgemeiner Auffassung die Krieger dazu da sind, die Werke des
Friedens zu schiitzen, unter Umstdnden auch zu zerstdren, nicht
aber sie zu schatien. | |

-Dass der Krieg Kunstwerke zerstdren kann, erklart Ruskin
selbst in Venedig erlebt zu haben. Der seiner Meinung nach grofite
aller venezianischen Maler, somit der grofite aller Maler, ist Tintoretto.
Ruskin sah drei seiner groflartigsten Bilder von &sterreichischen
Kanonenkugeln zerfetzt. 1) Trotzdem!

Und nun gibt Ruskin einen Exkurs diber die kunstschépferischen
Volker der Geschichte. Dies waren im Altertum die Agypter, ,die
grofie Kriegernation, die alle mechanische Betdtigung verachtete
und das friedliche Hirtenleben hasste“, und die Griechen, bei denen
alle Kunst sich auf den Krieg bezieht und auch das religidése Leben
Kampf und Krieg heiligt, nur dass zum Gliick sie keine Krieger-
kaste besafien und die friedliche Titigkeit des Hirten und Bauern
ehrten. Eine Kriegernation muss jedoch, um eine grofle Kunst zu
schaffen, auch kiinstlerisch veranlagt sein. Die Romer, das nichste
militdrisch hervortretende Volk, sind es nicht; aber wiren sie nicht
weit eher Ackerbauer als Soldaten? Der Krieg erscheint ihnen
als praktische, nicht als poetische Handlung; ihr Ziel ist: pacis
imponere morem. Und so verléscht die Kunst, bis germanische
Rittertugenden sie zu neuem Leben entfachen; mit ihnen kehrte
die leidenschaitliche Freude am Kampife um des Kampfes willen
zurtick. In Frankreich, England, Spanien unter kriegerischen Kénigen,

1) Chateaubriand. /tinéraire de Paris a Jérusalem: ,lIl faut que des Véni-
tiens viennent, au milieu des lumiéres du dixseptiéme siécle, canonner les monu-
ments de Périclés; ils tirent & boulets rouges sur les Propylées et le temple de
Minerve; une bombe tombe sur ce dernier édifice, enfonce la vofite, met a feu
des barils de poudre, et fait sauter en partie un édifice qui honorait moins les
faux dieux des Grecs que le génie de ’homme.“

In einer Anmerkung fiigt Chateaubriand dem hinzu:

,L'invention des armes & feu est encore une chose fatale pour les arts. Si
les Barbares avaient connu la poudre, il ne serait pas resté un édifice grec ou
romain sur la surface de la terre; ils auraient fait sauter jusqu’'aux pyramides,
quand ce n’efit été que pour y chercher des trésors. Une année de guerre parmi
nous détruit plus de monuments qu'un siécle de combats chez les anciens. Il

semble ainsi que tout s’oppose chez les modernes a la perfection de l'art: leurs
pays, leurs meeurs, leurs coutumes, leurs vétements, et jusqu’a leurs découvertes.“

50



in Italien unter kriegerischen Fiirsten und Stadten bliihten die Kiinste
herrlich empor. Langer Friede hat ihren Verfall zur Folge. Man
kdonnte nun sagen: Mogen die Kiinste zugrunde gehen, wenn
sie nur um solchen Preis gedeihen! Aber sie diirfen nicht nach
dem Mafistab der Niitzlichkeit bewertet werden. Sie sind der Aus-
druck der hochsten Fihigkeiten des Menschen; ein Staat, der sie
nicht kennt, wird der grofiten mainnlichen Tugenden bar sein.
Es ist eine furchtbare Wahrheit: nicht Friede und geistiges Streben,
Friede und Reichtum, Friede und Zivilisation sind korrelative Be-
griffe, sondern Friede und Sensualitit, Friede und Eigennutz, Friede
und Korruption, Friede und Tod.

In der ganzen neudeutschen Kriegsliteratur wiissten wir nichts
zu nennen, das beredter den Krieg verherrlichte, als diese Worte
des Englianders Ruskin. Aber schon beginnt er mit seinen Ein-
schrdnkungen, und so entsteht zuletzt aus seinem Vortrag etwas,
das der Eingang im entferntesten nicht erwarten lie8. Der Zweck
war erreicht, die Aufmerksamkeit der Zuhorer erregt; nun konnte
Ruskin mit seinen innersten Gedanken heraustreten.

Zundchst einmal: Nicht alle Kriege schaffen Kulturgiiter von
bleibendem Wert. Kulturgtiter kdnnen nicht entstehen, wo wie
Wolisherden Scharen Halbwilder hervorbrechen (Genserich und
Suworow), wo Bergvolker stets zu Kampf und Raub aufgelegt sind
(die Schotten), wo ein starkes, friedliches Volk fiir seine Existenz
kdmpft (die Schweizer gegen Osterreich), wo ehrgeizige Nationen
fir die Ausdehnung ihrer Macht Kriege fiihren (Napoleon). All
das schafft nur Griaber. Der schopferische Krieg ist derjenige, wo
die Unruhe und Freude am Kampf diszipliniert sind und sich in
schones Spiel verwandeln, wo der nattirliche Ehrgeiz und die Macht-
liebe zur Beseitigung vorhandener Ubel dienen, und wo der Instinkt
der Selbsterhaltung geheiligt wird durch die Gréfle und Reinheit
der staatlichen Einrichtungen, die es zu verteidigen gilt.

Warum, fragen wir, hat Ruskin die Schweiz dort und nicht
hier erwahnt? Zwar ging nicht eine grofie Kunst aus ihren Frei-
heitskimpfen hervor; aber er sagt es ja selber: ,Zu solchen Kriegen
sind alle Mdnner durch Geburt bestimmt; in solchen Kémpien sein
Leben zu verlieren mag fiir jeden rechten Mann ein Gliick be-
deuten, und solchen Taten sind, durch alle Zeitalter, die heiligsten
Giiter und Tugenden der Menschheit entsprossen.“

51



Ruskin teilt alle Kriege in drei Kategorien: Kriege als Ubung
und Spiel; Kriege zu Zwecken der Herrschait; Verteidigungskriege.

In der Vergangenheit, meint Ruskin, sei der Krieg Spie/ und
Sport eher als alles andere gewesen in den Klassen, die dafiir
verantwortlich waren. Er war ein Zeitvertreib fiir sonst Miflige.
‘Wer immer ernste Pflichten zu erfiillen hatte, dachte zuerst an sie,
nicht an Waffenspiel und Kampf. Ruskin geht so weit, die Menschen
zu scheiden in solche, die arbeiten, und solche, die spielen; in
solche, die Giiter schaffen, und in solche, die sie geniefien. Die
Zoglinge der Militdrakademie, zu denen er sprach, waren fiir ihn
Angehorige der zweiten Art, Bevorrechtete. Krieg ist gut und recht,
solange er von Miifligen gegen Miiflige geftihrt wird; schrecklich
wird er, sobald auch die andern, die von Natur Friedlichen, weil
Tatigen, dazu gendtigt werden. Und wie die jungen Herrensdhne,
apostrophiert Ruskin auch den weiblichen Teil seiner Zuhé6rerschatt,
Damen der Gentry und Nobility. Grof}, erhaben kénne der Kampf
zwischen Angehorigen ihrer Kaste sein; aber furchtbar sei es, wenn,
zu ihrem Ergdétzen, auch die Massen in die Arena gefiihrt werden,
wie die Gladiatoren des Altertums.

Nach Ruskin rechtfertigt nicht einmal die Bebauptung, wo es
den Schutz heiliger nationaler Interessen gelte, seien Kriege unver-
meidlich, ein solches Vorgehen. Er zitiert folgende Kraitstelle aus
dem Sarfor Resartus seines Freundes Carlyle:

.Im britischen Dorfe Dumdrudge sind aus ca. 500 Menschen 30 kraftige
Midnner ausgewdhlt und zum Kriege abgerichtet worden, ebenso viele in irgend
einem franzdsischen Dumdrudge. In einem siidspanischen Orte stofien sie auf-
einander. Der Befehl Feuer ertdnt, sie schlagen sich tot, und statt 60 tiichtiger
Handwerker und Bauern hat die Welt 60 Leichen, die es einzuscharren gilt.
Hatten diese Leute Hédndel mit einander? So tatig der Teufel auch sei, nicht
im geringsten. Sie lebten ferne von einander, waren sich véllig fremd; ja, in
dieser weiten Welt war sogar unbewusst, durch den Handel, eine Art Hilfs-
verhiltnisses zwischen ihnen entstanden. Wie dann aber? Einfaltspinsel! Die,
welche iiber sie regierten, waren aneinander geraten; statt sich gegenseitig tot
zu schieBen, waren sie schlau genug, es so einzurichten, dass diese bedauerns-
werten Dummkopfe sich niederknallen lieSen.*

Ruskin stimmt Carlyle bei, dass dies nicht der Weg ist, Kriege
zu fiihren. Die Regierenden selbst sollen ihre Differenzen aus-
fechten. Ein Turnier war eine edlere Beschiftigung als eine Steeple-
Chase, und es mag noch so sehr die ganze Welt sich dem Sport
hingeben, die edelsten Eigenschaften wird er nicht aus der Rasse

52



herausholen. Ein Bildhauer kann einen Ritter, mit Schwert und
Schild, fiir Westminster meifieln; wird er einen Menschen in Stein
oder Erz verewigen mit Cricketball und Schlagbrett? Besser ist es,
ein Gentleman sitze auf einem Schlachtross, als auf einem Renn-
pierd, besser, er erschlage seinen Nachbarn, als dass er ihn betriigt.

Im ernsten Kriegsspiel zeigt sich eben allein die Personlich-
keit: ,the full personal power of the human creature“. Da erweist
sich, wer der Beste ist, der Tiichtigste, der mit dem edelsten Blut,
der Uneigenniitzigste, der Furchtloseste, der Kaltbliitigste, der mit
dem sichersten Auge und der schnellsten Hand. Nur wo der Tod
das Ende ist, k6nnen alle Eigenschaften der Seele und des Leibes
zur vollen Entfaltung kommen.

Aber eine neue Einschrinkung ! Der Kampf muss wirklich
diese Eigenschaften des Leibes und der Seele zur Entfaltung bringen.
Er darf nichi dadurch entschieden werden, dass der eine iiber das
langste Geschiitz, das beste Pulver oder den dicksten Baum zu
seinem Schutze verfiigt. Ruskin zitiert zwei Auisdtze seines Lands-
mannes Helps iiber Krieg und Regierung, wo die stirksten Argu-
mente gegen den Krieg als solchen vorgebracht seien. Stichhaltig
seien sie indessen nur gegen den modernen Krieg, ,den wissen-
Schaftlichen, den chemischen, den mechanischen Krieg“?), dessen
Waffen schlimmer sind als der vergiftete Pfeil des Wilden, den

1) Es soll bei diesem Anlass einmal auf eine Stelle in den Lettres Persanes
hingewiesen werden, wo Montesquieu seine Orientalen auch der Frage der fort-

wdhrenden Verbesserung der Kriegsmittel ihre Aufmerksamkeit schenken ldsst.
Rhédi schreibt an Usbek:

,Je tremble toujours qu'on ne parvienne a la fin 4 découvrir quelque secret
qui fournisse une voie plus abrégée pour faire périr les hommes, détruire les
peuples et les nations entiéres.”

Worauf Usbek antwortet:

»Tu crains, dis-tu, que I'on n’invente quelque maniére de destruction plus
cruelle que celle qui est en usage. Non: si une fatale invention venait 4 se dé-
couvrir, elle serait bientdt prohibée par le droit des gens; et le consentement
unanime des nations ensevelirait cette découverte. Il n’est point de lintérét des
princes de faire des conquétes ‘par de pareilles voies: ils doivent chercher des
sujets et non pas des terres.

Tu te plains de linvention de la poudre et des bombes; tu trouves
étrange qu’il n'y ait plus de place imprenable: c’est-a-dire que tu trouves étrange
que les guerres soient aujourd’hui terminées plus tot qu’elles ne I'étaient autrefois.”

Wenn dieser Perser heute Europa wiedersihe! Heute ist die Kriegstechnik
fir Angriff und Verteidigung derart entwickelt, dass das altkastilianische Sprich-
wort: El vencido vencido, y el vencidor perdido erst jetzt seine ganze Bedeutung
erlangt.

53



Krieg, der Hunderttausende gegen einander fiihrt und durch die
Mordwerkzeuge neuester Technik in Leichenhaufen verwandelt.
Sich salbend und mit Krinzen die Stirn umwindend, schritten die
alten Dorer zum Kampf. Das war heidnische Art; der amerikanische
Sezessionskrieg zeigte die moderne christliche Methode. Man ver-
gleiche! Die entscheidende Schlacht von Korinth gewannen die
Spartaner mit dem Verlust von acht Mann; die Partei, welche bei
Gettysburg das Feld behauptete, ohne weiteren Erfolg, hatte
ca. 30,000 Mann eingebiifit.

Und nun der Krieg, den ein Volk fiihrt, um die Herrschaft
iiber andere Nationen zu erringen. Ruskin glaubt fest an den
Adel in der menschlichen Natur. Dies sollte aber am ehesten gelten
von denen, die schon durch die Geburt iiber die andern hinaus-
ragen. Generous, gentle sind Begriffe, die urspriinglich ,reines
Blut“ bedeuten und sich dann, ganz naturgemifl, gewandelt haben;
heute bezeichnen sie Edelmut, Giite, Milde. Wie kommt es aber
nun, dass die Edelsten der Edlen, die Fiirsten, die Konige, diese
Giite, diesen Edelmut so selten hervortreten lassen? Andernfalls
wiren Eroberungskriege nicht so héufig. Sie sind stolz, sie lieben
die Macht? ,Nennt ihr es Macht in einem Kinde, das die Erlaubnis
erhielt, mit den Riddern und Ventilen einer gewaltigen Maschine
zu spielen und nun, aus Freude an ihrem Get6se, daran herum-
tdndelt, bis die Beriihrung an einer Stelle, wo sie unterbleiben
sollte, alles in die Luit jagt? Welche Maschine ist aber so gewaltig
und geheimnisvoll, wie der Geist einer Nation? Welche Bewegung
eines Kindes so leichtfertig, wie das Wort eines selbstsiichtigen
Konigs?“ Bisher hatten die Geschichtsschreiber nichts als Lob und
Ruhm fiir solche Herrscher iibrig; die logische Folgerung war,
»dass alle Macht weise und segenbringend ist“. Ein dahintreibendes
Feuerschiff kann eine Flotte vernichten, ein Leichnam eine Nation
vergiften; was aber vermag erst ein Konigtum, das sich selbst
tiberlassen bleibt? Nein, es gibt nur eine MachtduBlerung in der
Welt, sie heifit, helfen, nur ein Ziel des Ehrgeizes, es heifit, retten!

Nicht die Zahl der Einwohner, nicht die Grofle des Gebiets,
sondern die Tiichtigkeit und Rechtschaffenheit der Menschen, ihre
Einigkeit und Loyalitit bedingen die Kraft eines Staates. Fremde
Volker an sich ketten heift nicht stirker werden. Osterreich war
nicht stirker, sondern schwicher durch seine Gewaltherrschaft in

o4



der Lombardei; Indien wird erst in dem Moment bewiesen haben,
dass es fiir England ein Element der Stirke ist, da sich der eng-
lische Einfluss als Wohltat fiir die einheimische Rasse heraus-
gestellt hat. .

Aber Ruskin ist nicht, wie so lange der Amerikaner Bryan, ein
Vertreter der Peace at any Price-Theorie. Eine Nation muss immer
zum Kriege bereit sein. Unter Umstdnden sogar zum Angriffskriege,
ndmlich dann, wenn sie erkennt, dass es fiir Recht und Gesittung
einzutreten gilt. Ein reines nationales Gewissen wird da entscheiden.
Kein rechter Mann wird bei einem Zank lange im Zweifel sein,
wo er seine Hilfe anzubieten hat. Ruskin beklagt (wir sind im
Jahre 1865), dass England in den letzten zehn Jahren an Ehre und
moralischem Gewicht eingebiifit habe. ,Wir kdmpften, da wo wir
nicht hitten kdmpfen sollen, fiir Gewinn, und wir sind passiv ge-
wesen, wo wir nicht hatten passiv sein sollen, aus Furcht. Ich
sage euch, das Prinzip der Nichtintervention, das jetzt unter uns
gepredigt wird, ist so eigensiichtig und grausam, wie die drgste
Gier nach Eroberungen, und unterscheidet sich davon nur dadurch,
dass sie nicht allein bosartig, sondern feig ist.”

Endlich der Krieg zur Verleidigung des heimischen Boderns,
von Haus und Herd. Aber Ruskin sagt da nicht heraus, was wir
von ihm erwarten; er hilt sich nicht einfach an den Grundsatz,
den wir von Montesquieu, ebenfalls in den Lefires Persanes, so
biindig formuliert finden: ,Il n’y a que deux sortes de guerres
justes; les unes qui se font pour repousser un ennemi qui attaque,
les autres pour secourir un allié qui est attaqué.“

Ruskin sucht auf Umwegen desto sicherer ans Ziel zu gelangen.
Er bestrebt sich, seinen jungen Zuho6rern zuerst einmal zu zeigen,
was es heifit, als Soldat, als Offizier dem Lande zu dienen. Als
sentimentale Schulknaben habt ihr euch fiir die militdrische Lauf-
bahn entschieden, ruft er ihnen zu. Warum? Aus Liebe zu Aben-
teuern, aus Streben nach Ruhm, aus Lust am bunten Tuch. Ein
junger Mensch tritt lieber in die Garde ein als in ein Kaufhaus.
Inr sprecht von Pilichten gegen das Land? ,Es ist jetzt eine
hohere Pilicht, Ernten einzuheimsen, als sie zu verbrennen, Hiuser
zu bauen, als sie zu bombardieren, Geld durch eigene Arbeit zu
erwerben, um den Menschen damit zu helfen, als anderer Leute
Arbeit mit Steuern zu belasten, um die Mittel zum Menschenmord

55



aufzutreiben, mit einem Wort eine hoéhere Pflicht, ehrlich und
uneigenniitzig zu leben, als ehrlich und uneigenniitzig zu sterben.*

Hieran kniipft Ruskin ernste Mahnungen an die kiinftigen
Oifiziere. Die Rolle des Soldaten im modernen Staate wird
ihnen in neuem Lichte gezeigt. Seine Worte rufen uns unwillkiir-
lich den Titel eines Werkes in Erinnerung, welches ein fran-
zosischer Offizier, der gleichzeitig ein grofier Dichter war, einige
Jahrzehnte vorher, direkt nach der napoleonischen Aera, geschrieben
hatte, Alfred de Vignys Servitude et Grandeur militaires. Nach
Ruskin ist das Los des Soldaten, der, ohne selbst zu urteilen,
jeden Augenblick bereit sein muss, sein Leben in die Schanze zu
schlagen, a state of slavery. Aller duflere Glanz kann dariiber
nicht hinwegtiuschen. Er ist nicht sein eigener Herr, er hat einen
Meister {iber sich. England ist dieser Herr und Meister. ,Wie,
wire es nicht moglich, dass ihr selbst der beste Teil dieses Eng-
land seid, dass ihr, die ihr Sklaven geworden, die Herren sein
solltet, diejenigen aber, welche die Herren spielen, die Sklaven?
Ist es ein edles, grofiherziges England, dessen Gebot ihr zu er-
filllen habt, gut so; aber sonst? Ihr wart zu stolz, Kramer zu
werden; seid ihr damit zufrieden, die Diener von Krdamern zu sein ?¢

Daraus zieht Ruskin die fiir den modernen Staat allerdings
hochst gefihrliche Folgerung, dass der rechte Soldat, der ideale
Krieger, nicht zum passiven Gehorsam verdammt werden kann.
,In eurem Lager ist Osterreich!“ hatte Grillparzer den Soldaten
Radetzkys zugerufen; Ruskin vertritt einen #hnlichen Standpunkt.
,Kein Land erfreut sich voller Gesundheit, das, wenn auch nur
in geringem Mafle, seine Zivil- und Militdrgewalt voneinander
getrennt hat.“* Es gehe nicht an, den besten Teil der Nation, die
Tapferen, Uneigenniitzigen, Opferfreudigen, abzusondern und zur
bloflen Waffe zu degradieren, um dafiir dem wertlosesten Teil der
Nation, den Feigen, Treulosen, Eigenniitzigen, die Entscheidung
in die Hand zu geben. Ein rechter Soldat ist bereit zu sterben
nur fiir ein Land, das dieses Opfers wert ist. ,Einen Staat ohne
Tugend, ohne Gesetze und ohne Ehre zu verteidigen ist er nicht
verpflichtet, vielmehr verbunden, mit seiner eigenen Hand zu
beseitigen, was er als widrig darin erkennt. Die Tapfersten, die
Weisesten sollen die Verantwortung tragen; dann nur kann es nie
um England schlimm stehen.“

56



Mit Vehemenz wendet sich Ruskin, hier wie in allen seinen
Schriften, gegen die verichtliche Staatsauffassung der Utilitarier,
die wir heute als Realpolitiker bezeichnen wiirden. Nicht grofie
Minner, nicht weise Gesetze, habe da jiingst der Daily Telegraph
erkldrt, hitten England zu dem gemacht, was es ist, sondern der
grofle Vorrat und die Wohlieilheit der Kohlen. Ruskin schligt
wahrhaft Carlylesche Toéne an, um diese Gesinnung zu charak-
terisieren.

Es folgt ein feuriger Appell an die kiinftigen Offiziere, in un-
abliassigem Streben an Charakter und Bildung zu arbeiten nach
dem ldeal: integer wvitae, scelerisque purus. ,Mut ist eine Selbst-
verstindlichkeit fiir alle wohlgebornen Jungen; aber weder Wahr-
heitssinn noch feines, gesittetes Wesen (Gentleness) sind eine Selbst-
verstandlichkeit.“ Und auf diese Eigenschaften kommt es fiir ein
Land vor allem an. Ritterlichkeit, Treue, Bescheidenheit ziemen
dem Soldaten namentlich im Verhilinis zu den Frauen.

Diesen Frauen, d.h. den englischen Frauen der hoheren
Stiande, wendet sich der Vortragende zum Schlusse zu. Auf ihnen
liegt eine grofle Verantwortung; sie kdnnen am meisten beitragen
zur Beseitigung ungerechter Kriege. Denn sie bestimmen den
Charakter der Minner. Ihre Schuld ist es vor allem, dass noch
nicht die Schwerter in Pilugscharen umgeschmiedet werden kénnen.
oAt is your fault. Wholly yours. Nur durch euer Gebot, oder doch
mit eurer Erlaubnis, sind Kriege moglich!“ Ruskin ist kein Ari-
stophanes und riickt nicht mit dem von dem genialen Spdtter in
seiner Lysistrata den Damen von Hellas empfohlenen Antikriegs-
rezept hervor, er denkt an die sittliche Reinigung der Frauen, an
ihre Beireiung von geistiger Enge und Eigennutz. ,Ich sage euch,
wenn der gewdhnliche Verlauf des Krieges, statt den Bauern-
hiitten die Dacher wegzureilen und den Landwirten die Felder zu
verwiisten, auch nur das chinesische Porzellan in euren Salons
vernichtete, in keinem zivilisierten Lande wiirde ein Krieg ldnger
als eine Woche dauern.“

*

Ein merkwiirdigerer Vortrag — es liefle sich natiirlich aus
Ruskins {ibrigen Schriften und seinen Briefen noch manches zu

o7



diesem Thema zusammentragen — ist wohl noch selten gehalten
worden. Man stelle sich das vor: Ruskin wendet sich an eine
Schar kiinftiger Offiziere; er beginnt mit einem wahren Hymnus
auf den Krieg und kommt zu dem Ergebnis, der moderne Ma-
schinenkrieg sei das schrecklichste, unverniinftigste, ignobelste
Schauspiel der Welt. Nach Ruskin wiren einzig die Aristokraten
zum Kriegfilhren da, ungefihr wie zur Zeit der beiden Rosen,
und fast moéchte man es als Mangel an Folgerichtigkeit betrachten,
dass er nicht noch weiter ging und den Kampi der Horatier und
Curiatier als das Ideal jeder gewaltsamen Losung von Volker-
konflikten hinstellte. Auf den ersten Blick erscheint er als der
konsequenteste Vertreter des Krieges. Das ist die Theorie. Bei
ndherem Zusehen ist er der konsequenteste Vertreter des Friedens,
ein Antimilitarist, wie er im Buche steht. Denn der Krieg, wie er
ihn sich wiinscht, wird nicht wiederkehren, und das weifl er selbst
am besten.

In England hat dieser Vortrag Kopischiitteln erregt. Ruskin
gefdllt sich in Paradoxen, scheut nicht vor Widerspriichen zuriick
und liebt es, Behauptungen aufzustellen, die aller Evidenz zu
spotten scheinen. ,An attitude of antagonism to the world“ hat
es einer seiner Biographen genannt. Das alles wusste man; aber
hier schien er es schon etwas toll getrieben zu haben. Kein Zweifel,
Ruskin sprach unter dem lebendigen Eindruck des eben beendeten
amerikanischen Sezessionskrieges; dies aber war ein Krieg der
Massen und Maschinen, wie es die Welt bis dahin noch nie
erlebt hatte.

Wenige Jahre nach Ruskins Vortrag, 1868, hat der deutsche
Philosoph Lasson die Schrift veroffentlicht: Das Kulturideal und
der Krieg, wo mit unerbittlicher Konsequenz die Berechtigung, ja
Notwendigkeit des Krieges fiir den Fortschritt der Menschheit be-
tont wird. Wer den Staat setzt, setzt auch den Krieg. Alle grofie
Kultur ist mit lebendigen Staaten verkniipft; deren Emporstreben
vollzieht sich mit Naturnotwendigkeit; die Zertrimmerung des
Schwichlichen, Uberlebten ist nur eine Folgeerscheinung. ,Ein
Staat kann kein Verbrechen begehen“.... ,Es ist kein Rechts-
gebot, Staatsvertrige zu halten, aber es ist ein Gebot der umsich-
tigen Klugheit.“... ,Das h6chste Recht, das letzte, liegt im Schwert.“...
»oleg und Niederlage ist ein Gottesurteil.“... Und so weiter, und

o8



so weiter! Kam Ruskin zu seinen Anschauungen unter dem liahmen-
den Eindruck der amerikanischen Ereignisse, so Lasson zu den
seinigen in Erinnerung an den glorreichen Kampif seines Landes
vom Jahre 1866, und in der Ahnung der grofien Auseinander-
setzung mit Frankreich. Die Gedanken des Deutschen trennt ein
Abgrund von der Ideenwelt des Briten. Der europdische Krieg wird
wohl keinem kultivierten Menschen die Entscheidung zwischen den
beiden schwer machen, trotz dem systematischen Denken Lassons
und trotz den Widerspriichen und der manchmal geradezu abstrusen
Beweisfiihrung Ruskins.

Dieser Engldnder sollte iibrigens bald Gelegenheit erhalten,
den Krieg aus der Ndhe kennen zu lernen. Im Juli 1870 weilte
er mit guten Freunden wieder einmal im geliebten Berner Ober-
land, am Gieflbach. Da ging zwischen Deutschland und Frankreich
der Sturm los. Thr deutscher Aufwirter musste sich, wie Ruskins
Hauptbiograph Collingwood berichtet, plétzlich bei seinem Regimente
stellen, was den englischen Touristen die furchtbaren Ereignisse
fiihlbar nahe brachte. Ruskin entschloss sich sofort zur Heimkehr,
auf dem kiirzesten Wege durch Frankreich. Er war von den triibsten
Ahnungen erfiillt im Hinblick auf das schéne Land, das er von
ganzem Herzen liebte.

Wihrend er im Britischen Museum Vorbereltungen traf zu den
Vorlesungen des Winters (und deren Frucht das Buch Arafra
Pentelici sein sollte), nahm das Unwetter seinen Lauf. Ruskin wurde
von seinen Freunden aufgefordert, gegen die Verwiistung Frank-
reichs seine Stimme zu erheben; er erwiderte, sie sei unabwendbar.

,Im Oktober las er eine Mitteilung, Rosa Bonheur und Edouard
La Feére héitten die Erlaubnis erhalten, die deutschen Linien zu
passieren, und am folgenden Tage traf eine Meldung aus Strass-
burg ein, dass das Miinster, die Bibliothek und die Bildergallerie
zerstort seien. Es schien, diese Verwiistungen seien nur die Vor-
boten einer furchtbaren und nicht wieder gut zu machenden Ver-
nichtung der Pariser Kunstpaldste. Ruskins Sympathien waren
franzosisch (kis heart was with the French), und er brach endlich
das Schweigen in der Bitterkeit seiner Gefiihle, indem er die fran-

39



zosische Anarchie geiflelte und zeigte, wie der Erfolg der Sieg sei
einer der wahrhaftesten Monarchien und Schulen von Ehre und
Gehorsam, die noch unter Gottes Himmel entstanden seien. Er
hofite, Deutschland werde jetzt, da es seine Macht bewiesen, sich
zurfickziehen, ohne Entschddigung zu verlangen. Doch das hiefl
zu viel fordern. Bald wurde Paris selbst der Schauplatz der Kampfe;
im Januar 1871 wurde es belagert und beschossen. So viel Arbeit
und Liebe hatte Ruskin auf die franzosische Gotik verwendet, dass
er es nicht ertragen konnte, sich die geliebte Sainte-Chapelle unter
feindlichem Feuer vorzustellen, ganz zu schweigen von den Schreck-
nissen der menschlichen Leiden im Gefolge einer Belagerung. Er
tat sich mit dem Erzbischof (spiteren Cardinal) Manning, Professor
Huxley, Sir John Lubbock und James Knowles zusammen zur
Ermichtung eines Paris Food Fund, der sich kurz darauf mit dem
Komitee des Lordmayers zur Hilfeleistung an die Belagerten ver-
band. Am Tage nach dem Aufruf iiber die Sainte-Chapelle wohnte
Ruskin dem Meeting im Mansion House bei und zeichnete 50 Pfund.
Mit dngstlicher Spannung verfolgte er alle Ereignisse durch den
Sturm der Kommune hindurch bis zum furchtbaren Ende, erbittert
iiber den Brudermord und die Anarchie, die keine Hilfe aus dem
Mansion House beseitigen oder in ihren Wirkungen autheben
konnte.“

So lesen wir bei Collingwood. Wir denken dabei an das Ver-
halten von Ruskins grofilem Freund Carlyle, der am 11. November
1870 an den Herausgeber der 7imes die beriihmt gewordene Zu-
schrift: Latfer stage of the French-German war gerichtet hatte und
darin leidenschaftlich fiir Deutschland Partei ergriff, ,that noble,
patient, deep, pious and solid Germany,“ das endlich seine Ein-
heit finde und bestimmt sei, die ,Konigin des Kontinents“ zu
werden an Stelle Frankreichs — ,vapouring, vainglorious, gesti-
culating, quarrelsome, restless and over-sensitive France*.

Wie wiirden sich %eute die beiden grofien Briten zu den Dingen
stellen? Von Ruskin ist es unschwer zu erraten. Aber Carlyle?

ZURICH HERMANN SCHOOP

oo

60



	Ruskin und das Problem des Krieges

