Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 17 (1916-1917)

Artikel: Demokratie und Biologie

Autor: Vogler, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749248

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEMOKRATIE UND BIOLOGIE

,Der Gedanke der Gleichberechtigung, unser demokratisches
Ideal, ist die unerldssliche Voraussetzung fiir das Aufbliihen unserer
nationalen Kultur.“ (Falke.)

Es geniigt aber nicht, wenn wir uns nur gefithlsmaBig, gewisser-
maflen aus Tradition zur Demokratie bekennen. Das Ideal muss
auch standhalten kénnen, wenn verstandesmiflig Kritik daran an-
gelegt wird.

Kommen wir in den Fall, mit Gegnern der Demokratie dis-
kutieren zu miissen, so werden uns hidufig neben andern auch
ynaturwissenschaftliche“ Argumente entgegengehalten. Speziell die
moderne Biologie muss ihnen solche liefern. Und sind es auch
oft nur Schlagworte, so ist doch zu bedenken, dass auch diese
ihre Wirkung nicht verfehlen, namentlich vor einem Publikum, das
von Biologie meist nur eine sehr blasse Ahnung hat oder seine
sdmtlichen biologischen Kenntnisse aus einer populdr-wissenschaft-
lichen Literatur schopft, die an und fiir sich schon bewusst oder
unbewusst tendenzids ist, durchtrdnkt mit dem Geist der Lebens-
und Staatsauffassung ihres Ursprungslandes. Dieses Ursprungsland
aber ist in mindestens neunzig von hundert Fillen die grofie
Nachbarmonarchie.

So diirfte es nicht unangebracht sein, an dieser Stelle einmal
das demokratische Ideal im Lichte der Biologie zu betrachten.
Selbstverstandlich ist es unmdéglich, in einem kleinen Aufsatz das
Thema irgendwie erschopfend zu behandeln. Ich muss mich auf
einige Streiflichter beschrianken.

Dabei ist wohl kaum notig, ausdriicklich zu betonen, dass
ich nicht der Meinung bin, mit meinen Ausfiihrungen die Uber-
legenheit der Demokralie ,naturwissenschaftlich beweisen“ zu kénnen.
Analogieschliisse, um solche handelt es sich doch zum gréfiten
Teil, sind ja nie zwingend.

Man kann sich sogar fragen, ob die Aufstellung solcher Ana-
logien {iberhaupt erlaubt sei. Gewiss wurde und wird damit viel-
fach Unfug getrieben und liegt darin eine nicht zu unterschitzende
Gefahr, dass man selber, oder der Leser, den Argumenten eine
Beweiskraft zuerkennt, die ihnen gar nicht innewohnt. Dieser Gefahr
entgeht man aber, wenn man sich stets bewusst bleibt, dass die

213



naturwissenschaftliche Betrachtungsweise nicht direkt auf die Ge-
schichte iibertragen werden darf, dass Analogien eben stets nur
Gleichnisse sind, die nur bis zu einem gewissen Punkt durchgefiihrt
werden diirfen.

Eine Rechtfertigung von Betrachtungen dieser Art liegt tibrigens,
ganz abgesehen davon, dass doch das Leben auf der Erde
eine Einheit bildet und auch der Mensch seinen Gesetzen unter-
worfen ist, schon in einem psychologischen Zwang zu solchen
und #dhnlichen Parallelen. Wer in der Denkweise einer bestimmten
Wissenschait lebt, wird nicht darum herum kommen, auch andere
Gebiete menschlichen Wissens und Schaifens gelegentlich unter
dem Gesichtswinkel seiner Wissenschaft zu betrachten.

Der Biologe weify dabei ganz gut, dass er mit seiner Methode
historisch-ethische Probleme, ein solches ist ja die Demokratie vor
allem, nicht /dsen wird. Aber er kann dem Problem vielleicht eine
neue Seite abgewinnen, den einen oder andern Punkt in ein neues
Licht setzen und so zum Nachdenken und zur Diskussion anregen.

Seit Menenius Agrippa mit seinem Gleichnis vom Magen und
den Gliedern einen so grofien Erfolg bei den rebellischen Plebejern
auf dem heiligen Berg erzielte, ist jene Vergleichung des mensch-
lichen Staates mit dem Korper eines hochdifferenzierten Lebewesens
gar oft wiederholt worden. Das ist die einfachste Art biologischer
Betrachtung menschlicher Verhiltnisse: wie im Lebewesen die
einzelnen Organe gegenseitig auf einander angewiesen sind, wie
das Ganze nur gedeihen kann, wenn jedes Organ gesund ist und
seine Pilicht tut, so kann auch der Staat nur gedeihen durch pilicht-
getreue Arbeit aller seiner Glieder.

Diese Weisheit gilt heute noch. Und je mehr wir in den Bau
des tierischen Korpers Einblick erhalten haben, um so zutreffender
wurde das Bild. Kehren wir doch heute geradezu das Gleichnis
um und betrachten den mehrzelligen Organismus unter dem Bild
eines Zellenstaates.

Da fallt uns sofort ein grofier Unterschied auf: die verschiedenen
Zellgruppen eines Tier- oder Pflanzenkorpers besorgen nicht nur
je eine bestimmte Arbeit im Dienste des ganzen, sie sind auch so
gebaut, dass sie normalerweise nur diese Arbeit besorgen kdnnen.
Sie sind, wie der biologische Ausdruck lautet, einseitig differenziert.
Die Muskelzelle kann nur noch durch Kontraktion Bewegungen

214



vermitteln, die Nervenzelle Reize leiten, die Driisenzelle des Magens
verdauende Sifte absondern usw. Waren auch urspriinglich alle
Zellen gleichartig und gleichwertig, im ausgewachsenen Organismus
sind sie einer bestimmten Arbeit angepasst; von einem gewissen
Moment der Entwicklung an gibt es fiir sie keine Moglichkeit
mehr, ,einen andern Beruf zu ergreifen“, weder fiir sie, noch fiir
ihre Nachkommen.

Damit hort die Giiltigkeit des Gleichnisses auf oder sollte
wenigstens aufhoren. Fithrt man es doch weiter durch, so kommt
man zum Postulat des alten Kastenstaates, der in etwas abge-
schwichter Form fortlebt im Staat mit erblichen Standesunter-
schieden. So konnte das Gleichnis des Menenius Agrippa schlief-
lich zu einer Verteidigung des monarchischen Prinzips mit dem
Stindestaat, gegen die demokratische Staatsiorm, gegen das Prinzip
der Gleichberechtigung aller, ausgebeutet werden.

Um die Unrichtigkeit dieses Schlusses zu zeigen, geniigt ein
Hinweis darauf, dass die gleiche Logik dazu fiihren miisste, im
Ameisen- oder Termitenstaat das Ideal fiir den Menschenstaat zu
sehen, denn dort finden wir einzelne Individuengruppen als Krieger,
Arbeiter oder Geschlechtstiere in ebenso einseitiger Weise ihrer
bestimmten Arbeit angepasst, wie die verschiedenen Zellgruppen
in einem tierischen Korper.

In einem neuen Lichte erscheint unser Problem durch einen
andern Vergleich zwischen menschlichem Staat und lebendem Or-
ganismus.

Wir pflegen héher und niedriger organisierte Lebewesen zu
unterscheiden: die ersteren sind diejenigen mit der fortgeschritteneren
Arbeitsteilung und Differenzierung der Zellgewebe. Mit der héheren
Differenzierung des Korpers im allgemeinen geht in der Regel
parallel eine straffere Zentralisation: Nicht nur erfolgt von einer
Stelle aus die Erndhrung, treibt ein Pumpwerk Nahrung und Sauer-
stoff durch den Korper usw., auch die Oberleitung ist zentralisiert.
Sie geht von einem Organ aus, einem bestimmten Teil des Zentral-
nervensystems, den wir bei den Wirbeltieren Gehirn nennen.

In diesem Sinne steht ganz allgemein das Tier iiber der
Pilanze; das Wirbeltier und das Insekt iiber dem Wurm und der
Koralle ; das Saugetier fiber dem Lurch.

Vergleichen wir solche verschiedene Typen, so sehen wir sofort:

215



der hohere ist der leistungsiihigere in einem ganz bestimmten Sinn
des Wortes. Er ist der aktivere, sei es, dass es gilt, den Feind zu
{iberwinden oder sich Nahrung zu verschaffen oder den Fihrlich-
keiten auszuweichen. Die Pilanze kann sich nicht zur Wehre setzen
gegen das Tier; der Wurm ist rettungslos dem Vogel verfallen, der
ihn entdeckt hat. Die an die Scholle gefesselte Pflanze, die fest-
sitzende Koralle oder die trige Muschel sind verloren, wenn ihnen
ein Zufall die Nahrungszufuhr abschneidet oder ein Erdrutsch sie
zudeckt. Das leicht bewegliche Tier kann seiner Nahrung selbst
nachgehen, sich vor drohender Gefahr fliichten.

Dabei spielt einerseits eine Rolle die grofiere Leistungsfahig-
keit des hoher differenzierten Korpers ganz allgemein, anderseits
aber in stirkerem Mafle die grofilere Schlagfertigkeit, bedingt durch
die Zentralisation der Oberleitung.

Die Analogie mit den verschiedenen Staatsformen liegt nahe.
Wer die Erfahrungen der Biologie kritiklos auf die Menschheit
iibertragt, wird leicht geneigt sein, die zentralisierte, absolute Mo-
narchie als die biologisch richtigste, zweckmafBigste und beste Staats-
form anzusehen. _

Er vergisst aber eines: Nicht jene hochdifferenzierten und straff
zentralisierten Typen sind im Grunde genommen diejenigen, welche
das Leben auf der Erde erhalten. Das besorgen vor allem die
Pflanzen, die nicht einmal Muskeln, geschweige denn ein Gehirn
haben. Alle Tiere sind in gewissem Sinne Schmarotzer, die sich
von der Arbeit der Pflanzen erndhren, sei es, dass sie sie direkt
verzehren, sei es, dass sie als Riduber Jagd machen auf pflanzen-
fressende Tiere. Fiir sie besteht neben dem passiven Daseinskampf,
dem alle Lebewesen unterworfen sind, auch ein aktiver gegeniiber
dem Konkurrenten um die gleiche Nahrung und gegeniiber der
Beute selber. '

Dafiir brauchen sie ihre Schlagfertigkeit. Ihre Organisation
muss fiir den Krieg und bei den Raubtieren noch besonders fiir
den Angriff geeignet sein.

So bekommt das Bild ein anderes Gesicht. Nur wer im Staat
lediglich eine Organisation fiir den Krieg sieht, wer Kriegfiihren
und Eroberungenmachen als Hauptaufgabe des Staates betrachtet,
wird aus biologischen Griinden die Monarchie als alleinrichtige
Staatsform gelten lassen.

216



Erzihlt uns auch die Weltgeschichte hauptsichlich von Krieg
und Kampf zwischen den Staaten der Menschen, so wissen wir
doch, dass der Krieg nicht der Normalzustand ist. Und geben wir
selbst zu, dass im Tierreich alles auf Kampf eingestellt sei, und
dass unter primitiven Menschen der Kampf der Stdmme eine ge-
waltige Rolle im Leben spiele, so lehrt uns doch die Geschichte
der Kulturmenschheit, dass kultureller Aufstieg gleichbedeutend ist
mit dem Zuriickdrdngen des Kampies zundchst zwischen den ein-
zelnen Ménschen, dann kleineren und schliefflich groflen und gréfiten
Gruppen.

Ist aber der ewige Kriegszustand die primitivere Kulturstufe,
so ist auch die in erster Linie auf ihn eingestellte Staatsform die
primitivere.

Seit das Entwicklungsprinzip sich in der Biologie allgemeine
Anerkennung erworben hat, bietet ein grofleres Interesse als die
Ubertragung der ,anatomischen“ Betrachtungsweise auf das Leben
der Menschheit und ihre Organisation, die ,entwicklungsge-
schichtliche*.

Die Geschichte der Lebewelt lehrt uns nun in erster Linie,
dass die Entwicklung eine kontinuierliche war, dass der Satz
,Natura non facit saltus“ auch hier seine Giiltigkeit nicht verliert.
Gelegentlich werden und wurden ja von allen bisherigen weit ab-
weichende, plotzlich auftretende Formen, sogenannte Monstrosi-
taten, beobachtet. Aber wir haben nirgends einen Anhaltspunkt
dafiir, dass solche sich auf die Dauer erhalten und Ausgangspunkte
ftir die Bildung neuer Arten werden konnten. Aller bleibende Fort-
schritt, sei es in der Richtung auf hohere Differenzierung, sei es
auf bessere Anpassung an die Verhiltnisse, geht langsam, schritt-
weise, der direkten Beobachtung kaum zugianglich. Nicht Revolution
sondern Evolution heifit die Parole fiir die Entwicklung der Lebewelt.

Die Analogie mit der der Kulturmenschheit ist gegeben:
Dauerhafte Fortschritte sind auch fiir sie nur moglich, wenn sie
organisch an das geschichtlich gewordene anschliefflen. Die Welt-
geschichte bestitigt genugsam diesen Satz.

Revolutionen, die unter plétzlicher Umwilzung der bestehenden
Ordnung etwas absolut Neues zu schaffen versuchten, sind zwar
in der Geschichte der Menschheit keine seltene Erscheinung. Was
sie aber wirklich erreicht haben, war doch stets nur Wegraumung

217



alter iiberlebter Formen, ein Platzmachen fiir die Weiterentwicklung
bereits vorhandener Gebilde, die vorher gewaltsam darniedergehalten
waren. Die Entwicklung der Lebewelt kennt sie nicht, weil es in
der Natur keine gewaltsame Unterdriickung des neu sich bildenden
gibt. An sich bedeuten sie nicht den Fortschritt. Sie bergen im
Gegenteil in sich die groBe Gefahr, dass sie mit dem Uberlebten
auch Lebenskriftiges, Entwicklungsfahiges zerstoren.

Jene Staatsform wird die bessere sein, die einerseits einen
Schutzwall bietet gegen plotzliche, sprunghafte Umwilzungen, die
nicht dauerhait sein kénnen, andererseits aber dem neuen die Mog-
lichkeit gibt, sich ohne Anwendung von Gewalt nach und nach
durchzusetzen, somit die Revolutionen auf ein Minimum beschrankt.
Das ist die zwar langsam und meist schwerfillig, aber um so sicherer
vorwirtsschreitende Demokratie.

Die Entwicklungsgeschichte lehrt uns ferner, dass im Laufe
der Zeit viele Tier- und Pflanzenarten ausgestorben sind, ohne in
abgedanderten Nachkommen weiter zu leben. Merkwiirdigerweise, so
mochte man zundchst geneigt sein zu sagen, finden wir darunter
hauptsiachlich hochdifferenzierte, also hochentwickelte Formen. Die
Erklarung dafiir ist aber einfach: Es waren einseitig ganz be-
stimmten Lebensbedingungen angepasste Arten. So sind z. B. in
Nordamerika die pferdeartigen Einhufer, die typischen Renner der
Steppe, ausgestorben. Als die Steppe verschwand, war kein Platz
mehr fiir sie. Ihr Fuf§ war zu einseitig ausgebildet fiir den trockenen,
festen Boden, so dass er fiir den Wald und die feuchte Wiese un-
zweckmifBlig geworden. Da es keine Moglichkeit gab, den Einhufer-
ful wieder zum jetzt zweckmaiBiigeren Mehrhuier zuriickzubilden,
mussten sie verschwinden. Ahnlich ist es noch manch anderer Art
gegangen.

In vielen Fillen freilich ldsst sich kein Zusammenhang fest-
stellen zwischen dem Aussterben einer Art und einer Anderung
der duflern Lebensbedingungen. Wir erhalten den Eindruck, dass
eine einmal eingeschlagene Entwicklungsrichtung festgehalten wird
und schlieilich zu unzweckmaiBigen Formen fiihrt, wie etwa beim
Riesenhirsch, die dann aus innern Griinden aussterben miissen.

Die primitivern Formen sind die plastischern. Fiir sie bestehen
stets zahlreiche Méoglichkeiten der Weiterentwicklung. Sie {iber-
winden darum auch leichter grofie Krisen und konnen sich vor

218



allem leichter an neue Verhédltnisse anpassen. Sie wurden je und
je wieder Ausgangspunkte fiir neue, sich spezialisierende Entwick-
lungsreihen.

So ging die Entwicklung der Lebewelt nicht in einer geraden
Linie. Wir kdnnen sie uns am besten vorstellen unter dem Bild
eines Baumcs: Einzelne Aste stellen gelegentlich ihr Spitzenwachstum
ein aus duflern oder innern Griinden, ganze Endiriebe kdnnen ab-
sterben. Ndher der Wurzel entstehen neue Zweige, die den Baum
am Leben erhalten und schlieilich sogar hinauswachsen konnen
iiber die urspriinglichen Gipfeltriebe.

Ist das nicht auch das Bild der Kulturentwicklung? Wie manche
hohe Kultur ist im Laufe der Zeit zusammengebrochen, sei es, dass
die Bedingungen, denen sie einseitig angepasst war, sich dnderten,
sei es, dass sie, auf die Spitze getrieben, von innen heraus morsch
geworden war. An Stelle der alten Kulturvolker traten junge mit
,unverbrauchter® Kraft, deren primitivere Kultur noch widerstands-
fahiger und plastischer war. Von ihnen aus konnte die Entwicklung
einen neuen Aufschwung nehmen. Und ihre Kuliur hat die alte,
verschwundene schliefilich sogar iibergipfelt.

Darin mag ein Trost liegen fiir diejenigen, die mit Schrecken
an eine Zukunit denken, wo vielleicht die vielgerilhmie germanische
Kultur durch eine slavische abgeldst wird.

Aber nicht nur die einzelnen Volker l16sen sich gegenseitig
als Kulturtrdger und Kulturpioniere ab. Ein Kulturvolk ist nichts
Einheitliches; die verschiedenen Volksschichten stehen nie auf
gleicher Kulturh6he. Das Bild der Entwicklung der Lebewelt passt
darum auch auf die Entwicklung der Kultur innerhalb eines Volkes.
Der Fortschritt wird um so steter und ruhiger sein, je kleiner die
Klifte sind zwischen den einzelnen Schichten. Bricht die Kultur
der fithrenden Schicht aus irgendwelchen Griinden zusammen, so
wird der voriibergehende Riickschlag keine grofie Bedeutung haben,
wenn die Entwicklung von der nichstiolgenden an einem nicht
zu weit entfernten Punkt wieder aufgenommen werden kann.

Das Absterben und Verschwinden der Gipfeltriebe eines Baumes
wird kaum bemerkt, wenn in ganz geringer Entfernung von der
toten Endknospe kréftige Seitenknospen austreiben.

Es liegt nun im Wesen der Demokratie, dass einem moglichst
groflen Teil des Volkes die freie kulturelle Entwicklung ermdglicht

219



wird. Die Kultur der untern Schichten wird darum nie durch eine
weite Kluft von der der filhrenden getrennt sein. Fiir einseitige
Spitzenkultur einer kleinen Minderheit ist zudem in der Demokratie
meist kein Platz; das mittlere Kulturniveau des ganzen Volkes wird
dafiir um so hoher sein. So gewdhrleistet die Demokratie eine
bessere Kontinuitdt der Kulturentwicklung.

Nur nebenbei sei auf eine andere Erscheinung in der Ge-
schichte der Lebewelt hingewiesen. Neu auitretende Tierstimme
beginnen in der Regel mit relativ kleinen Formen. Die ersten
Reptilien waren nicht groéfler als unsere Eidechsen, die ersten
Sidugetiere nicht grofler als Ratten. Erst nach und nach fiihrt die
Entwicklung zu Riesenformen, die dann fast plétzlich aussterben.
Die riesigen Reptilien des Mesozoicums sind verschwunden, zahl-
reiche kleine Arten haben sich bis auf die Gegenwart erhalten.
Von den Mammutformen der Sdugetiere leben heute nur noch
als karglicher Rest zwei Elefantenarten, die kleinen und mittleren
Sduger aber beherrschen die Welt.

Lidge nicht auch hier eine Parallele mit gewissen Erscheinungen
in der Geschichte der Kulturwelt nahe?

Das Entwicklungsprinzip ist heute allgemein anerkanntes Axiom
in der Biologie. Wenn es aber davor bewahrt bleiben soll, mehr
und mehr die Rolle einer mystischen Kraft zu spielen, aus der
heraus wie frither aus der alten Lebenskraft alles zu erkldren ver-
sucht wird, so muss die eine grofie Frage immer wieder gestellt
und zu beantworten versucht werden, die Frage nach der Ursache
oder den Ursachen der Entwicklung.

Darauf sind im Laufe der letzten fiinfzig Jahre vielerlei Antworten
versucht worden. Aber keine hat widerspruchslose Anerkennung
gefunden. Die neueste Zeit ist zur Einsicht gelangt, dass heute
noch die exakten Grundlagen zu einer beiriedigenden Antwort
fast vollstindig fehlen.

Einige Jahrzehnte lang hat freilich eine Hilfstheorie auch in
weiten Kreisen der wissenschaftlichen Biologie grofies Ansehen
genossen. Je mehr sie von dieser aufgegeben wurde, um so
mehr ist sie eingedrungen in die populdre Literatur und hat von
dort aus einen nicht geringen Einfluss auf die Anschauungen breiter
Volkskreise auszuiiben vermocht. Sie kam eben dem materialisti-
schen Zug der Zeit entgegen, indem sie einerseits den riicksichts-

220



losesten Erwerbskampif, andrerseits die Machttheorie der Gro8-
staaten zu rechtfertigen schien.

Es ist Darwins Selektionstheorie : die Theorie vom Uberleben
des Passendsten im Kampf ums Dasein.

Diese Theorie geht bekanntlich von folgenden Grundlagen aus:
Lebensraum und Nahrungsmenge auf der Erde sind beschrankt, die
Lebewesen aber haben eine unbegrenzte Vermehrungskrait. Daraus,
wird gefolgert, muss ein Kampf aller gegen alle entstehen. Die
Lebewesen sind aber auch variabel, darum sind sie nicht in gleicher
Weise diesem Kampf gewachsen. Im Kampf werden also die
weniger ,geeigneten“ unterliegen, die ,geeigneteren“ Sieger bleiben.
So soll der Kampf ums Dasein auslesend wirken wie der bewusst
arbeitende Mensch bei der Ziichtung seiner Haustiere und Kultur-
pflanzen. Und so soll er neue, hoher entwickelte Formen schaffen.

Es ist im Grund genommen die Ubertragung des alten Satzes
vom Kampf als dem Vater aller Dinge auf die gesamte lebende
Natur.

Eine Zeitlang glaubte man in der Tat, auf diesem Wege die
ganze Entwicklung der Lebewelt und das Zustandekommen ihrer
Zweckmaifligkeit erkldren zu kénnen. Weismann prigte das Wort
von der ,Allmacht der Naturziichtung® und versuchte den Nach-
weis, dass das Aufhdren des Kampfes ums Dasein nicht nur Still-
stand der Entwicklung bedeute, sondern mit Naturnotwendigkeit
zur Degeneration fiihren miisse.

Dann iibertrug man dieses Prinzip aufs neue auf die Entwick-
lung der Menschheit und der Staaten. Zu welchen Schliissen man
von diesem Standpunkt aus kam, braucht nicht weiter ausgefiihrt
zu werden.

Es ist hier nicht der Ort, die Selektionstheorie einer einldss-
lichen Kritik zu unterwerfen. Sie ist in jener extremen Form, wie
sie namentlich von der deutschen Wissenschaft ausgebaut worden
war, lidngst {iberwunden. Von einem Schaffen neuer, zweck-
méBigerer Formen durch den Kampf ums Dasein spricht man heute
in der Biologie nicht mehr. Es wird ihm hochstens noch die
untergeordnete Rolle zugeteilt, Unzweckmafliges, das aus diesem
oder jenem Grunde einmal entsteht, oder Uberlebtes, das sich
neuen Verhdltnissen nicht mehr anpassen kann, zu.vernichten.

Ganz entsprechend lehnen wir auch heute ab, dass der Krieg

221



zwischen den Menschenstaaten imstande sei, neue Kulturwerte
zu schaffen, kulturelle Fortschritte zu bewirken. Er koénnte aller-
hochstens dadurch gelegentlich kulturférdernd wirken, dass er
tiberlebte Kulturen zerstért und fiir schon vorhandene hohere
Raum schafft, wenn er nicht an und fiir sich einen Riickfall in
die Barbarei bedeutete, und wenn er nicht geradezu das, was die
Darwinsche Schule Kontraselektion, Auslese des Minderwertigen,
nennt, begiinstigte, weil dabei vor allem die rohe Gewalt oder die
Masse oder die Technik ausschlaggebend ist, und weil er in
seiner heutigen Form gerade unter den tiichtigsten und wertvoll-
sten Menschen am griindlichsten aufraumt.

Wer aus biologischen Griinden, in Darwins Namen, den Krieg
verteidigt; wer die Berechtigung des Militarismus und der Mo-
narchie mit der Selektionstheorie begriinden will; wer unter diesem
Zeichen die Demokratie bekdmpft, der beweist nur, dass er von
der modernen Entwicklung der Biologie keine Ahnung hat.

Ich kann nicht umhin, an dieser Stelle hinzuweisen auf das
,schone und liebenswiirdige Buch®, wie es sein Ubersetzer nennt,
von Kropotkin: Gegenseitige Hilfe in der Entwicklung. Es will
zwar im Prinzip nicht eine Widerlegung des Darwinschen Grund-
gedankens sein, sondern nur eine Ergdnzung dazu durch Hervor-
hebung der Bedeutung der gegenseitigen Hilfe gerade im Kampf
ums Dasein. In Wirklichkeit kommt es aber auf eine Verherr-
lichung des Solidarititsgedankens schon im Tierreich und dann in
der Menschheit hinaus. Dass es zugleich im Gedankengang durch
und durch ,demokratisch“ ist, erscheint bei diesem Autor gegeben.

In neuerer Zeit hat eine andere als die auf Darwin zuriick-
gehende Anschauung iiber die Ursache der Entwicklung in weitern
Kreisen sich Anerkennung erwerben kénnen. Es ist die in ihrem
Grundgedanken schon vor mehr als hundert Jahren von Lamarck auf-
gestelite Theorie von der direkten Anpassung. Die Lebewesen
sollen danach die Fdhigkeit haben, wenn sie unter neue Verhilt-
nisse kommen, sich von innen heraus den neuen Bediirfnissen
entsprechend umzugestalten und dann die neuen Eigenschaiten
auf ihre Nachkommen zu vererben. Der Lamarckismus anerkennt
somit die Mdoglichkeit eines Fortschrittes der Lebewelt ohne Kampi,
indem er annimmt, dass die Lebewesen imstande seien, sich akfiv
in einer bestimmten, jeweils zweckmafigen Richtung zu entwickeln,

222



und dass die so erzielten Fortschritte mit dem Tod des Individuums
nicht verloren gehen, widhrend der Darwinismus eine richtungslose
Variabilitit der Organismen voraussetzt, wobei er fiir die Auslese
der zufdllig auitretenden giinstigen Variationen den Kampf ums
Dasein unbedingt braucht.

Der Lamarckismus wiirde also, auf die Entwicklung der Kul-
turmenschheit {ibertragen, fordern, dass fiir moglichst alle Menschen
moglichst giinstige Bedingungen fiir die weitere Ausbildung und
Vervollkommnung ihrer Fahigkeiten und Eigenschaiten geschaffen
werden, widhrend der Darwinismus sich damit begniigt, zuzuwarten,
bis zufdllig mit bessern Féhigkeiten ausgeriistete Individuen auf-
treten, die sich dann erst im Kampf durchsetzen miissen.

Der Lamarckismus ist also im Gegensatz zum Darwinismus
ausgesprochen demokratisch.

Aber der Lamarckismus hat sich bis jetzt noch nicht die all-
gemeine Anerkennung der Biologen erwerben konnen. Er leidet
namlich an einem groflen Mangel: Die Anpassungsfihigkeit des
einzelnen Individuums ist zwar eine Tatsache, aber es fehlt der
Beweis, dass solche vom Individuum wihrend seines Lebens erwor-
bene Eigenschaften auf die Nachkommen vererbt werden, dass
also auf diesem Wege wirklich ein bleibender Fortschritt, eine
neue Art, entstehen kénne. Dass er zudem den Boden einer
mechanistischen Erkldrung des Lebens bewusst oder unbewusst
verldsst, mochte ich ihm nicht als grofien Fehler anrechnen, denn
ich bin von der Unmoglichkeit, das Leben restlos mechanistisch
zu erkldren, {iberzeugt.

Fiir unsere Frage sind aber diese Einwinde vollstindig hin-
fallig, denn wir kennen in der Kulturmenschheit in gewissem Sinne
eine ,Vererbung erworbener Eigenschaften*: die Ubertragung der
Kulturerrungenschaiten von einer Generation auf die andere durch
Uberlieferung. Und dass im Leben der Menschheit auch nicht-
mechanistische Faktoren eine grofie Rolle spielen, wagt wohl nie-
mand zu leugnen.

In zwei fiir das Entwicklungsproblem wichtigen Punkten hat
die exakte Forschung der letzten zwanzig Jahre wesentliche Fort-
schritte gemacht. Wir kennen heute eine Anzahl Gesetzmdssig-
keiten der Variabilitit und der Vererbung. Da diese Gesetze auch
fiir den Menschen giiltig sind, werden sie auch hiniibergezogen

223



zur Erklarung der Entwicklung der menschlichen Gesellschaft und
der Kultur.

Es ginge weit {iber den Rahmen dieser Arbeit hinaus, wollte
ich auch noch auf dieses Kapitel des ndhern eintreten, denn das
wiirde eine einldssliche Darstellung der modernen Vererbungslehre
voraussetzen. Ich begniige mich mit dem Schlussresultat:

Betont man einseitig die Unverdnderlichkeit der Erbanlagen,
so wird man geneigt sein, in den Regeln der Vererbungslehre eine
Stiitze zu finden zur Verteidigung der erblichen Monarchie und des
Erbadels, kurz des Stidndestaats. Ist man sich aber einerseits be-
wusst der groflen Mannigfaltigkeit der mdglichen Kombinationen der
Erbanlagen beim Menschen,!) und beriicksichtigt man andrerseits,
dass die besten Individuen aus einer an Erbgut minderwertigen
Linie fiir die Menschheit ebenso wertvoll sein kdnnen wie die Mehr-
zahl der Glieder einer daran vollwertigen, und dass es praktisch
unmdoglich ist, im Einzelfall zwischen den beiden Arten hochwertiger
Menschen zu unterscheiden, so wird man auch unter diesem Ge-
sichtspunkt dazu kommen, derjenigen Staatsform den Vorzug zu
geben, die prinzipiell nicht nach der Abstammung des Einzelnen
fragt, sondern jedem tiichtigen alle Wege offen hilt.

Der Zweck meiner kleinen Arbeit ist erreicht, wenn es mir
gelungen ist, im Sinn der einleitenden Bemerkungen einen Beitrag
zu liefern zur Abklarung des Problems der Demokratie, und zu zeigen,
dass auch bei einseitig biologischer Betrachtungsweise das Ideal der
Demokratie nichts von seinem Glanz einbiifit.

ST. GALLEN PAUL VOGLER
ooao

Un homme d’esprit est perdu s’il ne joint pas a I'esprit I'énergie de carac-
tere: quand on ala lanterne de Diogene, il faut avoir son baton.
CHAMFORT : Maximes

Il faut qu'un honnéte homme ait I'estime publique sans y avoir pensé et

pour ainsi dire malgré lui. Celui qui I'a cherchée donne sa mesure.
) CHAMFORT: Maximes

Des qualités trop supérieures rendent souvent un homme moins propre a
la société. On ne va pas au marché avec des lingots; on y va avec de I'argent
ou de la petite monnaie. CHAMFORT: Maximes

1) Anmerkung bei der Korrektur: Siehe dazu speziell die Ausfithrungen von
R. Chodat in seinem soeben im Druck erschienenen (Edition Sonor, Genéve)
Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung der ,Neuen Helvetischen Gesell-
schaft* in Magglingen: ,/ndividualisme et démocratie, p. 9—13.

224



	Demokratie und Biologie

