
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1916-1917)

Artikel: Demokratie und Biologie

Autor: Vogler, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEMOKRATIE UND BIOLOGIE
„Der Gedanke der Gleichberechtigung, unser demokratisches

Ideal, ist die unerlässliche Voraussetzung für das Aulblühen unserer
nationalen Kultur." (Falke.)

Es genügt aber nicht, wenn wir uns nur gefühlsmäßig, gewissermaßen

aus Tradition zur Demokratie bekennen. Das Ideal muss
auch standhalten können, wenn verstandesmäßig Kritik daran
angelegt wird.

Kommen wir in den Fall, mit Gegnern der Demokratie
diskutieren zu müssen, so werden uns häufig neben andern auch

„naturwissenschaftliche" Argumente entgegengehalten. Speziell die

moderne Biologie muss ihnen solche liefern. Und sind es auch
oft nur Schlagworte, so ist doch zu bedenken, dass auch diese

ihre Wirkung nicht verfehlen, namentlich vor einem Publikum, das

von Biologie meist nur eine sehr blasse Ahnung hat oder seine
sämtlichen biologischen Kenntnisse aus einer populär-wissenschaftlichen

Literatur schöpft, die an und für sich schon bewusst oder
unbewusst tendenziös ist, durchtränkt mit dem Geist der Lebensund

Staatsauffassung ihres Ursprungslandes. Dieses Ursprungsland
aber ist in mindestens neunzig von hundert Fällen die große
Nachbarmonarchie.

So dürfte es nicht unangebracht sein, an dieser Stelle einmal
das demokratische Ideal im Lichte der Biologie zu betrachten.
Selbstverständlich ist es unmöglich, in einem kleinen Aufsatz das

Thema irgendwie erschöpfend zu behandeln. Ich muss mich auf

einige Streiflichter beschränken.
Dabei ist wohl kaum nötig, ausdrücklich zu betonen, dass

ich nicht der Meinung bin, mit meinen Ausführungen die
Überlegenheit der Demokratie „naturwissenschaftlich beweisen" zu können.
Analogieschlüsse, um solche handelt es sich doch zum größten
Teil, sind ja nie zwingend.

Man kann sich sogar fragen, ob die Aufstellung solcher
Analogien überhaupt erlaubt sei. Gewiss wurde und wird damit vielfach

Unfug getrieben und liegt darin eine nicht zu unterschätzende
Gefahr, dass man selber, oder der Leser, den Argumenten eine
Beweiskraft zuerkennt, die ihnen gar nicht innewohnt. Dieser Gefahr

entgeht man aber, wenn man sich stets bewusst bleibt, dass die

213



naturwissenschaftliche Betrachtungsweise nicht direkt auf die
Geschichte übertragen werden darf, dass Analogien eben stets nur
Gleichnisse sind, die nur bis zu einem gewissen Punkt durchgeführt
werden dürfen.

Eine Rechtfertigung von Betrachtungen dieser Art liegt übrigens,

ganz abgesehen davon, dass doch das Leben auf der Erde
eine Einheit bildet und auch der Mensch seinen Gesetzen
unterworfen ist, schon in einem psychologischen Zwang zu solchen
und ähnlichen Parallelen. Wer in der Denkweise einer bestimmten
Wissenschaft lebt, wird nicht darum herum kommen, auch andere
Gebiete menschlichen Wissens und Schaffens gelegentlich unter
dem Gesichtswinkel seiner Wissenschaft zu betrachten.

Der Biologe weiß dabei ganz gut, dass er mit seiner Methode
historisch-ethische Probleme, ein solches ist ja die Demokratie vor
allem, nicht lösen wird. Aber er kann dem Problem vielleicht eine

neue Seite abgewinnen, den einen oder andern Punkt in ein neues
Licht setzen und so zum Nachdenken und zur Diskussion anregen.

Seit Menenius Agrippa mit seinem Gleichnis vom Magen und
den Gliedern einen so großen Erfolg bei den rebellischen Plebejern
auf dem heiligen Berg erzielte, ist jene Vergleichung des menschlichen

Staates mit dem Körper eines hochdifferenzierten Lebewesens

gar oft wiederholt worden. Das ist die einfachste Art biologischer
Betrachtung menschlicher Verhältnisse: wie im Lebewesen die
einzelnen Organe gegenseitig auf einander angewiesen sind, wie
das Ganze nur gedeihen kann, wenn jedes Organ gesund ist und
seine Pflicht tut, so kann auch der Staat nur gedeihen durch
pflichtgetreue Arbeit aller seiner Glieder.

Diese Weisheit gilt heute noch. Und je mehr wir in den Bau
des tierischen Körpers Einblick erhalten haben, um so zutreffender
wurde das Bild. Kehren wir doch heute geradezu das Gleichnis
um und betrachten den mehrzelligen Organismus unter dem Bild
eines Zellenstaates.

Da fällt uns sofort ein großer Unterschied auf: die verschiedenen
Zellgruppen eines Tier- oder Pflanzenkörpers besorgen nicht nur
je eine bestimmte Arbeit im Dienste des ganzen, sie sind auch so

gebaut, dass sie normalerweise nur diese Arbeit besorgen können.
Sie sind, wie der biologische Ausdruck lautet, einseitig differenziert.
Die Muskelzelle kann nur noch durch Kontraktion Bewegungen

214



vermitteln, die Nervenzelle Reize leiten, die Drüsenzelle des Magens
verdauende Säfte absondern usw. Waren auch ursprünglich alle
Zellen gleichartig und gleichwertig, im ausgewachsenen Organismus
sind sie einer bestimmten Arbeit angepasst; von einem gewissen
Moment der Entwicklung an gibt es für sie keine Möglichkeit
mehr, „einen andern Beruf zu ergreifen", weder für sie, noch für
ihre Nachkommen.

Damit hört die Gültigkeit des Gleichnisses auf oder sollte
wenigstens aufhören. Führt man es doch weiter durch, so kommt
man zum Postulat des alten Kastenstaates, der in etwas
abgeschwächter Form fortlebt im Staat mit erblichen Standesunterschieden.

So könnte das Gleichnis des Menenius Agrippa schließlich

zu einer Verteidigung des monarchischen Prinzips mit dem
Ständestaat, gegen die demokratische Staatsform, gegen das Prinzip
der Gleichberechtigung aller, ausgebeutet werden.

Um die Unrichtigkeit dieses Schlusses zu zeigen, genügt ein
Hinweis darauf, dass die gleiche Logik dazu führen müsste, im
Ameisen- oder Termitenstaat das Ideal für den Menschenstaat zu
sehen, denn dort finden wir einzelne Individuengruppen als Krieger,
Arbeiter oder Geschlechtstiere in ebenso einseitiger Weise ihrer
bestimmten Arbeit angepasst, wie die verschiedenen Zellgruppen
in einem tierischen Körper.

In einem neuen Lichte erscheint unser Problem durch einen
andern Vergleich zwischen menschlichem Staat und lebendem
Organismus.

Wir pflegen höher und niedriger organisierte Lebewesen zu
unterscheiden : die ersteren sind diejenigen mit der fortgeschritteneren
Arbeitsteilung und Differenzierung der Zellgewebe. Mit der höheren

Differenzierung des Körpers im allgemeinen geht in der Regel
parallel eine straffere Zentralisation: Nicht nur erfolgt von einer
Stelle aus die Ernährung, treibt ein Pumpwerk Nahrung und Sauerstoff

durch den Körper usw., auch die Oberleitung ist zentralisiertet

geht von einem Organ aus, einem bestimmten Teil des

Zentralnervensystems, den wir bei den Wirbeltieren Gehirn nennen.
In diesem Sinne steht ganz allgemein das Tier über der

Pflanze; das Wirbeltier und das Insekt über dem Wurm und der

Koralle; das Säugetier über dem Lurch.

Vergleichen wir solche verschiedene Typen, so sehen wir sofort;

215



der höhere ist der leistungsfähigere in einem ganz bestimmten Sinn

des Wortes. Er ist der aktivere, sei es, dass es gilt, den Feind zu

überwinden oder sich Nahrung zu verschaffen oder den Fährlich-
keiten auszuweichen. Die Pflanze kann sich nicht zur Wehre setzen

gegen das Tier; der Wurm ist rettungslos dem Vogel verfallen, der

ihn entdeckt hat. Die an die Scholle gefesselte Pflanze, die
festsitzende Koralle oder die träge Muschel sind verloren, wenn ihnen
ein Zufall die Nahrungszufuhr abschneidet oder ein Erdrutsch sie

zudeckt. Das leicht bewegliche Tier kann seiner Nahrung selbst

nachgehen, sich vor drohender Gefahr flüchten.
Dabei spielt einerseits eine Rolle die größere Leistungsfähigkeit

des höher differenzierten Körpers ganz allgemein, anderseits

aber in stärkerem Maße die größere Schlagfertigkeit, bedingt durch
die Zentralisation der Oberleitung.

Die Analogie mit den verschiedenen Staatsformen liegt nahe.

Wer die Erfahrungen der Biologie kritiklos auf die Menschheit

überträgt, wird leicht geneigt sein, die zentralisierte, absolute
Monarchie als die biologisch richtigste, zweckmäßigste und beste Staatsform

anzusehen.
Er vergisst aber eines : Nicht jene hochdifferenzierten und straff

zentralisierten Typen sind im Grunde genommen diejenigen, welche
das Leben auf der Erde erhalten. Das besorgen vor allem die
Pflanzen, die nicht einmal Muskeln, geschweige denn ein Gehirn
haben. Alle Tiere sind in gewissem Sinne Schmarotzer, die sich

von der Arbeit der Pflanzen ernähren, sei es, dass sie sie direkt
verzehren, sei es, dass sie als Räuber Jagd machen auf
pflanzenfressende Tiere. Für sie besteht neben dem passiven Daseinskampf,
dem alle Lebewesen unterworfen sind, auch ein aktiver gegenüber
dem Konkurrenten um die gleiche Nahrung und gegenüber der
Beute selber.

Dafür brauchen sie ihre Schlagfertigkeit. Ihre Organisation
muss für den Krieg und bei den Raubtieren noch besonders für
den Angriff geeignet sein.

So bekommt das Bild ein anderes Gesicht. Nur wer im Staat
lediglich eine Organisation für den Krieg sieht, wer Kriegführen
und Eroberungenmachen als Hauptaufgabe des Staates betrachtet,
wird aus biologischen Gründen die Monarchie als alleinrichtige
Staatsform gelten lassen.

216



Erzählt uns auch die Weltgeschichte hauptsächlich von Krieg
und Kampf zwischen den Staaten der Menschen, so wissen wir
doch, dass der Krieg nicht der Normalzustand ist. Und geben wir
selbst zu, dass im Tierreich alles auf Kampf eingestellt sei, und
dass unter primitiven Menschen der Kampf der Stämme eine
gewaltige Rolle im Leben spiele, so lehrt uns doch die Geschichte
der Kulturmenschheit, dass kultureller Aufstieg gleichbedeutend ist
mit dem Zurückdrängen des Kampfes zunächst zwischen den
einzelnen Mènschen, dann kleineren und schließlich großen und größten
Gruppen.

Ist aber der ewige Kriegszustand die primitivere Kulturstufe,
so ist auch die in erster Linie auf ihn eingestellte Staatsform die

primitivere.
Seit das Entwicklungsprinzip sich in der Biologie allgemeine

Anerkennung erworben hat, bietet ein größeres Interesse als die
Übertragung der „anatomischen" Betrachtungsweise auf das Leben
der Menschheit und ihre Organisation, die „entwicklungsgeschichtliche".

Die Geschichte der Lebewelt lehrt uns nun in erster Linie,
dass die Entwicklung eine kontinuierliche war, dass der Satz

„Natura non facit saltus" auch hier seine Gültigkeit nicht verliert.
Gelegentlich werden und wurden ja von allen bisherigen weit
abweichende, plötzlich auftretende Formen, sogenannte Monstrositäten,

beobachtet. Aber wir haben nirgends einen Anhaltspunkt
dafür, dass solche sich auf die Dauer erhalten und Ausgangspunkte
für die Bildung neuer Arten werden konnten. Aller bleibende
Fortschritt, sei es in der Richtung auf höhere Differenzierung, sei es

auf bessere Anpassung an die Verhältnisse, geht langsam, schrittweise,

der direkten Beobachtung kaum zugänglich. Nicht Revolution
sondern Evolution heißt die Parole für die Entwicklung der Lebewelt.

Die Analogie mit der der Kulturmenschheit ist gegeben:
Dauerhafte Fortschritte sind auch für sie nur möglich, wenn sie

organisch an das geschichtlich gewordene anschließen. Die
Weltgeschichte bestätigt genugsam diesen Satz.

Revolutionen, die unter plötzlicher Umwälzung der bestehenden
Ordnung etwas absolut Neues zu schaffen versuchten, sind zwar
in der Geschichte der Menschheit keine seltene Erscheinung. Was
sie aber wirklich erreicht haben, war doch stets nur Wegräumung

217



alter überlebter Formen, ein Platzmachen für die Weiterentwicklung
bereits vorhandener Gebilde, die vorher gewaltsam darniedergehalten
waren. Die Entwicklung der Lebewelt kennt sie nicht, weil es in
der Natur keine gewaltsame Unterdrückung des neu sich bildenden
gibt. An sich bedeuten sie nicht den Fortschritt. Sie bergen im
Gegenteil in sich die große Gefahr, dass sie mit dem Überlebten
auch Lebenskräftiges, Entwicklungsfähiges zerstören.

Jene Staatsform wird die bessere sein, die einerseits einen
Schutzwall bietet gegen plötzliche, sprunghafte Umwälzungen, die
nicht dauerhaft sein können, andererseits aber dem neuen die
Möglichkeit gibt, sich ohne Anwendung von Gewalt nach und nach

durchzusetzen, somit die Revolutionen auf ein Minimum beschränkt.
Das ist die zwar langsam und meist schwerfällig, aber um so sicherer
vorwärtsschreitende Demokratie.

Die Entwicklungsgeschichte lehrt uns ferner, dass im Laufe
der Zeit viele Tier- und Pflanzenarten ausgestorben sind, ohne in
abgeänderten Nachkommen weiter zu leben. Merkwürdigerweise, so
möchte man zunächst geneigt sein zu sagen, finden wir darunter
hauptsächlich hochdifferenzierte, also hochentwickelte Formen. Die
Erklärung dafür ist aber einfach: Es waren einseitig ganz
bestimmten Lebensbedingungen angepasste Arten. So sind z. B. in
Nordamerika die pferdeartigen Einhufer, die typischen Renner der

Steppe, ausgestorben. Als die Steppe verschwand, war kein Platz
mehr für sie. Ihr Fuß war zu einseitig ausgebildet für den trockenen,
festen Boden, so dass er für den Wald und die feuchte Wiese

unzweckmäßig geworden. Da es keine Möglichkeit gab, den Einhuferfuß

wieder zum jetzt zweckmäßigeren Mehrhufer zurückzubilden,
mussten sie verschwinden. Ähnlich ist es noch manch anderer Art
gegangen.

In vielen Fällen freilich lässt sich kein Zusammenhang
feststellen zwischen dem Aussterben einer Art und einer Änderung
der äußern Lebensbedingungen. Wir erhalten den Eindruck, dass

eine einmal eingeschlagene Entwicklungsrichtung festgehalten wird
und schließlich zu unzweckmäßigen Formen führt, wie etwa beim
Riesenhirsch, die dann aus innern Gründen aussterben müssen.

Die primitivem Formen sind die plastischem. Für sie bestehen
stets zahlreiche Möglichkeiten der Weiterentwicklung. Sie
überwinden darum auch leichter große Krisen und können sich vor

218



allem leichter an neue Verhältnisse anpassen. Sie wurden je und
je wieder Ausgangspunkte für neue, sich spezialisierende
Entwicklungsreihen.

So ging die Entwicklung der Lebewelt nicht in einer geraden
Linie. Wir können sie uns am besten vorstellen unter dem Bild
eines Baumes : Einzelne Äste stellen gelegentlich ihr Spitzenwachstum
ein aus äußern oder innern Gründen, ganze Endtriebe können
absterben. Näher der Wurzel entstehen neue Zweige, die den Baum

am Leben erhalten und schließlich sogar hinauswachsen können
über die ursprünglichen Gipfeltriebe.

Ist das nicht auch das Bild der Kulturentwicklung? Wie manche
hohe Kultur ist im Laufe der Zeit zusammengebrochen, sei es, dass

die Bedingungen, denen sie einseitig angepasst war, sich änderten,
sei es, dass sie, auf die Spitze getrieben, von innen heraus morsch

geworden war. An Stelle der alten Kulturvölker traten junge mit
„unverbrauchter" Kraft, deren primitivere Kultur noch widerstandsfähiger

und plastischer war. Von ihnen aus konnte die Entwicklung
einen neuen Aufschwung nehmen. Und ihre Kultur hat die alte,
verschwundene schließlich sogar übergipfelt.

Darin mag ein Trost liegen für diejenigen, die mit Schrecken

an eine Zukunft denken, wo vielleicht die vielgerühmte germanische
Kultur durch eine slavische abgelöst wird.

Aber nicht nur die einzelnen Völker lösen sich gegenseitig
als Kulturträger und Kulturpioniere ab. Ein Kulturvolk ist nichts
Einheitliches; die verschiedenen Volksschichten stehen nie auf

gleicher Kulturhöhe. Das Bild der Entwicklung der Lebewelt passt
darum auch auf die Entwicklung der Kultur innerhalb eines Volkes.
Der Fortschritt wird um so steter und ruhiger sein, je kleiner die

Klüfte sind zwischen den einzelnen Schichten. Bricht die Kultur
der führenden Schicht aus irgendwelchen Gründen zusammen, so
wird der vorübergehende Rückschlag keine große Bedeutung haben,
wenn die Entwicklung von der nächstfolgenden an einem nicht
zu weit entfernten Punkt wieder aufgenommen werden kann.

Das Absterben und Verschwinden der Gipfeltriebe eines Baumes
wird kaum bemerkt, wenn in ganz geringer Entfernung von der
toten Endknospe kräftige Seitenknospen austreiben.

Es liegt nun im Wesen der Demokratie, dass einem möglichst
großen Teil des Volkes die freie kulturelle Entwicklung ermöglicht

219



wird. Die Kultur der untern Schichten wird darum nie durch eine
weite Kluft von der der führenden getrennt sein. Für einseitige
Spitzenkultur einer kleinen Minderheit ist zudem in der Demokratie
meist kein Platz; das mittlere Kulturniveau des ganzen Volkes wird
dafür um so höher sein. So gewährleistet die Demokratie eine
bessere Kontinuität der Kulturentwicklung.

Nur nebenbei sei auf eine andere Erscheinung in der
Geschichte der Lebewelt hingewiesen. Neu auftretende Tierstämme

beginnen in der Regel mit relativ kleinen Formen. Die ersten

Reptilien waren nicht größer als unsere Eidechsen, die ersten

Säugetiere nicht größer als Ratten. Erst nach und nach führt die

Entwicklung zu Riesenformen, die dann fast plötzlich aussterben.

Die riesigen Reptilien des Mesozoicums sind verschwunden,
zahlreiche kleine Arten haben sich bis auf die Gegenwart erhalten.
Von den Mammutformen der Säugetiere leben heute nur noch
als kärglicher Rest zwei Elefantenarten, die kleinen und mittleren
Säuger aber beherrschen die Welt.

Läge nicht auch hier eine Parallele mit gewissen Erscheinungen
in der Geschichte der Kulturwelt nahe?

Das Entwicklungsprinzip ist heute allgemein anerkanntes Axiom
in der Biologie. Wenn es aber davor bewahrt bleiben soll, mehr
und mehr die Rolle einer mystischen Kraft zu spielen, aus der
heraus wie früher aus der alten Lebenskraft alles zu erklären
versucht wird, so muss die eine große Frage immer wieder gestellt
und zu beantworten versucht werden, die Frage nach der Ursache
oder den Ursachen der Entwicklung.

Darauf sind im Laufe der letzten fünfzig Jahre vielerlei Antworten
versucht worden. Aber keine hat widerspruchslose Anerkennung
gefunden. Die neueste Zeit ist zur Einsicht gelangt, dass heute
noch die exakten Grundlagen zu einer befriedigenden Antwort
fast vollständig fehlen.

Einige Jahrzehnte lang hat freilich eine Hilfstheorie auch in
weiten Kreisen der wissenschaftlichen Biologie großes Ansehen

genossen. Je mehr sie von dieser aufgegeben wurde, um so
mehr ist sie eingedrungen in die populäre Literatur und hat von
dort aus einen nicht geringen Einfluss auf die Anschauungen breiter
Volkskreise auszuüben vermocht. Sie kam eben dem materialistischen

Zug der Zeit entgegen, indem sie einerseits den rücksichts-

220



losesten Ervverbskampf, andrerseits die Machttheorie der
Großstaaten zu rechtfertigen schien.

Es ist Darwins Selektionstheorie : die Theorie vom Überleben
des Passendsten im Kampf ums Dasein.

Diese Theorie geht bekanntlich von folgenden Grundlagen aus:
Lebensraum und Nahrungsmenge auf der Erde sind beschränkt, die
Lebewesen aber haben eine unbegrenzte Vermehrungskraft. Daraus,
wird gefolgert, muss ein Kampf aller gegen alle entstehen. Die
Lebewesen sind aber auch variabel, darum sind sie nicht in gleicher
Weise diesem Kampf gewachsen. Im Kampf werden also die

weniger „geeigneten" unterliegen, die „geeigneteren" Sieger bleiben.
So soll der Kampf ums Dasein auslesend wirken wie der bewusst
arbeitende Mensch bei der Züchtung seiner Haustiere und
Kulturpflanzen. Und so soll er neue, höher entwickelte Formen schaffen.

Es ist im Grund genommen die Übertragung des alten Salzes

vom Kampf als dem Vater aller Dinge auf die gesamte lebende
Natur.

Eine Zeitlang glaubte man in der Tat, auf diesem Wege die

ganze Entwicklung der Lebewelt und das Zustandekommen ihrer
Zweckmäßigkeit erklären zu können. Weismann prägte das Wort
von der „Allmacht der Naturzüchtung" und versuchte den Nachweis,

dass das Aufhören des Kampfes ums Dasein nicht nur
Stillstand der Entwicklung bedeute, sondern mit Naturnotwendigkeit
zur Degeneration führen müsse.

Dann übertrug man dieses Prinzip aufs neue auf die Entwicklung

der Menschheit und der Staaten. Zu welchen Schlüssen man
von diesem Standpunkt aus kam, braucht nicht weiter ausgeführt
zu werden.

Es ist hier nicht der Ort, die Selektionstheorie einer einläss-
lichen Kritik zu unterwerfen. Sie ist in jener extremen Form, wie
sie namentlich von der deutschen Wissenschaft ausgebaut worden
war, längst überwunden. Von einem Schaffen neuer,
zweckmäßigerer Formen durch den Kampf ums Dasein spricht man heute
in der Biologie nicht mehr. Es wird ihm höchstens noch die
untergeordnete Rolle zugeteilt, Unzweckmäßiges, das aus diesem
oder jenem Grunde einmal entsteht, oder Überlebtes, das sich

neuen Verhältnissen nicht mehr anpassen kann, zu.vernichten.
Ganz entsprechend lehnen wir auch heute ab, dass der Krieg

221



zwischen den Menschenstaaten imstande sei, neue Kulturwerte
zu schaffen, kulturelle Fortschritte zu bewirken. Er könnte aller-
höchstens dadurch gelegentlich kulturfördernd wirken, dass er
überlebte Kulturen zerstört und für schon vorhandene höhere
Raum schafft, wenn er nicht an und für sich einen Rückfall in
die Barbarei bedeutete, und wenn er nicht geradezu das, was die
Darwinsche Schule Kontraselektion, Auslese des Minderwertigen,
nennt, begünstigte, weil dabei vor allem die rohe Gewalt oder die
Masse oder die Technik ausschlaggebend ist, und weil er in
seiner heutigen Form gerade unter den tüchtigsten und wertvollsten

Menschen am gründlichsten aufräumt.
Wer aus biologischen Gründen, in Darwins Namen, den Krieg

verteidigt; wer die Berechtigung des Militarismus und der
Monarchie mit der Selektionstheorie begründen will ; wer unter diesem
Zeichen die Demokratie bekämpft, der beweist nur, dass er von
der modernen Entwicklung der Biologie keine Ahnung hat.

Ich kann nicht umhin, an dieser Stelle hinzuweisen auf das

„schöne und liebenswürdige Buch", wie es sein Übersetzer nennt,
von Kropotkin: Gegenseitige Hilfe in der Entwicklang. Es will
zwar im Prinzip nicht eine Widerlegung des Darwinschen
Grundgedankens sein, sondern nur eine Ergänzung dazu durch Hervorhebung

der Bedeutung der gegenseitigen Hilfe gerade im Kampf
ums Dasein. In Wirklichkeit kommt es aber auf eine Verherrlichung

des Solidaritätsgedankens schon im Tierreich und dann in
der Menschheit hinaus. Dass es zugleich im Gedankengang durch
und durch „demokratisch" ist, erscheint bei diesem Autor gegeben.

In neuerer Zeit hat eine andere als die auf Darwin
zurückgehende Anschauung über die Ursache der Entwicklung in weitern
Kreisen sich Anerkennung erwerben können. Es ist die in ihrem
Grundgedanken schon vor mehr als hundert Jahren von Lamarck
aufgestellte Theorie von der direkten Anpassung. Die Lebewesen
sollen danach die Fähigkeit haben, wenn sie unter neue Verhältnisse

kommen, sich von innen heraus den neuen Bedürfnissen

entsprechend umzugestalten und dann die neuen Eigenschaften
auf ihre Nachkommen zu vererben. Der Lamarckismus anerkennt
somit die Möglichkeit eines Fortschrittes der Lebewelt ohne Kampf,
indem er annimmt, dass die Lebewesen imstande seien, sich aktiv
in einer bestimmten, jeweils zweckmäßigen Richtung zu entwickeln,

222



und dass die so erzielten Fortschritte mit dem Tod des Individuums
nicht verloren gehen, während der Darwinismus eine richtungslose
Variabilität der Organismen voraussetzt, wobei er für die Auslese
der zufällig auftretenden günstigen Variationen den Kampf ums
Dasein unbedingt braucht.

Der Lamarckismus würde also, auf die Entwicklung der
Kulturmenschheit übertragen, fordern, dass für möglichst alle Menschen
möglichst günstige Bedingungen für die weitere Ausbildung und
Vervollkommnung ihrer Fähigkeiten und Eigenschaften geschaffen
werden, während der Darwinismus sich damit begnügt, zuzuwarten,
bis zufällig mit bessern Fähigkeiten ausgerüstete Individuen
auftreten, die sich dann erst im Kampf durchsetzen müssen.

Der Lamarckismus ist also im Gegensatz zum Darwinismus
ausgesprochen demokratisch.

Aber der Lamarckismus hat sich bis jetzt noch nicht die
allgemeine Anerkennung der Biologen erwerben können. Er leidet
nämlich an einem großen Mangel: Die Anpassungsfähigkeit des
einzelnen Individuums ist zwar eine Tatsache, aber es fehlt der
Beweis, dass solche vom Individuum während seines Lebens erworbene

Eigenschaften auf die Nachkommen vererbt werden, dass
also auf diesem Wege wirklich ein bleibender Fortschritt, eine

neue Art, entstehen könne. Dass er zudem den Boden einer
mechanistischen Erklärung des Lebens bewusst oder unbewusst
verlässt, möchte ich ihm nicht als großen Fehler anrechnen, denn
ich bin von der Unmöglichkeit, das Leben restlos mechanistisch
zu erklären, überzeugt.

Für unsere Frage sind aber diese Einwände vollständig
hinfällig, denn wir kennen in der Kulturmenschheit in gewissem Sinne
eine „Vererbung erworbener Eigenschaften" : die Übertragung der
Kulturerrungenschaften von einer Generation auf die andere durch
Überlieferung. Und dass im Leben der Menschheit auch
nichtmechanistische Faktoren eine große Rolle spielen, wagt wohl
niemand zu leugnen.

In zwei für das Entwicklungsproblem wichtigen Punkten hat
die exakte Forschung der letzten zwanzig Jahre wesentliche
Fortschritte gemacht. Wir kennen heute eine Anzahl Gesetzmässigkeiten

der Variabilität und der Vererbung. Da diese Gesetze auch
für den Menschen gültig sind, werden sie auch hinübergezogen

223



zur Erklärung der Entwicklung der menschlichen Gesellschaft und
der Kultur.

Es ginge weit über den Rahmen dieser Arbeit hinaus, wollte
ich auch noch auf dieses Kapitel des nähern eintreten, denn das

würde eine einlässliche Darstellung der modernen Vererbungslehre
voraussetzen. Ich begnüge mich mit dem Schlussresultat:

Betont man einseitig die Unveränderlichkeit der Erbanlagen,
so wird man geneigt sein, in den Regeln der Vererbungslehre eine
Stütze zu finden zur Verteidigung der erblichen Monarchie und des

Erbadels, kurz des Ständestaats. Ist man sich aber einerseits be-
wusst der großen Mannigfaltigkeit der möglichen Kombinationen der

Erbanlagen beim Menschen, ') und berücksichtigt man andrerseits,
dass die besten Individuen aus einer an Erbgut minderwertigen
Linie für die Menschheit ebenso wertvoll sein können wie die Mehrzahl

der Glieder einer daran vollwertigen, und dass es praktisch
unmöglich ist, im Einzelfall zwischen den beiden Arten hochwertiger
Menschen zu unterscheiden, so wird man auch unter diesem
Gesichtspunkt dazu kommen, derjenigen Staatsform den Vorzug zu
geben, die prinzipiell nicht nach der Abstammung des Einzelnen
frägt, sondern jedem tüchtigen alle Wege offen hält.

Der Zweck meiner kleinen Arbeit ist erreicht, wenn es mir
gelungen ist, im Sinn der einleitenden Bemerkungen einen Beitrag
zu liefern zur Abklärung des Problems der Demokratie, und zu zeigen,
dass auch bei einseitig biologischer Betrachtungsweise das Ideal der
Demokratie nichts von seinem Glanz einbüßt.

ST. GALLEN PAUL VOGLER

Un homme d'esprit est perdu s'il ne joint pas à l'esprit l'énergie de caractère:

quand on a la lanterne de Diogène, il faut avoir son bâton.
CHAMFORT: Maximes

Il faut qu'un honnête homme ait l'estime publique sans y avoir pensé et
pour ainsi dire malgré lui. Celui qui Ta cherchée donne sa mesure.

CHAMFORT : Maximes

Des qualités trop supérieures rendent souvent un homme moins propre à
la société. On ne va pas au marché avec des lingots; on y va avec de l'argent
ou de la petite monnaie. chamfort: Maximes

') Anmerkung bei der Korrektur: Siehe dazu speziell die Ausführungen von
R. Chodat in seinem soeben im Druck erschienenen (Edition Sonor, Genève)
Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung der rNeuen Helvetischen Gesellschaft"

in Magglingen: ,Individualisme et démocratie, p. 9—13.

224


	Demokratie und Biologie

