Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1916-1917)

Artikel: "Die menschliche Wahrheit" : ein apologetisches Werk von Gaston
Frommel

Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DR
. o®e
[ ] ... .o-.

3

’e <
...

5

[ ] o .
® %0009°% Sty
. )
. L] .
S L]

,,DIE MENSCHLICHE WAHRHEIT*
EIN APOLOGETISCHES WERK VON GASTON FROMMEL )

Unsere Zeit stellt der deutschen und der welschen Schweiz die
immer dringendere Aufgabe, in einer tiefern und innerlichern Weise
sich gegenseitig zu verstehen, als es geschehen kann in bloss
politischen Aussprachen und den Leitartikeln der Tagespresse. Wir
werden uns daher in Zukunft vor allem noch viel mehr mit dem
geistigen Schaffen des andern Volksteils befassen miissen, um
dort die seelische Eigenart an der Arbeit zu sehen, die Ziele und
Ideale und Interessen zu entdecken, die bewusst oder unbewusst das
Offentliche Leben und die geistige Richtung der Volksgenossen
anderer Sprache beherrschen.

Von diesem Standpunkt aus ist es berechtigt, auch in einer
nichttheologischen Zeitschrift von einem Manne und seinem Werke
zu sprechen, der in der protestantischen welschen Schweiz einen
tiefgreifenden Einfluss ausiibt: Gaston Frommel und seine Vérité
humaine, mit deren Erscheinen die Veréffentlichung der Werke
Frommels ihrem Abschluss entgegengeht. Frommel gehort zur
Familie jener tapfern denkmutigen und warmen Personlichkeiten der
Naville, Secrétan?), Vinet, die anerkannte und fortwirkende Erzieher
des offentlichen Gewissens und Bildner seelischer Ideale der
protestantischen Westschweiz geworden sind. Wie bei diesen
Denkern erreicht sein Einfluss, der noch im Wachsen begriffen
ist, vorerst nur einen beschrinkten Kreis, der aber fiir die

1) Gaston Frommel: La Vérité humaine. Saint-Blaise, Foyer solidariste

1910—15, 3 vol.
2) Der Philosoph natiirlich.

97



heutige Form des Calvinismus bedeutsam wund représentativ
ist. In Frommels Art und Denken finden wir eine Reihe von
Zigen, die den besten und massgebenden Vertretern des cal-
vinischen Geistes der Westschweiz eigen sind: Das Gefiihl eines
sehr bewussten innern Zusammenhanges mit der Reformation,
die der Westschweiz den geistigen Stempel aufgedriickt hat, und
das starke Bewusstsein einer Verantwortlichkeit fiir die Erhaltung
des groflen Erbes. (Man darf sich wirklich fragen, ob in der
deutschen Schweiz der Zusammenhang mit unserm Reformator
ebenso tief und unmittelbar empfunden wird in den entsprechenden
Kreisen.) Dann der mit diesem Erbe verbundene moralische Rigoris-
mus, die Neigung, alles fast ausschliefilich von moralischen Ge-
sichtspunkten aus zu beurteilen. Le ,scrupule protestant“, der den
Menschen in der Sintflut einer durcheinander wogenden Welt des
Relativen und des Sinnlosen keinen sichern Platz mehr finden
lasst, was ihn dann dazu treibt, sich in eine sichere Arche mo-
ralischer, absoluter Ideen zu retten. Dann eine Freiheitsliebe, die
nahe verwandt ist mit den Anspriichen eines starken Individualis-
mus. Eine lebendige Bewegtheit des Affektes, und eine kriftig
zugreifende Energie in der Bearbeitung des innern Lebens, wogegen
das Interesse an bloff kirchlich institutionellen und wissenschaft-
lichen intellektuellen oder dogmatischen Fragen nicht aufkommt.
Zu diesen Ziigen, die im welschen Protestantismus weithin Ge-
meingut sind, kommt bei Frommel noch jener esprit de finesse,
der allein feinste und innerlichste Seelenvorginge zu erfassen vermag
und nicht nur Sachen, wie nach Pascals Wort der ,esprit de géo-
metrie“. Dazu eine warme Menschlichkeit von einer wundervoilen
Kraft der Hingebung und eine merkwiirdige Verbindung einer
ganz modernen Aufgeschlossenheit fiir neue Gedanken mit einer
oft fast verbissenen dialektischen Zahigkeit in der Verteidigung
alter Uberlieferungen.

Ein solcher moderner Vertreter des Calvinismus, ein wahrer
Januskopf, macht sich auf, um den heutigen Menschen das recht
verstandene Christentum als die menschliche Wahrheit zu erweisen.
das heifit als die Wahrheit, die am tiefsten dem menschlichen Wesen,
seiner Bestimmung und seinen Bediirinissen entspricht, etwa im
Sinne des alten Wortes von Tertullian: anima naturaliter christiana. )

1) Die Seele ist von Natur eine Christin.

98



Frommel ist eine der Hauptstiitzen der positiven Theologie
der Westschweiz. Aber das hindert ihn nicht, seine Probleme der
scharfen Zugluft modernen Denkens auszusetzen. Er, der allen
Ernstes einen vorgeschichtlichen Siindenfall eines hohern Geistes-
wesens, die Verfilhrung der ersten Menschen durch den Teufel, und
das Ubernatiirliche in orthodoxer Weise verteidigt, ist gleichzeitig
im stande, die Resultate der modernen Bibelkritik unbefangen zu
beniitzen, die Tatsdchlichkeit der biblischen Wunder im einzelnen
Fall dahingestellt sein zu lassen, biologischen Gesichtspunkten in
der theologischen Konstruktion ruhig ihr Recht werden zu lassen,
der Entwicklungslehre neue Seiten abzugewinnen und vor allem
die neuere psychologische Forschung in ganz iiberraschender
Weise fiir die Theologie fruchtbar zu machen. Er gehort damit
zu jenem nicht kleinen Kreise welscher Calvinisten positiver Rich-
tung, die wie Lucien Gautier, Bridel, Berguer, Gampert u. a. — um
nur einige literarisch titige Personlichkeiten meines Bekanntenkreises
zu nennen — im stande sind, fromm und frei zu sein, eine fast
pietistische Frommigkeit des Herzens zu verbinden mit einer unbe-
fangenen intellektuellen Kritik, weil sie wissen, dass man mit
dem Herzen fromm ist und nicht mit dem Kopfe.

Seine Methode will sich auf keinerlei Autoritit stiitzen, weder
auf die der Bibel, noch die der Tradition, noch die der Kirche
oder die der Dialektik, obschon er sich auf diese Kunst, die alles
kann, nicht iibel versteht. Ihm gilt einzig nur die Erfahrung. Damit
verwendet er ein methodisches Prinzip, das ihn mit der gesamten
heutigen Forschung verbindet. Die eigentiimliche Erfahrung, um
die es sich hier handelt, ist die des menschlichen Herzens und
seiner wertvollsten innerlichsten Realitaten.

Aber mit diesem an sich schonen Zutrauen zum Wert innerer
Wirklichkeiten ist es in der wissenschaftlichen Arbeit nicht getan.
Sie konnen immer nur gleichsam der Rohstoff sein, der der Be-
arbeitung durch das Denken unterliegt. Die Methode nun, durch
welche diese innern Wirklichkeiten aus dem irrationalen und un-
wissenschaftlichen Erlebnis heraufgeholt und der wissenschaftlichen
Bearbeitung zugénglich gemacht werden, ist die psychologische
Analyse. Dabei handelt es sich nicht um jene rationalistische oder
‘experimentelle Psychologie, die auf vielen Kathedern zu Hause ist,
sondern um eine genetisch - dynamische Psychologie, die das Ich

99



als eine werdende Geschichte belauscht, in seine emotionalen und
unbewussten Tiefen hinabsteigt, es weniger in seine einzelnen
Teile zu zerlegen als in seinem lebendigen Flusse zu erfassen sucht.
Es ist jene Psychologie des Unbewussten, die in James ihren
Hauptvertreter hat und in Genf in Gelehrten wie Malan, Flournoy,
Claparéde, Pierre Bovet, Fulliquet, Berguer und eben in Frommel
selbst iiberzeugte Vertreter gefunden hat.

Was findet denn nun eine solche eingehende Selbstbetrachtung
als das Wesen des Menschen?

DIE MORALISCHE VERPFLICHTUNG ALS DAS WESEN
DES MENSCHEN

Bevor Frommel seine eigene Stellung klarlegt, untersucht er
die vorliegenden Antworten auf die Frage nach dem Wesen des
Menschen. Der Sensualismus sucht es bekanntermafien in der
Empfindung. Frommel lehnt diese Auffassung ebenso ab wie den
Intellektualismus, der das Wesen des Menschen im Denken erblickt.

Was er zu ihrer Kritik, namentlich des Intellektualismus, sagt,
ist auBlerordentlich fein, wenn auch vielleicht nicht neu. Dem Intel-
lektualismus gegeniiber macht er vor allem geltend, dass der Ge-
danke letzlich das Denken ruiniert und die Freiheit zerstort und
uns in moralischen Fragen durchaus keine Gewissheit verschaffen
kann, weil er alles relativisiert. Die tiefste menschliche Wahrheit
liegt daher weder in dem, was uns die Empfindung, noch in dem,
was uns das Denken bietet.

Naher fiithlt sich Frommel daher schon dem Voluntarismus, der
das Wesen des Menschen im Willen sucht. Heif3t der Schluss des Intel-
lektualismus wie bei Descartes: ich denke, also bin ich! so zieht
der Voluntarismus den Schluss, wie ihn vor allem Maine de Biran
formuliert hat, auf den sich Frommel verschiedentlich stiitzt: Ich
bin tatig, ich will, also bin ich! Der Wille im Menschen erscheint
so als das Primire, das Urspriingliche, das Wesentliche. Er ist
wirksam nicht nur in den Funktionen, die deutlich als Willens-
regungen erkannt werden; er ist auch das Urelement der Wahr-
nehmung, denn jede Wahrnehmung ist durch eine Aufmerksamkeit,
ein Interesse, also etwas Willensmifliges gelenkt wund bestimmt.
Darauf machen in neuerer Zeit vor allem Bergson, aber auch die

100



deutsche Psychologenschule, die sich an Dilthey anschliefit, wie
z. B. Frischeisen aufmerksam. Ein &4hnliches Grundelement des
Willens ist sogar im Denken, im Urteil enthalten, insofern es,
wenn auch vielleicht nur subjektiv, auf ein Ziel gerichtet ist und
in vielen Fillen einer Absicht dient.

Steht Frommel dem Voluntarismus bedeutend n#her als dem
Intellektualismus, so kann er sich ihm doch nicht ganz ausliefern.
Auch diese Stellung wird nach ihm dem menschlichen Wesen nicht
ganz gerecht, ganz abgesehen davon, dass von da aus keine not-
wendige objektive Wahrheit zu erreichen ist. Der reine Volunta-
rismus oder Volitionalismus, wie ihn Frommel nennt, vernachlafigt
namlich eine der Grundtatsachen des menschlichen Bewuftseins:
das Sollen, das Gefiihl einer innern Verpilichtung.

Hier schldgt nun Frommel die Briicke vom reinen Volitionalis-
mus zur Philosophie der Verpflichtung, die im Zentrum seines
Denkens steht. Den Formeln des Sensualismus, Intellektualismus
und Volitionalismus stellt hier Frommel seine eigene gegeniiber.
Fiir ihn heifit es nicht mehr: Ich empiinde, also bin ich! oder ich
denke, also bin ich! oder ich will, also bin ich! sondern: ich soll,
also bin ich! Im Gefiihl einer unendlichen und absoluten Ver-
pilichtung findet Frommel, des Menschen eigentliches Wesen und
seine Wiirde ausgedriickt und dargestellt. Von hier aus allein ist
nach ihm eine Moral ebenso wie eine religiose Stellung fiir den
Menschen zu gewinnen. Das Wesen des Menschen liegt also nicht
in der Empfindung oder im Denken, sondern im Sollen. Die Wahr-
heit des Menschen ist also nicht eine sinnliche oder intellektuelle,
sondern eine moralische. Der Mensch ist erst wahrhaft Mensch,
wo er einem innern Sollen sich unterordnet, wo er eine abso-
lute Verpilichtung anerkennt. Damit sind bereits alle Versuche
abgelehnt, welche die Moral auf irgend welche utilitaristischen und
euddmonistischen oder evolutionistischen Uberlegungen griinden
wollen. Trotzdem anerkennt Frommel in einem weitgehenden
Mafle die relative Berechtigung dieser Versuche. Sie haben die
nutzlose Abstraktion, die die Moral lange Zeit beherrschte, endlich
aufgegeben. Sie haben den Menschen in seinen wirklichen Rahmen
hineingestellt. Sie haben der Natur, aus der der Mensch doch
hervorgeht, wieder ihr Recht und ihren wirklichen Einfluss auf das
Betragen des Menschen eingerdaumt. Sie haben die Moral erweitert,

101



indem sie alle physischen und biologischen Erscheinungen, die in
der menschlichen Existenz eine so starke Bedeutung haben, in ihrer
Einwirkung abgeschitzt und herbeigezogen haben. Sie haben gezeigt,
dass der Fortschritt der Moral nicht zum kleinen Teil auf unsern
Fortschritten in der Kenntnis des Weltalls beruht, dass es manchen
Gewissensantrieb gibt, dessen ,erste Wurzel in einem so brutalen
Phianomen wie der Schwere oder einer so fatalen Notwendigkeit
wie der Erndhrung oder der Fortpflanzung liegt“. Man kann an
diesen weitreichenden Zugestdndnissen, die eine ungewdhnliche
theologische Leistung bedeuten, sehen, mit welcher Unbefangenheit
Frommel sein Problem anzufassen bemiiht ist.

Aber trotzdem Frommel so diesen Erkldrungsversuchen in der
Moral, einen sehr grofien und wichtigen Platz einrdumt und ihr Recht
ohne Hintergedanken in einem weitgehenden Mafle anerkennt“, so
geniigen doch die angefiihrten, evolutionistischen, biologischen,
utilitaristischen oder soziologischen (Lévy-Briihl, Simmel) Faktoren
keineswegs zum volligen Verstindnis der moralischen oder religiésen
Tatsache. Auch sie tragen jener Erscheinung nicht Rechnung, die
sich in allen tiefern moralischen Handlungen kundgibt: dem Ge-
fithl einer innern Verpilichtung. Dieses meldet sich schon “da, wo
‘durch Aufern Zwang, wie Gewohnheit, Uberlieferung, Sitte, offent-
liche Meinung in der Seele des Menschen eine Instanz gebildet
worden ist, die nicht mehr rein nur als Zwang empfunden wird.
Aber sie kiindigt sich noch stirker und unmittelbarer an in ge-
wissen moralischen Beunruhigungen und Antrieben, die nichts zu
tun haben koénnen z. B. mit utilitaristischen Erwidgungen.

Wie die Storungen der Planetenbahnen den Astronomen Le-
verrier’) auf ein unbekanntes Gestirn hinwiesen, das er dann im
Neptun entdeckte, so weisen jene Beunruhigungen auf eine Ursache
hin, die wir in unserm Bewusstsein nicht antreffen. Sie liegt in
den Tiefen unseres Wesens und wirkt wie ein ,leuchtender Blitz
eines fundamentalen Imperativs, der das Gewolk menschlicher Ver-
standesiiberlegungen durchbricht und mit einem eigenen Lichte
leuchtet.

In den moralischen wie religiosen Erlebnissen empfindet der
Mensch in sich eine Macht, die nicht er beherrscht oder sich zu

1) So ist natiirlich zu lesen statt Lavoisier (S. 373).

102



‘Nutzen macht, sondern die ihn unterwirft und in ihren Dienst
zwingt. Es ist ein Absolutes, das der reduzierenden Auflésung in
bekannte Elemente widersteht. Es besteht weder in einer Empfindung,
noch in einem Gedanken, noch in einem Willen, sondern im Gefiihl
einer Verpflichtung, die frei anerkannt wird und nicht als Zwang
unserm Willen sich gegentiberstellt. Erst im moralischen Bewusst-
sein, im Gewissen, erscheint dieses Absolute und nicht schon im
psycliologzsclzen Das Absolute, das hier unserm Willen begegnet,
ist unerklarbar. Wer es erkldren will, ruiniert es. Es enthdlt kein
intellektuelles Element an seiner Wurzel, das durch einen kritischen
Prozess herausgeholt werden konnte. Es ist da, bevor der Ge-
danke es erfasst. Es ist auch nicht die Pilicht, die schon etwas
Konkretes ist, und uns schon einen bestimmten Inhalt gibt. Es ist
nicht ein Gesetz, das uns binden oder zwingen wiirde. Es ist das
reine QGefiihl, zu etwas verpilichtet zu sein, was wir zunéchst gar
nicht nach seinem Inhalt kennen. Diese Verpflichtung ist also nicht
rationaler oder dialektischer, sondern affektiver Natur.

Das Bewusstsein hat jene Verpflichtung nicht geschaffen,
sondern vorgefunden, konstatiert. Es kann durch keinerlei Analyse
zu einem befriedigenden Verstindnis dieser Tatsache gelangen.
Dieses Absolute erscheint daher vom Standpunkt des Bewusstseins
aus als ein Transzendentes, als eine Realitdt, die jenseits des Be-
wusstseins liegt. Sie kann nicht erkannt werden als ein Objekt;
denn ein solches koénnte nicht absolut sein, oder ein Wesen. Sie
kann nur vom Willen erfahren werden als eine Wirkung. Diese
Wirkung, wie sie sich im moralischen Empfinden kundgibt, ist
unmittelbar, zwingend, unbedingt. Wo liegt denn nun der Ursprung
dieser unmittelbaren Verpflichtung, der im Bewusstsein nicht nach-
gewiesen werden kann? Frommel findet ihn im Unbewussten und
baut damit eine religionspsychologische Theorie auf, in der wohl
die eigentliche Bedeutung seines theologischen Werkes gesucht
werden kann. Der zweite Band, in dem er diese Theorie entwickelt,
und den der Verlag auch gesondert herausgeben sollte, ist un-
streitig der interessanteste und wird nicht nur Theologen Stoff
zur Diskussion, sondern auch Laien reiche Anregung bieten. Wir
beschiftigen uns daher hauptsdchlich mit diesem Teile seines

Werkes.

103



DIE BEGRUNDUNG DER MORALISCHEN VERPFLICHTUNG
IM UNBEWUSSTEN

Angesichts der regen Diskussion, die sich heute mit diesem
Begriff des Unbewussten beschiitigt, ist es wohl angebracht, zu-
nichst darauf etwas niher einzugehen. Eine auch nur oberflachliche
Betrachtung des Menschen zeigt, dass nicht das gesamte Leben
im klaren Lichte des Bewusstseins sich abspielt. So werden die
physiologischen Vorgidnge in uns nicht vom Bewusstsein begleitet
oder gar ausgefiihrt. So ist das Vergessene der Herrschaft des Be-
wusstseins entzogen. So vollziehen wir eine Menge von Funktionen
rein automatisch und ohne uns ihrer bewusst zu werden, wie z. B.
etwa die komplizierten technischen Vorgidnge beim Klavierspiel.
Ebenso liegt die Entstehung unserer Gefilhle und die gesamte
Welt des Instinktlebens nicht in der Beleuchtung des Bewusstseins.
So hat endlich das Absolute keinen Platz im Bewusstsein, welches
die Tendenz hat, alles zu relativisieren. Alle diese Vorginge voll-
ziehen sich in einer andern Sphére, die wir eben mit dem Grenz-
begriff des Unbewussten oder Unterbewussten bezeichnen. Wir
verstehen also darunter nicht etwa eine Art geheimnisvoller psycho-
logischer Hexenkiiche, oder ein Asylum ignorantiae (ein Asyl fiir
unsere Unwissenheit), sondern es ist, formal ausgedriickt, das Nicht-
mehrbewusste und das Nochnichtbewusste, alles, was jenseits des
Bewusstseins liegt. Vom absolut Unerkennbaren brauchen wir in
diesem Zusammenhang nicht zu reden. Das Unbewusste ist, um
ein Bild zu gebrauchen, die im Dunkeln liegende Brunnenstube
unseres seelischen Lebens, aus der die meisten Lebensduflerungen
hervorquellen, aber auch der stille, tiefe See, in den viele unserer
Lebensbachlein miinden und zur Ruhe gebracht werden. Zwischen
dem Bewussten und dem Unbewussten findet ein bestdndiger Aus-
tausch statt, ein Ubergang, den man nicht erkliren, den man nur
konstatieren kann. Das Unbewusste enthdlt innere Moglichkeiten,
die erst zur Wirklichkeit werden, wenn das Bewusstsein diese Trieb-
krifte des Unbewussten erfasst, gestaltet, damit differenziert und
realisiert. Denn das Unbewusste ist noch undifferenziert, es ist ein-
fach. Es ist daher auch das ,Potentielle oder die Virtualitit“ unseres
Wesens, eine blofle Moglichkeit oder Fahigkeit oder Anlage, die nach
Verwirklichung drdngt. Unsere Aufgabe ist es dann, die Harmonie

104



zwischen dem Bewussten und dem Unbewussten herzustellen und
damit den Menschen mit sich selbst erst recht in Einklang zu bringen.

Aus dieser Tiefe des Unbewussten lisst nun Frommel auch
jenes Gefiihl einer Verpflichtung heraufsteigen, deren Ursprung im
Bewusstsein nicht nachzuweisen ist.

Damit wird jenes Absolute, das im Bewusstsein keinen Platz
fand, im Unbewussten verankert. [Es beherrscht nicht unsern
differenzierten, reflektierenden Willen; es tritt nur einladend, for-
dernd, verpflichtend an ihn heran. Wohl aber beherrscht es das
undifferenzierte, unbewusste Prinzip unseres Willens selbst. Mit
andern Worten: Frommel 16st hier die alte Streitirage nach der
Freiheit des Willens so, dass er die Unfreiheit in der Form der
Unterwerfung unter das Absolute dem Unbewussten zuweist, die
Freiheit aber dem Bewusstsein. Der Mensch ist also sowohl un-
frei, in seinem Unbewussten, vollstindig dem Absoluten unter-
worfen, als frei, in seinem bewufiten Willen, der die Verpflichtung
des Unbewussten annehmen oder zuriickweisen kann. Damit lehnt
Frommel es ab, das Problem der Willensireiheit weiter zu er-
erortern und macht nicht einmal den Versuch, sie auch nur denken
zu wollen. Denn etwas denken, heifit, es bestimmten Beding-
ungen unterwerfen. Wer die Willensireiheit denken will, muss sie
leugnen. Die Freiheit ist vielmehr dem unmittelbaren Gefiihl
ebenso gegeben wie die Existenz, und also einfach ohne Reflexion
hinzunehmen. Wollen wir die Freiheit als Idee fassen, so zer-
rinnt sie uns unter den Hinden; denn Ideen sind immer bedingt.
Sie ist an ihrer Quelle vielmehr nicht eine Idee, sondern einfach
das Gefiihl unserer Aktivitdt, unsere Fahigkeit, handeln zu kénnen,
einer Anstrengung von uns aus fihig zu sein.

Was fiir Folgerungen ergeben sich nun aus dieser Stellung
fiir Moral und Religion?

Frommel sieht in jenem Gefiihl einer Verpflichtung nicht nur
das unbewusste Prinzip der Moral, sondern auch ,la racine géné-
tique“ der Religion. Jenes Absolute im Unbewussten 148t sich
namlich ohne weiteres als gottliche Wirkung verstehen. Denn es
besitzt ja Transcendenz, Universalitit und jene absolute Macht,
der sich der Mensch freiwillig unterwirft. Mehr als das. Die ab-
solute Verpflichtung weist auf einen personlichen Willen hin; denn
nur ein Wille kann den Willen verpfilichten. Aber dieser persénliche

105



Wille kann wiederum nur in einer freiwilligen Unterwerfung, in einer
AnnahmeundBejahung der unbedingtenVerpflichtung erfahren werden.
Er kann somit nicht gedacht, bewiesen und erspekuliert werden.

Zusammenfassend liegt also die Sache so fiir Frommel: Eine
Einwirkung Gottes auf das menschliche Bewusstsein kann nicht
vorgefunden werden. Denn alles, was sich im Bewusstsein vor-
findet, ist determiniert, relativ und in den Fluss menschlichen
Geschehens hineingestellt. Wohl aber bestimmt Gott das Un-
bewusste und tritt von dort her im Gefiihl einer unbedingten Ver-
pflichtung an unsern bewussten und reflektierenden Willen heran.
Dieser kann sie ablehnen oder bejahen und nach der Reife seiner
moralischen Erkenntnis auslegen und realisieren.

Bleibt diese Verpilichtung im Unbewussten, ist sie wertlos;
sie muss ins Bewusstsein {ibergehen und von ihm bearbeitet werden.
Frommel geht darin so weit, dass er geradezu behauptet, das
unbewusste Prinzip unseres Willens sei der einzige Ort, wo die
gottliche Aktion unmittelbar den Menschen erreichen kdnne; ferner,
einzig die moralische Verpilichtung schaife eine wirkliche religiose
direkte Beziehung zwischen Gott und dem Menschen. Die einzige
Gotteserfahrung, die der Mensch machen kann, ist, dass er Gott
als den Urheber dieser Verpilichtung ansieht. Frommel erklart
daher jede Religion fiir falsch, die behaupten wiirde, dass die
gottliche Einwirkung den Menschen anders erreichen wiirde als
durch das unbewusste Prinzip seines Willens, und die zwischen
Gott und dem Menschen noch andere Beziehungen setzen wiirde
als die moralische Verpilichtung, und die noch eine andere Gott-
heit aufstellen wiirde als die des Urhebers einer moralischen Ver-
pilichtung. ,Wenn das Christentum diese Erfahrung nicht recht-
fertigen wiirde, wiirden wir aufhéren, es zu verteidigen und wiirden
es fiir eine falsche Religion halten. Denn wir sind Menschen,
bevor wir Christen sind und wir kdnnen die christliche Wahrheit
nur erreichen, wenn wir die menschliche annehmen. Diese aber
besteht in der Erfahrung einer absoluten Verpilichtung.*

DIE VERWIRKLICHUNG DER ABSOLUTEN VERPFLICHTUNG
IM BEWUSSTEN GEISTESLEBEN

Die gottliche Wirkung, die der Mensch in seinem tiefsten Grunde
vorfindet, ist zunichst ohne Worte und ohne Stimme. Sie iiber-

106



mittelt uns keine Gedanken oder Ziele, iiberhaupt keinen gedank-
lich ndher auszudriickenden Offenbarungsinhalt. Sie beschrankt
sich rein nur darauf, uns zu verpiflichten, uns zu einer freien An-
erkennung einer innern Bestimmung zu bringen. Der Gott in uns
bezeugt mehr seine Gegenwart, als dass er sie enthiillt oder aus-
spricht. Erst der Mensch gibt ihm Stimme und Deutung, und legt
den innern géttlichen Drang in Zwecken und Gesetzen aus. Durch
diese menschliche Bearbeitung der géttlichen Wirkung macht Frommel
die ungeheure Verschiedenheit der religiésen Auffassungen verstand-
lich. Sie riithrt her von der verschiedenen Art und Weise, in der
der Mensch auf die einheitliche gdéttliche Wirkung antwortet und
von der verschiedenen intellektuellen und moralischen Art der Be-
arbeitung, die der Mensch an seiner innern Erfahrung vollzieht.
Frommel betont also auch auf religiosem Gebiet aufs stdrkste den
Unterschied zwischen Tatsachen und ihrer Deutung.

Die Moral und die historischen Formen der Religion beruhen
nun auf dieser verschiedenen Bearbeitung der einheitlichen Grund-
erfahrung einer absoluten Verpiflichtung. Es ist nicht zuerst ein
Gesetz da, das uns verpilichtet, sondern eine Verpﬂlchtung, die wir
dann zum Gesetze formulieren. Dieses aber ist dann in seinem
historischen und psychoIoglschen Werden der Verdnderung unter-
worfen. Die Pilicht ist also nicht schon durch die Verpflichtung
gegeben, sondern sie wird nach ihrem konkreten Inhalt von der
Natur des Menschen ndher bestimmt, von seinen kollektiven Bin-
dungen, in denen er sich durch Uberlieferung und Umwelt befindet.
Sie ldsst sich daher auf die Formel bringen: réalise ta nature!
womit die Gesamtheit aller Forderungen gemeint ist, die zum in-
dividuellen und kollektiven Wesen des Menschen gehoren. Sie
lassen sich auf zwei Hauptformen zuriickfiihren: ,Individualisation“
und ,Solidarisation®. Die erste hat es zu tun mit der Herausarbeitung
des eigenen tiefern Selbst, die andere mit der Herstellung der Ge-
meinschaft, ohne welche auch das Individuum verkiimmert bleibt.

Aus dieser stets wechselnden menschlichen Bearbeitung der
innersten Erfahrung erklart es sich, dass zwar die Moralen sich
wandeln, dass aber die Moral bleibt. Der einzige, der die mensch-
liche Wahrheit voll verwirklicht hat, ist Jesus. In ihm allein ist
jener tiefste gottliche Wesensgrund des Menschen voll zur Dar-
stellung und leuchtenden Auswirkung gekommen. Der natiirliche

107



Mensch kann sich nicht voll realisieren. Er ist gekennzeichnet
durch eine ,anémie volitive“, durch eine Unfdhigkeit, sich selbst ganz
zu wollen. In Jesus hat sich der Wille eine Form geschaffen. Sein
freier Wille hat durch freie Hingabe und vollendeten Gehorsam die
religiose Unterwerfung seines unbewussten Willens rein wieder-
gegeben. Er besitzt daher das normale menschliche Bewusstsein,
wie es sein soll. Dieser von ihm gewonnene Zustand ist iiber-
tragbar. Die genauere Beschreibung dieses Vorgangs wird einem
neuen Werke Frommels vorbehalten bleiben, der christlichen Er-
fahrung, das eben im Erscheinen begriffen ist.

In einem dritten Bande bespricht nun Frommel die intellek-
tuellen Probleme, die sich aus diesen Erfahrungen ergeben. Es
handelt sich dabei um die Frage des Bésen und des Wunders oder
des Ubernatiirlichen.

Frommel weicht in der Behandlung dieser Fragen wenig von
einer orthodoxen Dogmatik ab. Nur sieht er das Bose weniger
in einem Sein, in einer Substanz, etwa in der Sinnlichkeit oder
der Selbstsucht, sondern in der Stérung einer Ordnung. Das Gute
ist Ordnung zwischen Geist und Materie, die an sich weder gut
noch bése ist. Das Bose ist Unordnung Jene Ordnung bedeutet
fir den Geist die Wahrhat fiir das Herz das Gliick, fiir den Willen
die Pilicht. Die Unordnung somit ist Irrtum, Leiden, Stinde. Sie
ist allgemein. Rousseau drtickt eine allgemeine menschliche Erfah-
rung aus, wenn er sagt: ,Ich bin iiberzeugt, dass es keinen Men-
schen gibt, so ehrlich er auch sein mag, der nicht in kurzer Zeit
zum letzten Verbrecher wiirde, wenn er dem folgen wiirde, was
ihm sein Herz gebietet.* Den Ursprung des Bésen sieht Frommel
in einem allgemeinen vorgeschichtlichen Falle der Menschheit in
ihrem ersten Reprédsentanten Adam, der in Abhidngigkeit von einer
bosen und von Gott unterschiedenen Macht geraten ist.

Das Ubernatiirliche ist nach Frommel vor allem moralischer
Natur. Es hat seine stirkste Analogie in der Freiheit, in der Moglich-
keit, neu anfangen zu koénnen.

Mit der Annahme des Ubernatiirlichen ist keineswegs schon die
Glaubhaftigkeit aller biblischen Wunder ausgesprochen. Uber diese
mag ruhig die Kritik ihres Amtes walten. Wir sehen auch hier
wieder an Frommel jene Elastizitit des Geistes, die alte und
neue Theologie zu vereinen vermag.

108



WURDIGUNG UND KRITIK

Frommel will mit diesem Werke zeigen, dass das Christentum
die menschliche Wahrheit ist, die allerdings nur in Jesus Christus
voll und iiberzeugend dargestellt ist. In den Christen kommt sie
nur in dem Mafle zum Vorschein, als in ihrem Leben ein Sollen
iiber das natiirliche Sein den Sieg davon trdgt. Das ist bei ernst
denkenden Menschen der Fall im Gewissen. Dort herrscht das
unbedingte Sollen, das den Anspruch erhebt, das wirkliche Leben
zu beherrschen. Das ist mehr als nur eine theologische Formel.
Es ist eine allgemein menschliche, moralische Forderung, die gegen-
wirtig mehr als wir es wissen, die seelische Stimmung der calvinistisch
orientierten Westschweiz beherrscht. Hierin liegt die Wurzel ihres
moralischen Rigorismus, der keinen andern Standpunkt findet fiir die
Beurteilung der Weltlage, der Geschichte, als den moralischen, die Ge-
‘schichte daher von der absoluten Idee aus konstruieren will und dem
zufdlligen Sein die Berechtigung bestreitet. Die deutsche Schweiz
denkt historischer und damit relativistischer. Sie misst die Weltlage
weniger an einem absoluten Sollen, sondern nimmt sie gelassener
hin in ihrem gegebenen Sein oder ihrem geschichtlichen Werden.
Versucht die welsche Schweiz die Geschichte rein nur von der
Idee aus zu beurteilen (so wie sie sie versteht) so wird damit leicht
die Tatsache iibersehen, dass ein gewaltiges Stiick Wirklichkeit
sich bisher der moralischen Idee noch nicht unterwerfen lief. Tut
man so, als ob das doch der Fall sei oder als ob es rein nur an
unserer Anstrengung hinge, dies zu tun, so wird dieser Standpunkt
zur Gefahr einer konstruierenden wirklichkeitsfremden Ideologie.
Die deutsche Schweiz, die geschichtlicher, damit relativistischer und
damit vielleicht gerechter urteilt, ist dafiir in der Gefahr, die ab-
soluten Mafistdbe, die fiir die Eroberung der Zukunft und fiir die
bewusste Gestaltung der Weltwirklichkeit unerlasslich sind, zu gering
einzuschidtzen und damit einem moralischen Opportunismus zu
veriallen. Soviel nebenbei und gleichsam um anschaulich zu
machen, wie die alltiglichen Lebensbetitigungen, auch unsere
deutsch - westschweizerische Auseinandersetzung, doch zusammen-
hidngen mit den prinzipiellen Fragen, den letzten Problemen des
Daseins und des Denkens, denen Frommel sein Lebenswerk
gewidmet hat. In der Stellung zu diesen prinzipiellen hochsten

109



Fragen werden die letzten Entscheidungen gewonnen, die dann
auch fiir den Alltag und fiir unser politisches und nationales
Leben bedeutsam sind.

Frommel ist es aber zunidchst nicht darum zu tun, einen Ma8-
stab fiir die Beurteilung der Geschichte zu gewinnen. Er will von
der sittlichen Erfahrung aus einen Weg zu Gott finden. Er trifit
sich in diesem Bestreben mit Kant und unter den Neuern mit
Herrmann und Karl Heim. Er unterscheidet sich aber von ihnen
durch den Versuch, das Unbewusste fiir die Begriindung der sitt-
lichen Erfahrung fruchtbar zu machen. Hierin liegt die eigentliche
Originalitit des Werkes, wenn schon Mainner wie César Malan
und William James ihm den Weg bereitet haben. Wir wollen uns
daher vor allem bei dieser Seite des so gedankenreichen und an-
regenden Werkes aufhalten, wenn das auch nur in sehr kurzem
Mafle geschehen kann.

Was leistet denn das Unbewusste fiir eine religiése Theorie?
Es ist klar, dass fiir die Beantwortung dieser Frage wichtig ist,
was man unter dem Unbewussten versteht. Ich verweise dafiir
auf oben gesagtes. Soll das Unbewusste nur den Grundschlamm
der Seele enthalten, so konnte es religios hdchstens fiir eine Ver-
tiefung des Siindengeliihls verwertet werden. Birgt das Unbe-
wusste aber auch das Nochnichtbewusste, das was als dumpie
Sehnsucht, als schicksalsmaflige Tendenz unsers Strebens, als zu-
kunftwebender Trieb, als dynamische Virtualitit, als jenseits aller
bisherigen Erfahrung liegende Moglichkeit, als Geheimnis unserer
Bestimmung, als absolute Forderung in uns sich verbirgt, so liegt
auf der Hand, was fiir eine Bedeutung es auch fiir eine religidse
Theorie bekommen kann.

Einmal beleuchtet die Psychologie des Unbewussten eben
gerade jenes wichtige Gebiet, in dem die Religion ihre eigent-
lichen Wurzeln hat. Diese liegen ndmlich nicht im Gebiete des
Rationalen, des logischen Denkens, des bedingten und reflek-
tierenden Bewusstseins, sondern im Irrationalen, in den affektiven
und phantasievollen Strebungen des Gemiites, die nur zu einem
kleinen Teile dem kritischen Bewusstsein zugdnglich sind. Damit
ist selbstverstandlich nicht ausgeschlossen, dass sich die religidsen
Inhalte zur Klarheit des logischen Denkens erheben, aber sie haben
nicht dort ihren Ursprung und beziehen nicht dorther ihre Kraft.

110



_ Aber noch ein zweites in der Psychologie des Unbewussten
ist bedeutsam und zwar fiir den Versuch, sich eine Vorstellung
iiber das Verhiltnis des Menschen zu Gott zu machen. Jene
Psychologie, die Gottes Einwirkung auf den Menschen im Un-
bewussten findet, beseitigt ndmlich das exklusive Verhiltnis des
Ich zu Gott, ohne damit religiése Werte aufzugeben. ?)

Gott behidlt die ehrwiirdige Distanz vom Ich, denn seine
Wirkung greift nicht ins freie, menschliche Bewusstsein hinein.
Er bleibt also dem Bewusstsein transcendent. Aber er ist doch
auf innerlichste und unmittelbarste Weise mit dem unbewussten
Wesensgrunde des Menschen verbunden, erfiillt und bestimmt
ihn und ist damit dem Menschen immanent. Der Gott, der den
Menschen vom Unbewussten her erfasst, ist zugleich der Gott aufler
uns und der Gott in uns, vereinigt also Transzendenz und Im-
manenz, wenigstens im Individuum.

Damit wird der Erfahrung der Mystiker ihr Recht, die sehr
iibereinstimmend beschrieben wird. So z. B. Meister Eckehardt:
,Das ist die innere Welt. Hier ist Gottes Grund mein Grund und
mein Grund Gottes Grund. Hier lebe ich aus meinem Eigenen,
wie Gott aus seinem Eigenen lebt. Wer in diesen Grund auch
nur einen Augenblick hineingelugt hat, dem sind tausend Dukaten
roten geschlagenen Goldes wie ein falscher Heller. Aus diesem
innersten Grunde heraus sollst du alle deine Werke wirken ohne
ein Warum. Hier geht Gott in die Seele ein mit allem, was er
ist. Niemand vermag an den Grund der Seele zu riihren als
allein Gott.“

Dass Frommel die moralische Verpilichtung so nachdriicklich
mit dem Unbewussten verbindet, schiitzt ihn vor der Gefahr der
Mystiker, in den Abgrund eines mystischen und das Ich auflésenden
Gottesgenusses zu versinken. Die sittliche Kraft bleibt wach und
angespannt und damit die Moéglichkeit, ja die Forderung der Ge-
meinschaft, der der Mystiker sich sonst leicht entzieht.

Eine ganze Reihe wesentlicher Aufstellungen Frommels findet
nun auffilligerweise von einer ganz andern Seite her eine Be-
statigung in den Forschungen der analytischen Psychologie, wie
sie von der Ziircher Schule vertreten wird. Die Berithrung liegt

-

1) Eine Forderung, die déf positive Theologe Karl Heim in seinem neuesten
Werke Glaubensgewissheit sehr nachdriicklich erhebt.

113



nicht blof in einer starken Verwendung der Psychologie des Un-
bewussten, sondern erstreckt sich neben vielen nebensichlichen
Parallelen vor allem auf folgende Punkte:

Die Psychologie des Unbewussten ist sowohl bei Frommel
als bei der Ziircher Schule vor allem daran interessiert, die latenten
oder potentiellen Energien des Unbewussten zu erfassen und wirk-
sam zu machen. Wenn auch dabei das Unbewusste inhaltlich nicht
niher definiert wird, so legen doch beide Schulen den Akzent auf
diese dynamische Bedeutung, was sich schon in der Terminologie
wiederspiegelt: der Energiebegriff der analytischen Psychologie diirite
ohne Schwierigkeiten mit dem ,principe inconscient de la volonté*
bei Frommel in Verbindung zu bringen sein.

Der Ubergang des Unbewussten ins Bewusste, worin Frommel

den Fortschritt sowohl des Individuums als des Universums sieht,
dient in beiden Theorien der Herstellung eines Gleichgewichts
zwischen Bewusstem und Unbewusstem oder einer S\mflwl_e‘se zwischen
beiden und damit der Realisierung eines tiefern Selbst.
[ Frommel wie die analytische Psychologie sehen die Bearbei-
' tung des Unbewussten durch das Bewusste zunichst als eine not-
wendige Differenzierung an. Der Differenzierung hat aber die Inte-
grierung, der Analyse die Synthese, der Individuation die ,Soli-
darisation® zu folgen. Das heiit, es handelt sich fiir beide darum,
. die Seele aus der Bindung der Gemeinschaft zunichst zu befreien
- und dann die befreite wieder zu einer neuen Gemeinschaft zuriick-
. zufiihren.

Wenn Frommel sodann die Gewinnung der unbewussten
Energien abhingig macht von einer Zuriickwendung des Interesses
von auflen nach innen, von einer Zuriickwendung des bewussten
Willens auf sein unbewusstes Prinzip, so ist das nichts anderes als
was die analytische Psychologie Introversion nennt, Anpassung an
(die_innere Welt, Versenkung ins tiefere Selbst, um seine verborgenen
Krifte zu gewinnen. Hier beriihren sich beide Stellungen mit der
Mystik, die dann fiir die Entwicklung des Individuums fruchtbar
gemacht werden kann, wenn sie nicht als letztes Ziel angesehen
wird, sondern als Mittel zur Selbstbesinnung und zur Entdeckung
tieferer und innerlicherer Seelenkrifte.

Die Analogien lieflen sich noch leicht vermehren. Sie schlagen
auch ins religiose Gebiet hiniiber.

112



Frommel hilt alle Religion fiir unméglich, die nicht entsteht
durch jene Introversion, jene Hineinwendung des bewussten Willens
zum instinktiven Ich, zum unbewussten Prinzip, wo die absolute
Verpflichtung als Gotles Stimme vernehmbar wird. Wer daher vor
der Beriihrung mit seinem eigenen tiefsten Wesensgrunde zuriick-
schrickt, der wird zuletzt auch vor Gotit fliehen. Nur wer sich der
Forderung des innersten Grundes der Seele unterwirft, wird zu
einem neuen und schopferischen Leben kommen. Dieselbe Tat-
sache wird von der analytischen Psychologie beschrieben, wenn sie
von der ,transcendenten Function“ der Seele spricht. Damit meint
auch sie ein neues schépferisches Werden in der Seele, eine neue
Einstellung jenseits der bisherigen Erfahrungen, die nur gewonnen
wird, wenn die Seele sich der fordernden Macht ihrer innersten
Bestimmung unterwirft. Der Gott in der tiefsten Brust wird nicht
lebendig, wenn man nur {iber ihn reflektiert, sondern wenn man
ihm gehorcht und die alten automatischen Einstellungen preis-
_gegeben, geopfert werden. Dann wird zur Gnade, zum Geschenk,
was vorher Forderung war.

Trotz dieser Parallelen, die sich leicht vermehren lieflen, wird
nun aber doch gerade von der Psychologie des Unbewussten her
die Kritik lebendig, der Frommels Werk begegnen wird.

Frommel schopit aus dem Unbewussten gerade das, was ihm
in sein System hineinpasst. Er findet darin, wenn er auch anderes
nebenbei anerkennt, doch vor allem das Gefiihl einer unbedingten,
moralischen Verpflichtung. Woher weiss er das? Das kann subjektiv
‘empfunden werden, aber es wird schwer halten, das zur Evidenz
oder gar auf eine wissenschaftliche theoretische Formel zu bringen.
Es wirken da konstruktive Gesichtspunkte ein, die nicht der wirk-
lichen Erfahrung allein entstammen, auf die doch Frommel sein
Werk griinden will. Die Erfahrung wird wohl im Unbewussten
jenes Gefiihl einer absoluten Verpilichtung antreffen, aus dem dann
die Normen des Lebens gebildet werden. Aber leider noch sehr
viel anderes mehr: Die Reste und Abfille unserer vergangenen
PersOnlichkeit, die weggeworfenen und verdringten Skizzen unseres
Lebensplanes, den Grundschlamm unseres animalischen Wesens,
den kollektiven Geist des Volkes, der Rasse, der Menschheit und
ihrer Geschichte, ja eine biologische und kosmische Mneme und
vor allem auch das Bose, die Damonen, die nicht mit der mora-

113



lischen Verpflichtung an den Menschen herantreten, sondern mit
der Macht der Versuchung und dem Hollenzwang eines blinden
Schicksals. Nicht umsonst fiihlte sich deshalb Frommels Nachfolger
Fulliquet gezwungen, von einem subconscient inférieur und supérieur
zu reden. Eine wirkliche erfahrungsgeméifie Betrachtung des Menschen
zeigt daher, dass sein Wesen in seinen unbewussten Griinden reicher
und komplizierter ist als Frommel zugeben will. Wenn das Gefiihl
einer absoluten Verpilichtung unbestreitbar im Unbewussten zu
finden ist, aus dem heraus die wertvollsten moralischen und reli-
giosen Lebensformen gebildet wurden, so liegen in ihm auch jene
andern seelischen Tendenzen, aus welchen das Heidentum und
namentlich die gnostischen Religionsformen hervorgingen. Es
gelingt Frommel nicht, mit seinen Voraussetzungen klar zu machen,
warum er die moralischen Krifte des Unbewussten als Gotteswir-
kungen nimmt, aber seinen iibrigen dynamischen Tendenzen diesen
Charakter versagt. Sind jene die psychische Grundlage fiir den
christlichen Theismus und Moralismus, so bilden diese rein dyna-
mischen Tendenzen den seelischen unbewussten Wurzelboden fiir
den Pantheismus und fiir alle Formen der Gnosis, deren primitive
Urkrdfte sich ja wieder sehr betdtigen in allerlei phantastischen
Sektenbildungen der Gegenwart. Sowohl die Theologie wie die
psychologische Analyse wird sich dagegen strduben, die Erfahrung
einer hohern Macht ausschlieflich auf den sittlichen Instinkt zu
grilnden. Zugegeben, dass die hochste Gotteserfahrung als eine
sittliche verpflichtende an uns herantritt oder die Tendenz enthilt,
sich zu versittlichen, so erlebt doch der fromme Mensch immer
wieder auch den dynamischen Gott, der in der harten Wirklichkeit,
auch in der des eigenen Herzens, in der Geschichte kraftvoll waltet
und den Menschen durchaus nicht immer nur durch die sittliche
Verpilichtung einladet und iiberwiltigt, sondern auch auf andere
Weise unter seine Macht zwingt oder thn mit jauchzendem [Leben
erfiillt. Man braucht nur eine Studie zu lesen wie sie Flournoy
fiber eine protestantische Mystikerin verdffentlicht hat,’) um zu sehen,
wie neben dem sittlichen personlichen Gott ihres Kinderglaubens
im mystischen Erlebnis die ,iibersittliche, unpersénliche Dynamik*“
eines ganz andersartigen Gotterlebnisses emporsteigt. Wird Gottes-
erkenntnis nur auf das Gefiihl einer sittlichen Verpflichtung be-

1) Flournoy, Une mystique moderne.

114



schriankt, so kann der Mensch nur auf seinen hochsten Stufen Gott
erleben. Er kann dann auch die Welt nicht mehr ganz aus Gottes
Hand annehmen und kann sich doch nicht ganz fiir sie verant-
wortlich fiihlen. Bezeichnenderweise schiebt daher Frommel auch
das Problem des Bosen in die Vorgeschichte und die Metaphysik
ab und macht dafiir den Fall der Engel verantwortlich.

Wenn Frommel sodann im Unbewussten das Gesetz unserer
Verpflichtung findet, so ist das zun4chst das Gesetz des Individuums,
die innere Bestimmung des Einzelnen. Damit ist noch nicht er-
w1esen dass dies individualpsychologisch gefundene Gesetz auch
‘das Gesetz der Gesamtheit sei, so dass sich darauf ein allgemem
‘giiltiges System wie eine Apologetik es sein will, bauen liefe.

Das einzelne Subjekt wird sich zwar nicht scheuen, vom irra-
tionalen Erlebnis des Unbewussten aus den Sprung ins Trans-
zendente zu tun und hinter den stirksten und wertvollsten Erfah-
rungen seiner innern Welt Gott als ihren Urheber zu schauen.
Aber wissenschaitlich ist das nicht darstellbar und nicht zu recht-
fertigen.) Wer es versucht, ist damit in der Gefahr, doch wieder
dem Intellektualismus zu verfallen, der in Begriffen darstellen will, was
sich allein im Symbol oder im irrationalen Lebensprozess kundgibt.

Das Werk Frommels wird wohl iiberhaupt einer ziemlich all-
gemeinen Kritik begegnen und auf keiner Seite blof§ Zustimmung
finden. Eine orthodoxe Kritik wird ihm trotz der Wahrung alt-
biblischer Positionen nicht verzeihen, dass er die Autoritdt der
Bibel nicht prinzipiell wahrt. Eine rationalistische Theologie wird
ihm die Hereinziehung des Mythischen zum Vorwurf machen
und die ganze Beschiftigung mit dem Unbewussten als eine Flucht
vor der Logik ansehen. Die Psychologie des Unbewussten, die
am meisten Verstindnis beweisen wird, wird die moralistische Auf-
fassung des Unbewussten als eine Verkiirzung der Tatsachen be-
trachten. Die absolutistischen Moralisten werden es beklagen, dass
er trotz der innern Verwandtschaft doch den evolutionistischen und
utilitaristischen Erwdgungen noch zuviel Recht einrdume,

Aber das alles hindert uns nicht, Frommels Apologetik als ein
Werk voll Geist und Leben und weitfiihrender Anregungen dankbar

1) Darauf haben bereits Wernle in einer Besprechung in den Basler Nadi-
richten und die eingehende Kritik Frommels durch den Waadtldnder Theologen
Jung (Vers la Vérité éternelle) hingewiesen.

115

l

S



anzuerkennen, die sicher tief in die theologische Arbeit eingreifen
und auch das religiose Denken der Laien stark beschéftigen werden.
Eine lebendige Religiositdt pulst in dem Werke, ein hoher sitilicher
Ernst zwingt unbedingte Hochachtung ab vor der warmen und
starken Personlichkeit, die hinter diesen Gedanken steht. Sie ist
eine echte Verkorperung des heutigen Calvinismus, der seine
Lebendigkeit eben durch seine unbefangene und kriftige Aneig-
nung neuer Elemente beweist. Dieser Calvinismus denkt heute wie
damals von der sittlichen Leidenschaft aus. Es ist ihm ebenso
zuwider, die Dinge in ihrem zufdlligen Sein zu nehmen, wie sie
sind, als sie ruhig und objektiv, wissenschaitlich kiihl zu beurteilen
oder dsthetisch zu verkldren. Er setzt immer wieder alles daran,
sie unter eine sittliche Forderung zu beugen und die ganze Welt
des zufilligen Seins der Majestdt eines heiligen gottlichen Sollens
untertan zu machen. Von dieser seiner treibenden Kraft aus muss
man ihn verstehen und nicht aus den Begrenzungen und Schwach-
heiten seiner geschichtlichen Verkdrperung. Von dieser Kraft hat er
auch der heutigen Welt noch viel zu geben.
ZURICH ADOLF KELLER
ooo

BERGE

Von ERNST FREY

Die Berge haben
Blaue Gebirden
Und zerdachte Stirnen,
Die dunkel werden,
Wenn die Wolken
Dariiberhasten.

Sie sind sehr still
Und lasten

Wortlos driickend
An die Tage,

Wie Griibler hadern
Um die letzte Frage.

ooo

116



	"Die menschliche Wahrheit" : ein apologetisches Werk von Gaston Frommel

