
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1916-1917)

Artikel: "Die menschliche Wahrheit" : ein apologetisches Werk von Gaston
Frommel

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„DIE MENSCHLICHE WAHRHEIT"
EIN APOLOGETISCHES WERK VON GASTON FROMMEL1)

Unsere Zeit stellt der deutschen und der welschen Schweiz die
immer dringendere Aufgabe, in einer tiefern und innerlichem Weise
sich gegenseitig zu verstehen, als es geschehen kann in bloss

politischen Aussprachen und den Leitartikeln der Tagespresse. Wir
werden uns daher in Zukunft vor allem noch viel mehr mit dem

geistigen Schaffen des andern Volksteils befassen müssen, um
dort die seelische Eigenart an der Arbeit zu sehen, die Ziele und
Ideale und Interessen zu entdecken, die bewusst oder unbewusst das
öffentliche Leben und die geistige Richtung der Volksgenossen
anderer Sprache beherrschen.

Von diesem Standpunkt aus ist es berechtigt, auch in einer

nichttheologischen Zeitschrift von einem Manne und seinem Werke
zu sprechen, der in der protestantischen welschen Schweiz einen

tiefgreifenden Einfluss ausübt: Gaston Frommel und seine Vérité
humaine, mit deren Erscheinen die Veröffentlichung der Werke
Frommeis ihrem Abschluss entgegengeht. Frommel gehört zur
Familie jener tapfern denkmutigen und warmen Persönlichkeiten der
Naville, Secrétan2), Vinet, die anerkannte und fortwirkende Erzieher
des öffentlichen Gewissens und Bildner seelischer Ideale der

protestantischen Westschweiz geworden sind. Wie bei diesen
Denkern erreicht sein Einfluss, der noch im Wachsen begriffen
ist, vorerst nur einen beschränkten Kreis, der aber für die

J) Gaston Frommel: La Vérité humaine. Saint-Blaise, Foyer solidariste
1910—15, 3 vol.

2) Der Philosoph natürlich.

97



heutige Form des Calvinismus bedeutsam und repräsentativ
ist. In Frommeis Art und Denken finden wir eine Reihe von
Zügen, die den besten und massgebenden Vertretern des
calvinischen Geistes der Westschweiz eigen sind: Das Gefühl eines
sehr bewussten innern Zusammenhanges mit der Reformation,
die der Westschweiz den geistigen Stempel aufgedrückt hat, und
das starke Bewusstsein einer Verantwortlichkeit für die Erhaltung
des großen Erbes. (Man darf sich wirklich fragen, ob in der
deutschen Schweiz der Zusammenhang mit unserm Reformator
ebenso tief und unmittelbar empfunden wird in den entsprechenden
Kreisen.) Dann der mit diesem Erbe verbundene moralische Rigorismus,

die Neigung, alles fast ausschließlich von moralischen
Gesichtspunkten aus zu beurteilen. Le „scrupule protestant", der den
Menschen in der Sintflut einer durcheinander wogenden Welt des

Relativen und des Sinnlosen keinen sichern Platz mehr finden
lässt, was ihn dann dazu treibt, sich in eine sichere Arche
moralischer, absoluter Ideen zu retten. Dann eine Freiheitsliebe, die
nahe verwandt ist mit den Ansprüchen eines starken Individualismus.

Eine lebendige Bewegtheit des Affektes, und eine kräftig
zugreifende Energie in der Bearbeitung des innern Lebens, wogegen
das Interesse an bloß kirchlich institutionellen und wissenschaftlichen

intellektuellen oder dogmatischen Fragen nicht aufkommt.
Zu diesen Zügen, die im welschen Protestantismus weithin
Gemeingut sind, kommt bei Frommel noch jener esprit de finesse,
der allein feinste und innerlichste Seelenvorgänge zu erfassen vermag
und nicht nur Sachen, wie nach Pascals Wort der „esprit de
géométrie". Dazu eine warme Menschlichkeit von einer wundervollen
Kraft der Hingebung und eine merkwürdige Verbindung einer

ganz modernen Aufgeschlossenheit für neue Gedanken mit einer
oft fast verbissenen dialektischen Zähigkeit in der Verteidigung
alter Überlieferungen.

Ein solcher moderner Vertreter des Calvinismus, ein wahrer

Januskopf, macht sich auf, um den heutigen Menschen das recht
verstandene Christentum als die menschliche Wahrheit zu erweisen,
das heißt als die Wahrheit, die am tiefsten dem menschlichen Wesen,
seiner Bestimmung und seinen Bedürfnissen entspricht, etwa im
Sinne des alten Wortes von Tertullian: anima naturaliter Christiana.3)

') Die Seele ist von Natur eine Christin.

98



Frommel ist eine der Hauptstützen der positiven Theologie
der Westschweiz. Aber das hindert ihn nicht, seine Probleme der
scharfen Zugluft modernen Denkens auszusetzen. Er, der allen
Ernstes einen vorgeschichtlichen Sündenfall eines höhern Geisteswesens,

die Verführung der ersten Menschen durch den Teufel, und
das Übernatürliche in orthodoxer Weise verteidigt, ist gleichzeitig
im stände, die Resultate der modernen Bibelkritik unbefangen zu

benützen, die Tatsächlichkeit der biblischen Wunder im einzelnen
Fall dahingestellt sein zu lassen, biologischen Gesichtspunkten in
der theologischen Konstruktion ruhig ihr Recht werden zu lassen,
der Entwicklungslehre neue Seiten abzugewinnen und vor allem
die neuere psychologische Forschung in ganz überraschender
Weise für die Theologie fruchtbar zu machen. Er gehört damit
zu jenem nicht kleinen Kreise welscher Calvinisten positiver Richtung,

die wie Lucien Gautier, Bridel, Berguer, Gampert u. a. — um
nur einige literarisch tätige Persönlichkeiten meines Bekanntenkreises

zu nennen — im stände sind, fromm und frei zu sein, eine fast

pietistische Frömmigkeit des Herzens zu verbinden mit einer
unbefangenen intellektuellen Kritik, weil sie wissen, dass man mit
dem Herzen fromm ist und nicht mit dem Kopfe.

Seine Methode will sich auf keinerlei Autorität stützen, weder
auf die der Bibel, noch die der Tradition, noch die der Kirche
oder die der Dialektik, obschon er sich auf diese Kunst, die alles

kann, nicht übel versteht. Ihm gilt einzig nur die Erfahrung. Damit
verwendet er ein methodisches Prinzip, das ihn mit der gesamten
heutigen Forschung verbindet. Die eigentümliche Erfahrung, um
die es sich hier handelt, ist die des menschlichen Herzens und
seiner wertvollsten innerlichsten Realitäten.

Aber mit diesem an sich schönen Zutrauen zum Wert innerer
Wirklichkeiten ist es in der wissenschaftlichen Arbeit nicht getan.
Sie können immer nur gleichsam der Rohstoff sein, der der

Bearbeitung durch das Denken unterliegt. Die Methode nun, durch
welche diese innern Wirklichkeiten aus dem irrationalen und
unwissenschaftlichen Erlebnis heraufgeholt und der wissenschaftlichen

Bearbeitung zugänglich gemacht werden, ist die psychologische
Analyse. Dabei handelt es sich nicht um jene rationalistische oder
experimentelle Psychologie, die auf vielen Kathedern zu Hause ist,
sondern um eine genetisch - dynamische Psychologie, die das Ich

99



als eine werdende Geschichte belauscht, in seine emotionalen und
unbewussten Tiefen hinabsteigt, es weniger in seine einzelnen

Teile zu zerlegen als in seinem lebendigen Flusse zu erfassen sucht.

Es ist jene Psychologie des Unbewussten, die in James ihren

Hauptvertreter hat und in Genf in Gelehrten wie Malan, Flaurnoy,
Clapj,rède, Pierre Bovet, Fulliquet, Berguer und eben in Frommel
selbst überzeugte Vertreter gefunden hat.

Was findet denn nun eine solche eingehende Selbstbetrachtung
als das Wesen des Menschen?

DIE MORALISCHE VERPFLICHTUNG ALS DAS WESEN
DES MENSCHEN

Bevor Frommel seine eigene Stellung klarlegt, untersucht er
die vorliegenden Antworten auf die Frage nach dem Wesen des

Menschen. Der Sensualismus sucht es bekanntermaßen in der

Empfindung. Frommel lehnt diese Auffassung ebenso ab wie den

Intellektualismus, der das Wesen des Menschen im Denken erblickt.
Was er zu ihrer Kritik, namentlich des Intellektualismus, sagt,

ist außerordentlich fein, wenn auch vielleicht nicht neu. Dem
Intellektualismus gegenüber macht er vor allem geltend, dass der
Gedanke letzlich das Denken ruiniert und die Freiheit zerstört und
uns in moralischen Fragen durchaus keine Gewissheit verschaffen
kann, weil er alles relativisiert. Die tiefste menschliche Wahrheit
liegt daher weder in dem, was uns die Empfindung, noch in dem,

was uns das Denken bietet.
Näher fühlt sich Frommel daher schon dem Voluntarismus, der

das Wesen des Menschen im Willen sucht. Heißt der Schluss des

Intellektualismus wie bei Descartes: ich denke, also bin ich! so zieht
der Voluntarismus den Schluss, wie ihn vor allem Maine de Biran
formuliert hat, auf den sich Frommel verschiedentlich stützt: Ich
bin tätig, ich will, also bin ich Der Wille im Menschen erscheint
so als das Primäre, das Ursprüngliche, das Wesentliche. Er ist
wirksam nicht nur in den Funktionen, die deutlich als

Willensregungen erkannt werden; er ist auch das Urelement der
Wahrnehmung, denn jede Wahrnehmung ist durch eine Aufmerksamkeit,
ein Interesse, also etwas Willensmäßiges gelenkt und bestimmt.
Darauf machen in neuerer Zeit vor allem Bergson, aber auch die

100



deutsche Psychologenschule, die sich an Dilthey anschließt, wie
z. B. Frischeisen aufmerksam. Ein ähnliches Grundelement des

Willens ist sogar im Denken, im Urteil enthalten, insofern es,

wenn auch vielleicht nur subjektiv, auf ein Ziel gerichtet ist und
in vielen Fällen einer Absicht dient.

Steht Frommel dem Voluntarismus bedeutend näher als dem
Intellektualismus, so kann er sich ihm doch nicht ganz ausliefern.
Auch diese Stellung wird nach ihm dem menschlichen Wesen nicht
ganz gerecht, ganz abgesehen davon, dass von da aus keine
notwendige objektive Wahrheit zu erreichen ist. Der reine Voluntarismus

oder Volitionalismus, wie ihn Frommel nennt, vernachläßigt
nämlich eine der Grundtatsachen des menschlichen Bewußtseins:
das Sollen, das Gefühl einer innern Verpflichtung.

Hier schlägt nun Frommel die Brücke vom reinen Volitionalismus

zur Philosophie der Verpflichtung, die im Zentrum seines
Denkens steht. Den Formeln des Sensualismus, Intellektualismus
und Volitionalismus stellt hier Frommel seine eigene gegenüber.
Für ihn heißt es nicht mehr: Ich empfinde, also bin ich oder ich
denke, also bin ich! oder ich will, also bin ich! sondern: ich soll,
also bin ich Im Gefühl einer unendlichen und absoluten
Verpflichtung findet Frommel, des Menschen eigentliches Wesen und
seine Würde ausgedrückt und dargestellt. Von hier aus allein ist
nach ihm eine Moral ebenso wie eine religiöse Stellung für den
Menschen zu gewinnen. Das Wesen des Menschen liegt also nicht
in der Empfindung oder im Denken, sondern im Sollen. Die Wahrheit

des Menschen ist also nicht eine sinnliche oder intellektuelle,
sondern eine moralische. Der Mensch ist erst wahrhaft Mensch,
wo er einem innern Sollen sich unterordnet, wo er eine absolute

Verpflichtung anerkennt. Damit sind bereits alle Versuche
abgelehnt, welche die Moral auf irgend welche utilitaristischen und
eudämonistischen oder evolutionistischen Überlegungen gründen
wollen. Trotzdem anerkennt Frommel in einem weitgehenden
Maße die relative Berechtigung dieser Versuche. Sie haben die
nutzlose Abstraktion, die die Moral lange Zeit beherrschte, endlich
aufgegeben. Sie haben den Menschen in seinen wirklichen Rahmen
hineingestellt. Sie haben der Natur, aus der der Mensch doch
hervorgeht, wieder ihr Recht und ihren wirklichen Einfluss auf das

Betragen des Menschen eingeräumt. Sie haben die Moral erweitert,

101



indem sie alle physischen und biologischen Erscheinungen, die in

der menschlichen Existenz eine so starke Bedeutung haben, in ihrer

Einwirkung abgeschätzt und herbeigezogen haben. Sie haben gezeigt,
dass der Fortschritt der Moral nicht zum kleinen Teil auf unsern
Fortschritten in der Kenntnis des Weltalls beruht, dass es manchen
Gewissensantrieb gibt, dessen „erste Wurzel in einem so brutalen
Phänomen wie der Schwere oder einer so fatalen Notwendigkeit
wie der Ernährung oder der Fortpflanzung liegt". Man kann an

diesen weitreichenden Zugeständnissen, die eine ungewöhnliche
theologische Leistung bedeuten, sehen, mit welcher Unbefangenheit
Frommel sein Problem anzufassen bemüht ist.

Aber trotzdem Frommel so diesen Erklärungsversuchen in der

Moral„ einen sehr großen und wichtigen Platz einräumt und ihr Recht
ohne Hintergedanken in einem weitgehenden Maße anerkennt", so

genügen doch die angeführten, evolutionistischen, biologischen,
utilitaristischen oder soziologischen (Levy-Brühl, Simmel) Faktoren
keineswegs zum völligen Verständnis der moralischen oder religiösen
Tatsache. Auch sie tragen jener Erscheinung nicht Rechnung, die
sich in allen tiefern moralischen Handlungen kundgibt: dem
Gefühl einer.innern Verpflichtung. Dieses meldet sich schon da, wo
durch äußern Zwang, wie Gewohnheit, Überlieferung, Sitte, öffentliche

Meinung in der Seele des Menschen eine Instanz gebildet
worden ist, die nicht mehr reih nur als Zwang empfunden wird.
Aber sie kündigt sich noch stärker und unmittelbarer an in
gewissen moralischen Beunruhigungen und Antrieben, die nichts zu
tun haben können z. B. mit utilitaristischen Erwägungen.

Wie die Störungen der Planetenbahnen den Astronomen Le-
verrier1) auf ein unbekanntes Gestirn hinwiesen, das er dann im
Neptun entdeckte, so weisen jene Beunruhigungen auf eine Ursache
hin, die wir in unserm Bewusstsein nicht antreffen. Sie liegt in
den Tiefen unseres Wesens und wirkt wie ein „leuchtender Blitz
eines fundamentalen Imperativs, der das Gewölk menschlicher
Verstandesüberlegungen durchbricht und mit einem eigenen Lichte
leuchtet."

In den moralischen wie religiösen Erlebnissen empfindet der
Mensch in sich eine Macht, die nicht er beherrscht oder sich zu

b So ist natürlich zu lesen statt Lavoisier (S. 373).

102



Nutzen macht, sondern die ihn unterwirft und in ihren Dienst
zwingt. Es ist ein Absolutes, das der reduzierenden Auflösung in
bekannte Elemente widersteht. Es besteht weder in einer Empfindung,
noch in einem Gedanken, noch in einem Willen, sondern im Gefühl
einer Verpflichtung, die frei anerkannt wird und nicht als Zwang
unserm Willen sich gegenüberstellt. Erst im moralischen Bewusstsein,

im Gewissen, erscheint dieses Absolute^ïïnd nicht schon im
psychologischen. Das Absolute, das hier unserm Willen begegnet,
ist unerklärbar. Wer es erklären will, ruiniert es. Es enthält kein
intellektuelles Element an seiner Wurzel, das durch einen kritischen
Prozess herausgeholt werden könnte. Es ist da, bevor der
Gedanke es erfasst. Es ist auch nicht die Pflicht, die schon etwas

Konkretes ist, und uns schon einen bestimmten Inhalt gibt. Es ist
nicht ein Gesetz, das uns binden oder zwingen würde. Es ist das

reine Gefühl, zu etwas verpflichtet zu sein, was wir zunächst gar
nicht nach seinem Inhalt kennen. Diese Verpflichtung ist also nicht
rationaler oder dialektischer, sondern affektiver Natur.

Das Bewusstsein hat jene Verpflichtung nicht geschaffen,
sondern vorgefunden, konstatiert. Es kann durch keinerlei Analyse
zu einem befriedigenden Verständnis dieser Tatsache gelangen.
Dieses Absolute erscheint daher vom Standpunkt des Bewusstseins
aus als ein Transzendentes, als eine Realität, die jenseits des

Bewusstseins liegt. Sie kann nicht erkannt werden als ein Objekt;
denn ein solches könnte nicht absolut sein, oder ein Wesen. Sie

kann nur vom Willen erfahren werden als eine Wirkung. Diese

Wirkung, wie sie sich im moralischen Empfinden kundgibt, ist

unmittelbar, zwingend, unbedingt. Wo liegt denn nun der Ursprung
dieser unmittelbaren Verpflichtung, der im Bewusstsein nicht
nachgewiesen werden kann? Frommel findet ihn im Unbewussten und
baut damit eine religionspsychologische Theorie auf, in der wohl
die eigentliche Bedeutung seines theologischen Werkes gesucht
werden kann. Der zweite Band, in dem er diese Theorie entwickelt,
und den der Verlag auch gesondert herausgeben sollte, ist
unstreitig der interessanteste und wird nicht nur Theologen Stoff

zur Diskussion, sondern auch Laien reiche Anregung bieten. Wir
beschäftigen uns daher hauptsächlich mit diesem Teile seines
Werkes.

103



DIE BEGRÜNDUNG DER MORALISCHEN VERPFLICHTUNG

IM UNBEWUSSTEN

Angesichts der regen Diskussion, die sich heute mit diesem

Begriff des Unbewussten beschäftigt, ist es wohl angebracht,
zunächst darauf etwas näher einzugehen. Eine auch nur oberflächliche
Betrachtung des Menschen zeigt, dass nicht das gesamte Leben
im klaren Lichte des Bewusstseins sich abspielt. So werden die

physiologischen Vorgänge in uns nicht vom Bewusstsein begleitet
oder gar ausgeführt. So ist das Vergessene der Herrschaft des
Bewusstseins entzogen. So vollziehen wir eine Menge von Funktionen
rein automatisch und ohne uns ihrer bewusst zu werden, wie z. B.

etwa die komplizierten technischen Vorgänge beim Klavierspiel.
Ebenso liegt die Entstehung unserer Gefühle und die gesamte
Welt des Instinktlebens nicht in der Beleuchtung des Bewusstseins.
So hat endlich das Absolute keinen Platz im Bewusstsein, welches
die Tendenz hat, alles zu relativisieren. Alle diese Vorgänge
vollziehen sich in einer andern Sphäre, die wir eben mit dem Grenzbegriff

des Unbewussten oder Unterbewussten bezeichnen. Wir
verstehen also darunter nicht etwa eine Art geheimnisvoller
psychologischer Hexenküche, oder ein Asylum ignorantiae (ein Asyl für
unsere Unwissenheit), sondern es ist, formal ausgedrückt, das Nicht-
mehrbewusste und das Nochnichtbewusste, alles, was jenseits des
Bewusstseins liegt. Vom absolut Unerkennbaren brauchen wir in
diesem Zusammenhang nicht zu reden. Das Unbewusste ist, um
ein Bild zu gebrauchen, die im Dunkeln liegende Brunnenstube
unseres seelischen Lebens, aus der die meisten Lebensäußerungen
hervorquellen, aber auch der stille, tiefe See, in den viele unserer
Lebensbächlein münden und zur Ruhe gebracht werden. Zwischen
dem Bewussten und dem Unbewussten findet ein beständiger
Austausch statt, ein Übergang, den man nicht erklären, den man nur
konstatieren kann. Das Unbewusste enthält innere Möglichkeiten,
die erst zur Wirklichkeit werden, wenn das Bewusstsein diese Triebkräfte

des Unbewussten erfasst, gestaltet, damit differenziert und
realisiert. Denn das Unbewusste ist noch undifferenziert, es ist
einfach. Es ist daher auch das „Potentielle oder die Virtualität" unseres
Wesens, eine bloße Möglichkeit oder Fähigkeit oder Anlage, die nach

Verwirklichung drängt. Unsere Aufgabe ist es dann, die Harmonie

104



zwischen dem Bewussten und dem Unbewussten herzustellen und
damit den Menschen mit sich selbst erst recht in Einklang zu bringen.

Aus dieser Tiefe des Unbewussten lässt nun Frommel auch
jenes Gefühl einer Verpflichtung heraufsteigen, deren Ursprung im
Bewusstsein nicht nachzuweisen ist.

Damit wird jenes Absolute, das im Bewusstsein keinen Platz
fand, im Unbewussten verankert. Es beherrscht nicht unsern
differenzierten, reflektierenden Willen; es tritt nur einladend,
fordernd, verpflichtend an ihn heran. Wohl aber beherrscht es das

undifferenzierte, unbewusste Prinzip unseres Willens selbst. Mit
andern Worten: Frommel löst hier die alte Streitfrage nach der
Freiheit des Willens so, dass er die Unfreiheit in der Form der
Unterwerfung unter das Absolute dem Unbewussten zuweist, die
Freiheit aber dem Bewusstsein. Der Mensch ist also sowohl
unfrei, in seinem Unbewussten, vollständig dem Absoluten
unterworfen, als frei, in seinem bewußten Willen, der die Verpflichtung
des Unbewussten annehmen oder zurückweisen kann. Damit lehnt
Frommel es ab, das Problem der Willensfreiheit weiter zu
ererörtern und macht nicht einmal den Versuch, sie auch nur denken
zu wollen. Denn etwas denken, heißt, es bestimmten Bedingungen

unterwerfen. Wer die Willensfreiheit denken will, muss sie

leugnen. Die Freiheit ist vielmehr dem unmittelbaren Gefühl
ebenso gegeben wie die Existenz, und also einfach ohne Reflexion
hinzunehmen. Wollen wir die Freiheit als Idee fassen, so
zerrinnt sie uns unter den Händen; denn Ideen sind immer bedingt.
Sie ist an ihrer Quelle vielmehr nicht eine Idee, sondern einfach
das Gefühl unserer Aktivität, unsere Fähigkeit, handeln zu können,
einer Anstrengung von uns aus fähig zu sein.

Was für Folgerungen ergeben sich nun aus dieser Stellung
für Moral und Religion?

Frommel sieht in jenem Gefühl einer Verpflichtung nicht nur
das unbewusste Prinzip der Moral, sondern auch „la racine
génétique" der Religion. Jenes Absolute im Unbewussten läßt sich
nämlich ohne weiteres als göttliche Wirkung verstehen. Denn es

besitzt ja Transcendenz, Universalität und jene absolute Macht,
der sich der Mensch freiwillig unterwirft. Mehr als das. Die
absolute Verpflichtung weist auf einen persönlichen Willen hin; denn

nur ein Wille kann den Willen verpflichten. Aber dieser persönliche

105



Wille kann wiederum nur in einer freiwilligen Unterwerfung, in einer

AnnahmeundBejahungderunbedingtenVerpflichtungerfahren werden.

Er kann somit nicht gedacht, bewiesen und erspekuliert werden.
Zusammenfassend liegt also die Sache so für Frommel: Eine

Einwirkung Gottes auf das menschliche Bewusstsein kann nicht
vorgefunden werden. Denn alles, was sich im Bewusstsein
vorfindet, ist determiniert, relativ und in den Fluss menschlichen
Geschehens hineingestellt. Wohl aber bestimmt Gott das Un-
bewusste und tritt von dort her im Gefühl einer unbedingten
Verpflichtung an unsern bewussten und reflektierenden Willen heran.
Dieser kann sie ablehnen oder bejahen und nach der Reife seiner
moralischen Erkenntnis auslegen und realisieren.

Bleibt diese Verpflichtung im Unbewussten, ist sie wertlos;
sie muss ins Bewusstsein übergehen und von ihm bearbeitet werden.
Frommel geht darin so weit, dass er geradezu behauptet, das

unbewusste Prinzip unseres Willens sei der einzige Ort, wo die

göttliche Aktion unmittelbar den Menschen erreichen könne; ferner,
einzig die moralische Verpflichtung schaffe eine wirkliche religiöse
direkte Beziehung zwischen Gott und dem Menschen. Die einzige
Gotteserfahrung, die der Mensch machen kann, ist, dass er Gott
als den Urheber dieser Verpflichtung ansieht. Frommel erklärt
daher jede Religion für falsch, die behaupten würde, dass die

göttliche Einwirkung den Menschen anders erreichen würde als

durch das unbewusste Prinzip seines Willens, und die zwischen
Gott und dem Menschen noch andere Beziehungen setzen würde
als die moralische Verpflichtung, und die noch eine andere Gottheit

aufstellen würde als die des Urhebers einer moralischen
Verpflichtung. „Wenn das Christentum diese Erfahrung nicht
rechtfertigen würde, würden wir aufhören, es zu verteidigen und würden
es für eine falsche Religion halten. Denn wir sind Menschen,
bevor wir Christen sind und wir können die christliche Wahrheit
nur erreichen, wenn wir die menschliche annehmen. Diese aber
besteht in der Erfahrung einer absoluten Verpflichtung."

DIE VERWIRKLICHUNG DER ABSOLUTEN VERPFLICHTUNG
IM BEWUSSTEN GEISTESLEBEN

Die göttliche Wirkung, die der Mensch in seinem tiefsten Grunde
vorfindet, ist zunächst ohne Worte und ohne Stimme. Sie über-

106



mittelt uns keine Gedanken oder Ziele, überhaupt keinen gedanklich

näher auszudrückenden Offenbarungsinhalt. Sie beschränkt
sich rein nur darauf, uns zu verpflichten, uns zu einer freien
Anerkennung einer innern Bestimmung zu bringen. Der Gott in uns
bezeugt mehr seine Gegenwart, als dass er sie enthüllt oder
ausspricht. Erst der Mensch gibt ihm Stimme und Deutung, und legt
den innern göttlichen Drang in Zwecken und Gesetzen aus. Durch
diese menschliche Bearbeitung der göttlichen Wirkung macht Frommel
die ungeheure Verschiedenheit der religiösen Auffassungen verständlich.

Sie rührt her von der verschiedenen Art und Weise, in der
der Mensch auf die einheitliche göttliche Wirkung antwortet und
von der verschiedenen intellektuellen und moralischen Art der
Bearbeitung, die der Mensch an seiner innern Erfahrung vollzieht.
Frommel betont also auch auf religiösem Gebiet aufs stärkste den
Unterschied zwischen Tatsachen und ihrer Deutung.

Die Moral und die historischen Formen der Religion beruhen

nun auf dieser verschiedenen Bearbeitung der einheitlichen
Grunderfahrung einer absoluten Verpflichtung. Es ist nicht zuerst ein
Gesetz da, das uns verpflichtet, sondern eine Verpflichtung, die wir
dann zum Gesetze formulieren. Dieses aber ist dann in seinem
historischen und psychologischen Werden der Veränderung
unterworfen. Die Pflicht ist also nicht schon durch die Verpflichtung
gegeben, sondern sie wird nach ihrem konkreten Inhalt von der
Natur des Menschen näher bestimmt, von seinen kollektiven
Bindungen, in denen er sich durch Überlieferung und Umwelt befindet.
Sie lässt sich daher auf die Formel bringen : réalise ta nature
womit die Gesamtheit aller Forderungen gemeint ist, die zum
individuellen und kollektiven Wesen des Menschen gehören. Sie

lassen sich auf zwei Hauptformen zurückführen: „Individualisation"
und „Solidarisation". Die erste hat es zu tun mit der Herausarbeitung
des eigenen tiefern Selbst, die andere mit der Herstellung der
Gemeinschaft, ohne welche auch das Individuum verkümmert bleibt.

Aus dieser stets wechselnden menschlichen Bearbeitung der
innersten Erfahrung erklärt es sich, dass zwar die Moralen sich
wandeln, dass aber die Moral bleibt. Der einzige, der die menschliche

Wahrheit voll verwirklicht hat, ist Jesus. In ihm allein ist

jener tiefste göttliche Wesensgrund des Menschen voll zur
Darstellung und leuchtenden Auswirkung gekommen. Der natürliche

107



Mensch kann sich nicht voll realisieren. Er ist gekennzeichnet
durch eine „anémie volitive", durch eine Unfähigkeit, sich selbst ganz
zu wollen. In Jesus hat sich der Wille eine Form geschaffen. Sein
freier Wille hat durch freie Hingabe und vollendeten Gehorsam die
religiöse Unterwerfung seines unbewussten Willens rein
wiedergegeben. Er besitzt daher das normale menschliche Bewusstsein,
wie es sein soll. Dieser von ihm gewonnene Zustand ist
übertragbar. Die genauere Beschreibung dieses Vorgangs wird einem
neuen Werke Frommeis vorbehalten bleiben, der christlichen
Erfahrung, das eben im Erscheinen begriffen ist.

In einem dritten Bande bespricht nun Frommel die intellektuellen

Probleme, die sich aus diesen Erfahrungen ergeben. Es
handelt sich dabei um die Frage des Bösen und des Wunders oder
des Übernatürlichen.

Frommel weicht in der Behandlung dieser Fragen wenig von
einer orthodoxen Dogmatik ab. Nur sieht er das Böse weniger
in einem Sein, in einer Substanz, etwa in der Sinnlichkeit oder
der Selbstsucht, sondern in der Störung einer Ordnung. Das Gute
ist Ordnung zwischen Geist und Materie, die an sich weder gut
noch böse ist. Das Böse ist Unordnung. Jene Ordnung bedeutet
für den Geist die Wahrheit, für das Herz das Glück, für den Willen
die Pflicht. Die Unordnung somit ist Irrtum, Leiden, Sünde. Sie
ist allgemein. Rousseau drückt eine allgemeine menschliche Erfahrung

aus, wenn er sagt: „Ich bin überzeugt, dass es keinen
Menschen gibt, so ehrlich er auch sein mag, der nicht in kurzer Zeit
zum letzten Verbrecher würde, wenn er dem folgen würde, was
ihm sein Herz gebietet." Den Ursprung des Bösen sieht Frommel
in einem allgemeinen vorgeschichtlichen Falle der Menschheit in
ihrem ersten Repräsentanten Adam, der in Abhängigkeit von einer
bösen und von Gott unterschiedenen Macht geraten ist.

Das Übernatürliche ist nach Frommel vor allem moralischer
Natur. Es hat seine stärkste Analogie in der Freiheit, in der Möglichkeit,

neu anfangen zu können.
Mit der Annahme des Übernatürlichen ist keineswegs schon die

Glaubhaftigkeit aller biblischen Wunder ausgesprochen. Über diese

mag ruhig die Kritik ihres Amtes walten. Wir sehen auch hier
wieder an Frommel jene Elastizität des Geistes, die alte und
neue Theologie zu vereinen vermag.

108



WÜRDIGUNG UND KRITIK

Frommel will mit diesem Werke zeigen, dass das Christentum
tiie menschliche Wahrheit ist, die allerdings nur in Jesus Christus
voll und überzeugend dargestellt ist. In den Christen kommt sie

nur in dem Maße zum Vorschein, als in ihrem Leben ein Sollen
über das natürliche Sein den Sieg davon trägt. Das ist bei ernst
denkenden Menschen der Fall im Gewissen. Dort herrscht das

unbedingte Sollen, das den Anspruch erhebt, das wirkliche Leben
zu beherrschen. Das ist mehr als nur eine theologische Formel.
Es ist eine allgemein menschliche, moralische Forderung, die gegenwärtig

mehr als wir es wissen, die seelische Stimmung der calvinistisch
orientierten Westschweiz beherrscht. Hierin liegt die Wurzel ihres
moralischen Rigorismus, der keinen andern Standpunkt findet für die

Beurteilung der Weltlage, der Geschichte, als den moralischen, die
Geschichte daher von der absoluten Idee aus konstruieren will und dem

zufälligen Sein die Berechtigung bestreitet. Die deutsche Schweiz
denkt historischer und damit relativistischer. Sie misst die Weltlage
weniger an einem absoluten Sollen, sondern nimmt sie gelassener
hin in ihrem gegebenen Sein oder ihrem geschichtlichen Werden.
Versucht die welsche Schweiz die Geschichte rein nur von der
Idee aus zu beurteilen (so wie sie sie versteht) so wird damit leicht
die Tatsache übersehen, dass ein gewaltiges Stück Wirklichkeit
sich bisher der moralischen Idee noch nicht unterwerfen ließ. Tut
man so, als ob das doch der Fall sei oder als ob es rein nur an

unserer Anstrengung hänge, dies zu tun, so wird dieser Standpunkt
zur Gefahr einer konstruierenden wirklichkeitsfremden Ideologie.
Die deutsche Schweiz, die geschichtlicher, damit relativistischer und
damit vielleicht gerechter urteilt, ist dafür in der Gefahr, die
absoluten Maßstäbe, die für die Eroberung der Zukunft und für die
bewusste Gestaltung der Weltwirklichkeit unerlässlich sind, zu gering
einzuschätzen und damit einem moralischen Opportunismus zu
verfallen. Soviel nebenbei und gleichsam um anschaulich zu

machen, wie die alltäglichen Lebensbetätigungen, auch unsere
deutsch - westschweizerische Auseinandersetzung, doch zusammenhängen

mit den prinzipiellen Fragen, den letzten Problemen des

Daseins und des Denkens, denen Frommel sein Lebenswerk
gewidmet hat. In der Stellung zu diesen prinzipiellen höchsten

109



Fragen werden die letzten Entscheidungen gewonnen, die dann
auch für den Alltag und für unser politisches und nationales
Leben bedeutsam sind.

Frommel ist es aber zunächst nicht darum zu tun, einen Maßstab

für die Beurteilung der Geschichte zu gewinnen. Er will von
der sittlichen Erfahrung aus einen Weg zu Gott finden. Er trifft
sich in diesem Bestreben mit Kant und unter den Neuern mit
Herrmann und Karl Heim. Er unterscheidet sich aber von ihnen
durch den Versuch, das Unbewusste für die Begründung der
sittlichen Erfahrung fruchtbar zu machen. Hierin liegt die eigentliche
Originalität des Werkes, wenn schon Männer wie César Malan
und William James ihm den Weg bereitet haben. Wir wollen uns
daher vor allem bei dieser Seite des so gedankenreichen und
anregenden Werkes aufhalten, wenn das auch nur in sehr kurzem
Maße geschehen kann.

Was leistet denn das Unbewusste für eine religiöse Theorie?
Es ist klar, dass für die Beantwortung dieser Frage wichtig ist,
was man unter dem Unbewussten versteht. Ich verweise dafür
auf oben gesagtes. Soll das Unbewusste nur den Grundschlamm
der Seele enthalten, so könnte es religiös höchstens für eine
Vertiefung des Sündengefühls verwertet werden. Birgt das
Unbewusste aber auch das Nochnichtbewusste, das was als dumpfe
Sehnsucht, als schicksalsmäßige Tendenz unsers Strebens, als

zukunftwebender Trieb, als dynamische Virtualität, als jenseits aller

bisherigen Erfahrung liegende Möglichkeit, als Geheimnis unserer
Bestimmung, als absolute Forderung in uns sich verbirgt, so liegt
auf der Hand, was für eine Bedeutung es auch für eine religiöse
Theorie bekommen kann.

Einmal beleuchtet die Psychologie des Unbewussten eben

gerade jenes wichtige Gebiet, in dem die Religion ihre eigentlichen

Wurzeln hat. Diese liegen nämlich nicht im Gebiete des

Rationalen, des logischen Denkens, des bedingten und
reflektierenden Bewusstseins, sondern im Irrationalen, in den affektiven
und phantasievollen Strebungen des Gemütes, die nur zu einem
kleinen Teile dem kritischen Bewusstsein zugänglich sind. Damit
ist selbstverständlich nicht ausgeschlossen, dass sich die religiösen
Inhalte zur Klarheit des logischen Denkens erheben, aber sie haben
nicht dort ihren Ursprung und beziehen nicht dorther ihre Kraft.

110



Aber noch ein zweites in der Psychologie des Unbewussten
ist bedeutsam und zwar für den Versuch, sich eine Vorstellung
über das Verhältnis des Menschen zu Gott zu machen. Jene

Psychologie, die Gottes Einwirkung auf den Menschen im
Unbewussten findet, beseitigt nämlich das exklusive Verhältnis des
Ich zu Gott, ohne damit religiöse Werte aufzugeben. *)

Gott behält die ehrwürdige Distanz vom Ich, denn seine

Wirkung greift nicht ins freie, menschliche Bewusstsein hinein.
Er bleibt also dem Bewusstsein transcendent. Aber er ist doch
auf innerlichste und unmittelbarste Weise mit dem unbewussten
Wesensgrunde des Menschen verbunden, erfüllt und bestimmt
ihn und ist damit dem Menschen immanent. Der Gott, der den
Menschen vom Unbewussten her erfasst, ist zugleich der Gott außer

uns und der Gott in uns, vereinigt also Transzendenz und
Immanenz, wenigstens im Individuum.

Damit wird der Erfahrung der Mystiker ihr Recht, die sehr
übereinstimmend beschrieben wird. So z. B. Meister Eckehardt:
„Das ist die innere Welt. Hier ist Gottes Grund mein Grund und
mein Grund Gottes Grund. Hier lebe ich aus meinem Eigenen,
wie Gott aus seinem Eigenen lebt. Wer in diesen Grund auch

nur einen Augenblick hineingelugt hat, dem sind tausend Dukaten
roten geschlagenen Goldes wie ein falscher Heller. Aus diesem
innersten Grunde heraus sollst du alle deine Werke wirken ohne
ein Warum. Hier geht Gott in die Seele ein mit allem, was er
ist. Niemand vermag an den Grund der Seele zu rühren als
allein Gott."

Dass Frommel die moralische Verpflichtung so nachdrücklich
mit dem Unbewussten verbindet, schützt ihn vor der Gefahr der

Mystiker, in den Abgrund eines mystischen und das Ich auflösenden
Gottesgenusses zu versinken. Die sittliche Kraft bleibt wach und
angespannt und damit die Möglichkeit, ja die Forderung der
Gemeinschaft, der der Mystiker sich sonst leicht entzieht.

Eine ganze Reihe wesentlicher Aufstellungen Frommeis findet
nun auffälligerweise von einer ganz andern Seite her eine

Bestätigung in den Forschungen der analytischen Psychologie, wie
sie von der Zürcher Schule vertreten wird. Die Berührung liegt

') Eine Forderung, die der positive Theologe Karl Heim in seinem neuesten
Werke Glaubensgewissheit sehr nachdrücklich erhebt.

111



nicht bloß in einer starken Verwendung der Psychologie des Un-
bewussten, sondern erstreckt sich neben vielen nebensächlichen
Parallelen vor allem auf folgende Punkte:

Die Psychologie des Unbewussten ist sowohl bei Frommel
als bei der Zürcher Schule vor allem daran interessiert, die latenten
oder potentiellen Energien des Unbewussten zu erfassen und wirksam

zu machen. Wenn auch dabei das Unbewusste inhaltlich nicht
näher definiert wird, so legen doch beide Schulen den Akzent auf

diese dynamische Bedeutung, was sich schon in der Terminologie
wiederspiegelt : der Energiebegriff der analytischen Psychologie dürfte
ohne Schwierigkeiten mit dem „principe inconscient de la volonté"
bei Frommel in Verbindung zu bringen sein.

Der Übergang des Unbewussten ins Bewusste, worin Frommel
den Fortschritt sowohl des Individuums als des Universums sieht,
dient in beiden Theorien der Herstellung eines Gleichgewichts
zwischen Bewusstem und Unbewusstem oder einer Synthese zwischen
beiden und damit der Realisierung eines tiefern Selbst.

Frommel wie die analytische Psychologie sehen die Bearbeitung

des Unbewussten durch das Bewusste zunächst als eine
notwendige Differenzierung an. Der Differenzierung hat aber die
Integrierung, der Analyse die Synthese, der Individuation die „Soli-
darisation" zu folgen. Das heißt, es handelt sich für beide darum,
die Seele aus der Bindung der Gemeinschaft zunächst zu befreien
und dann die befreite wieder zu einer neuen Gemeinschaft
zurückzuführen.

Wenn Frommel sodann die Gewinnung der unbewussten

Energien abhängig macht von einer Zurückwendung des Interesses

von außen nach innen, von einer Zurückwendung des bewussten
Willens auf sein unbewusstes Prinzip, so ist das nichts anderes als

was die analytische Psychologie Introversion nennt, Anpassung an
die innere Welt, Versenkung ins tiefere Selbst, um seine verborgenen
Kräfte zu gewinnen. Hier berühren sich beide Stellungen mit der
Mystik, die dann für die Entwicklung des Individuums fruchtbar
gemacht werden kann, wenn sie nicht als letztes Ziel angesehen
wird, sondern als Mittel zur Selbstbesinnung und zur Entdeckung
tieferer und innerlicherer Seelenkräfte.

Die Analogien ließen sich noch leicht vermehren. Sie schlagen
auch ins religiöse Gebiet hinüber.

112



Frommel hält alle Religion für unmöglich, die nicht entsteht
durch jene Introversion, jene Hineinwendung des bewussten Willens
zum instinktiven Ich, zum unbewussten Prinzip, wo die absolute

Verpflichtung als Gottes Stimme vernehmbar wird. Wer daher vor
der Berührung mit seinem eigenen tiefsten Wesensgrunde
zurückschrickt, der wird zuletzt auch vor Gott fliehen. Nur wer sich der
Forderung des innersten Grundes der Seele unterwirft, wird zu
einem neuen und schöpferischen Leben kommen. Dieselbe
Tatsache wird von der analytischen Psychologie beschrieben, wenn sie

von der „transcendenten Function" der Seele spricht. Damit meint
auch sie ein neues schöpferisches Werden in der Seele, eine neue
Einstellung jenseits der bisherigen Erfahrungen, die nur gewonnen
wird, wenn die Seele sich der fordernden Macht ihrer innersten
Bestimmung unterwirft. Der Gott in der tiefsten Brust wird nicht
lebendig, wenn man nur über ihn reflektiert, sondern wenn man
ihm gehorcht und die alten automatischen Einstellungen
preisgegeben, geopfert werden. Dann wird zur Gnade, zum Geschenk,
was vorher Forderung war.

Trotz dieser Parallelen, die sich leicht vermehren ließen, wird
nun aber doch gerade von der Psychologie des Unbewussten her
die Kritik lebendig, der Frommeis Werk begegnen wird.

Frommel schöpft aus dem Unbewussten gerade das, was ihm
in sein System hineinpasst. Er findet darin, wenn er auch anderes
nebenbei anerkennt, doch vor allem das Gefühl einer unbedingten,
moralischen Verpflichtung. Woher weiss er (las? Das kann subjektiv
empfunden werden, aber es wird schwer halten, das zur Evidenz
oder gar auf eine wissenschaftliche theoretische Formel zu bringen.
Es wirken da konstruktive Gesichtspunkte ein, die nicht der
wirklichen Erfahrung allein entstammen, auf die doch Frommel sein
Werk gründen will. Die Erfahrung wird wohl im Unbewussten

jenes Gefühl einer absoluten Verpflichtung antreffen, aus dem dann
die Normen des Lebens gebildet werden. Aber leider noch sehr
viel anderes mehr: Die Reste und Abfälle unserer vergangenen
Persönlichkeit, die weggeworfenen und verdrängten Skizzen unseres
Lebensplanes, den Grundschlamm unseres animalischen Wesens,
den kollektiven Geist des Volkes, der Rasse, der Menschheit und
ihrer Geschichte, ja eine biologische und kosmische Mneme und
vor allem auch das Böse, die Dämonen, die nicht mit der mora-

113



lischen Verpflichtung an den Menschen herantreten, sondern mit
der Macht der Versuchung und dem Höllenzwang eines blinden
Schicksals. Nicht umsonst fühlte sich deshalb Frommeis Nachfolger
Fulliquet gezwungen, von einem subconscient inférieur und supérieur
zu reden. Eine wirkliche erfahrungsgemäße Betrachtung des Menschen

zeigt daher, dass sein Wesen in seinen unbewussten Gründen reicher
und komplizierter ist als Frommel zugeben will. Wenn das Gefühl
einer absoluten Verpflichtung unbestreitbar im Unbewussten zu
finden ist, aus dem heraus die wertvollsten moralischen und
religiösen Lebensformen gebildet wurden, so liegen in ihm auch jene
andern seelischen Tendenzen, aus welchen das Heidentum und
namentlich die gnostischen Religionsformen hervorgingen. Es

gelingt Frommel nicht, mit seinen Voraussetzungen klar zu machen,
warum er die moralischen Kräfte des Unbewussten als Gotteswirkungen

nimmt, aber seinen übrigen dynamischen Tendenzen diesen
Charakter versagt. Sind jene die psychische Grundlage für den
christlichen Theismus und Moralismus, so bilden diese rein
dynamischen Tendenzen den seelischen unbewussten Wurzelboden für
den Pantheismus und für alle Formen der Gnosis, deren primitive
Urkräfte sich ja wieder sehr betätigen in allerlei phantastischen
Sektenbildungen der Gegenwart. Sowohl die Theologie wie die
psychologische Analyse wird sich dagegen sträuben, die Erfahrung
einer höhern Macht ausschließlich auf den sittlichen Instinkt zu
gründen. Zugegeben, dass die höchste Gotteserfahrung als eine
sittliche verpflichtende an uns herantritt oder die Tendenz enthält,
sich zu versittlichen, so erlebt doch der fromme Mensch immer
wieder auch den dynamischen Gott, der in der harten Wirklichkeit,
auch in der des eigenen Herzens, in der Geschichte kraftvoll waltet
und den Menschen durchaus nicht immer nur durch die sittliche
Verpflichtung einladet und überwältigt, sondern auch auf andere
Weise unter seine Macht zwingt oder ihn mit jauchzendem Teben
erfüllt. Man braucht nur eine Studie zu lesen wie sie Flournoy
über eine protestantische Mystikerin veröffentlicht hat,1) um zu sehen,
wie neben dem sittlichen persönlichen Gott ihres Kinderglaubens
im mystischen Erlebnis die „übersittliche, unpersönliche Dynamik"
eines ganz andersartigen Gotterlebnisses emporsteigt. Wird
Gotteserkenntnis nur auf das Gefühl einer sittlichen Verpflichtung be-

b Flournoy, Une mystique moderne.

114



schränkt, so kann der Mensch nur auf seinen höchsten Stufen Gott
erleben. Er kann dann auch die Welt nicht mehr ganz aus Gottes
Hand annehmen und kann sich doch nicht ganz für sie
verantwortlich fühlen. Bezeichnenderweise schiebt daher Frommel auch
das Problem des Bösen in die Vorgeschichte und die Metaphysik
ab und macht dafür den Fall der Engel verantwortlich.

Wenn Frommel sodann im Unbewussten das Gesetz unserer
Verpflichtung findet, so ist das zunächst das Gesetz des Individuums,
die innere Bestimmung des Einzelnen. Damit ist noch nicht
erwiesen, dass dies individualpsychologisch gefundene Gesetz auch
das Gesetz der Gesamtheit sei, so dass sich darauf ein allgemein
gültiges System wie eine Apologetik es sein will, bauen ließe.

Das einzelne Subjekt wird sich zwar nicht scheuen, vom
irrationalen Erlebnis des Unbewussten aus den Sprung ins
Transzendente zu tun und hinter den stärksten und wertvollsten
Erfahrungen seiner innern Welt Gott als ihren Urheber zu schauen.
Aber wissenschaftlich ist das nicht darstellbar und nicht zu
rechtfertigen. Wer es versucht, ist damit in der Gefahr, doch wieder
dem Intellektualismus zu verfallen, der in Begriffen darstellen will, was
sich allein im Symbol oder im irrationalen Lebensprozess kundgibt.

Das Werk Frommeis wird wohl überhaupt einer ziemlich
allgemeinen Kritik begegnen und auf keiner Seite bloß Zustimmung
finden. Eine orthodoxe Kritik wird ihm trotz der Wahrung
altbiblischer Positionen nicht verzeihen, dass er die Autorität der
Bibel nicht prinzipiell wahrt. Eine rationalistische Theologie wird
ihm die Hereinziehung des Mythischen zum Vorwurf machen
und die ganze Beschäftigung mit dem Unbewussten als eine Flucht
vor der Logik ansehen. Die Psychologie des Unbewussten, die
am meisten Verständnis beweisen wird, wird die moralistische
Auffassung des Unbewussten als eine Verkürzung der Tatsachen
betrachten. Die absolutistischen Moralisten werden es beklagen, dass

er trotz der innern Verwandtschaft doch den evolutionistischen und
utilitaristischen Erwägungen noch zuviel Recht einräume.

Aber das alles hindert uns nicht, Frommeis Apologetik als ein
Werk voll Geist und Leben und weitführender Anregungen dankbar

Darauf haben bereits Wernle in einer Besprechung in den Basler
Nachrichten und die eingehende Kritik Frommeis durch den Waadtländer Theologen
Jung (Vers la Vérité éternelle) hingewiesen.

115



anzuerkennen, die sicher tief in die theologische Arbeit eingreifen
und auch das religiöse Denken der Laien stark beschäftigen werden.
Eine lebendige Religiosität pulst in dem Werke, ein hoher sittlicher
Ernst zwingt unbedingte Hochachtung ab vor der warmen und
starken Persönlichkeit, die hinter diesen Gedanken steht. Sie ist
eine echte Verkörperung des heutigen Calvinismus, der seine

Lebendigkeit eben durch seine unbefangene und kräftige Aneignung

neuer Elemente beweist. Dieser Calvinismus denkt heute wie
damals von der sittlichen Leidenschaft aus. Es ist ihm ebenso
zuwider, die Dinge in ihrem zufälligen Sein zu nehmen, wie sie

sind, als sie ruhig und objektiv, wissenschaftlich kühl zu beurteilen
oder ästhetisch zu verklären. Er setzt immer wieder alles daran,
sie unter eine sittliche Forderung zu beugen und die ganze Welt
des zufälligen Seins der Majestät eines heiligen göttlichen Sollens
Untertan zu machen. Von dieser seiner treibenden Kraft aus muss
man ihn verstehen und nicht aus den Begrenzungen und Schwachheiten

seiner geschichtlichen Verkörperung. Von dieser Kraft hat er
auch der heutigen Welt noch viel zu geben.

ZÜRICH ADOLF KELLER

BERGE
Von ERNST FREY

Die Berge haben
Blaue Gebärden
Und zerdachte Stirnen,
Die dunkel werden,
Wenn die Wolken
Darüberhasten.
Sie sind sehr still
Und lasten
Wortlos drückend
An die Tage,
Wie Grübler hadern
Um die letzte Frage.

116


	"Die menschliche Wahrheit" : ein apologetisches Werk von Gaston Frommel

