Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1916-1917)

Artikel: Worum handelt es sich? : Ein letztes Wort
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749229

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o ot 0o 000Ny, . (0. oSN, 0 - L a VN @ L eSO E, e et sR e N,

oS N £ e el A g aigoe™ .g-'&_'.—."‘*i.-'-.
A e = Lo % CPe® e lal e, " '] - .'-.'.' .-"-' e csea Y. 4 '.
P A LR S N S O L o..:;.ao‘ A‘Q':.,.'.j_,{.o}?".q._,.{ Sazes 20 "75-..: k -o

WORUM HANDELT ES SICH?

EIN ' LETZTES WORT

Die Leser dieser Zeitschrift werden ungeduldig. ,Nimmt dieser
Theologenstreit kein Ende?“ Sie diirffen mir glauben, dass es
mir nicht leicht fillt, zu der Sache, die hier zwischen mir und
meinen Gegnern verhandelt worden ist, nochmals das Wort zu er-
greifen. Denn ich habe gesagt, was ich in diesem Zusammenhang
sagen wollte. Aber ich habe an diese Sache doch zu viel ge-
setzt, .als dass ich am Schlusse ein Zerrbild dessen, was ich ge-
wollt habe, im Geiste der Leser bestehen lassen diirfte. Ein
solches aber hat Vischer .in seinem letzten Aufsatz entworfen. Ich
habe wirklich ‘meinen Augen nicht getraut, als ich dort las, auf
was es mir eigentlich ankomme. Er redet zuerst von einer Ver-
stindigung, und ich hitte auch geglaubt, mit ihm wére sie leicht
moglich. Habe ich doch gerade seirne Einmischung in den Streit
fiir unnotig gehalten. Aber beginnt man eine Verstindigung da-
mit, dass man die Meinung des Gegners entstellt und herabzieht?
So empfinde ich den Hauptteil von Vischers Ausfiihrungen, und nicht
nur ich. Mdgen sie anders gemeint sein, was ich bis auf weiteres
selbstverstidndlich annehme, so wirken sie doch in diesem Sinne. Ich
meine nicht etwa meine eigenen Ausfiihrungen in diesen Heften,
sondern die Sache selbst, wenn ich gestehe: von den Problemen her,
die uns hier beschiftigen, zu Vischers letztem Aufsatz kommend,
ist es mir gewesen, als ob ich von Gottes freier, wenn auch viel-
leicht stiirmischer, Hohe plotzlich in die gewdhnliche Stickluft
unserer so .elend gewordenen Theologenkdmpfe versetzt wiirde.

41



Aber es handelt sich um keinen Theologenstreit, wahrhaftig nicht.
Ich will darum noch einmal die Hohe zu zeigen trachten, auf der
unser Problem liegt. Auch will ich versuchen, diesem neue Seiten
abzugewinnen und der Auseinandersetzung nochmals einen Wert zu
geben, der iiber die Polemik hinausreicht. Wenn die Wiederholung
gewisser Gedanken unvermeidlich ist, so sollen sie doch in dem
neuen Zusammenhang ein neues Licht bekommen.

1:

Wir wollen und kénnen schon den dornigen Beginn mit dem
Hauptgedanken meiner Ausfiihrungen, der mir vorschwebt, in Zu-
sammenhang bringen und ihm so Wert verleihen. Worum handelt
es sich in diesem Geisteskampf und worum nicht?

Natiirlich nicht um das, was Vischer als seinen Gegenstand
bezeichnet. Merkwiirdig miissen seine Ausfilhrungen anmuten.
Nachdem wir uns lingst von dem Ausgangspunkt unserer Verhand-
lungen entfernt haben und ich reichlich gezeigt habe, worum es
sich fiir mich handle, kommt Vischer plotzlich, als ob dariiber nie
ein Wort gesagt worden wire, auf ein altes, dreimal vergrobertes
Missverstindnis zurtick. Nach meiner Meinung stamme das ganze
Elend unserer heutigen Lage aus dem Umstand, dass unsere
jungen Theologen zu hdufig in Deutschland oder in der Schweiz
bei reichsdeutschen Professoren studierten. Glaubt wirklich irgend
ein Leser, dass ich das gesagt habe? Wenn ich das gesagt hitte,
dann wire ich — mit Verlaub — ein dummer Kerl. Ja, man
kénnte dann wohl auf die Meinung kommen, mein ganzer Kampf
sei dem Bestreben entsprungen, ein paar Studenten mehr fiir meinen
Horsaal zu gewinnen. Was soll ich ferner dazu sagen, wenn ich
von der gleichen Seite her, die mir sonst vor allem Unkirchlich-
keit vorwirft, horen muss, dass ich den Einfluss von Pfarramt und
Kirche phantastisch tiberschidtze? Welche der beiden Behauptungen
soll gelten? Weiter: ich hitte vieles nicht gesagt, was auch hatte
gesagt werden kénnen. Weiter: ich soll wieder einmal, als ob alles,
was ich dariiber Erlduterndes gesagt, Luft wire, behauptet haben, alle
Freiheit der modernen Welt stamme aus dem Calvinismus und alle
Unfreiheit aus dem Luthertum. Es wird da bestindig von ,groben
Ubertreibungen® und ,ungeheuerlichen Behauptungen“ geredet,
die ich mir habe zu schulden kommen lassen. Endlich tauchen,

42



als Retter in der Not, die sog. Religits-Sozialen auf. Es ist mir
offenbar darum zu tun, deren Gegnern eins zu versetzen! Diese
Religios-Sozialen, ja, die werden ihren Dienst schon tun, denn
damit kann man &ngstliche Seelen erschrecken. Merkwiirdig ist
nur eins: warum tauchen sie erst jetzt auf? Warum hat Vischer
diese Entdeckung nicht schon frither gemacht? Wenn sie aber
so schwierig war, dass sie ein halbes Jahr Zeit erforderte, sollte
dann den ,Religi6s-Sozialen* in meinen Ausfilhrungen nichts
unsichtbar gewesen sein?

Ich will den Leser mit der Widerlegung dieses falschen Bildes
nicht lange aufhalten. Was die frisch entdeckten ,Religids-Sozialen*
betrifft, so soll von ihnen spiter geredet werden. Von den groben
Ubertreibungen und ungeheuerlichen Behauptungen erklére ich ein
fiir allemal, dass sie nicht von mir stammen, sondern von meinen
Gegnern, weil sie die von mir vertretene Wahrheit offenbar nur
dann mit Aussicht auf Erfolg bekdmpfen kdnnen, wenn sie sie ver-
grobern und verzerren. Dadurch, dass sie ihre Zuschiebungen un-
ermiidlich wiederholen — natiirlich nicht nur in dieser Zeitschrift
— werden diese nicht wahrer. Soll man, kann man denn in Ver-
handlungen {iber so grofie Dinge alles sagen, was iiberhaupt zu
sagen wire? Heifit irgend etwas nicht auch sagen, es bestreiten?
Welch seltsame Methoden des Geisteskampfes! Ich will mit ein
paar Worten meinen bisherigen Gedankengang andeuten. Die theo-
logische Fakultit war mir, wie jeder verstindige Leser gemerkt
hat, nur der Ausgangspunkt fiir die Aussprache von Gedanken,
die weit {iber sie hinausgingen. Der Rat, dass unsere Studenten
neben den reichsdeutschen Universititen (deren Besuch ich fiir
hochst wiinschenswert erkldrte) auch etwa die der welschen Schweiz
und die der romanischen und angelsichsischen Welt, der Haupt-
statte des von der Schweiz ausgegangenen reformierten Christen-
tums, kennen lernen moéchten, war von mir ausdriicklich als Neben-
sache (,kleineres Mittel“) bezeichnet worden. Er erfolgte von dem
Gedanken aus, dass unsere gebildeten Schweizer vor einer allzu
germanozentrischen Weltauffassung bewahrt werden sollten. Dass
bei 42 9/o reichsdeutschen Professoren in den theologischen und
durchschnittlich 26°/o in allen Fakultdten der deutschen Schweiz iiber-
haupt, neben dem sonstigen Vorwiegen reichsdeutschen Einflusses
auf diese, ein solcher Rat ganz unnétig sei, werden Wenige zu

43



behaupten wagen. Es war aber klar, dass ich nicht blof an die
Theologiestudenten und Pfarrer und ihren Einfluss dachte, sondern
an eine bestimmte Denkweise, eine ,Weltanschauung®“. Es war klar,
dass ich dabei auch nichttheologische Geistesmachie im Auge hatte.
Was das reformierte Christentum betrifft, so habe ich es als Er-
lauterung herbeigezogen, als Anregung zur Vertiefung des Problems,
auch als Ermutigung. Ich habe dies in wohl abgewogenen Worten
getan, denen von Unbefangenen das Lob der Mifligung erteilt
worden ist. Es ist nichts von jenen groben Dingen darin. Auch
keine Herabsetzung deutscher Kultur. Ich bin endlich auch iiber
den deutschen Einfluss hinausgegangen, als iiber etwas, das schlief}-
lich Nebensache sei. Denn nun bin ich zu dem gelangt, was Kern
und Stern meiner Ausfiihrungen war: Schuld an unserer Abhingig-
keit sei unsere Armut an Geist, und unsere Hilfe sei nicht geistige
Abschliefung, sondern eigene geistige Erneuerung.

Das ist’s, was ich behauptet habe und wer mir etwas anderes
zuschreibt, bleibt nicht bei der Wahrheit. Es sei nun nochmals
und zum letztenmal festgestellt.

Aber nun das prinzipiell Bedeutsame! Wie kommt es, dass
ein Mann wie Vischer, dem es doch sonst weder an Feinheit noch
an Geist und Bildung fehlt, einen solchen Gedankengang nicht
verstehen kann? Gewiss war er am Anfang etwas verwickelt, zu
viel zusammengedrdngt; aber fiir einen Mann wie Vischer musste
er schon damals klar sein, und nun erst nach all den Erlduterungen!
Sollten wir nur noch Gedanken verstehen koénnen, die plump sind
wie ein Schiffstau? Sollten wir so roh geworden sein, so geistesarm?

Ja, das sind wir. Damit komme ich zu dem prinzipiell Bedeut-
samen, das in diesem Nichtverstehen liegt. Zu dem Schmerzlichsten,
was manche von uns schon lang gerade auch an unserem schwei-
zerischen Leben beobachten mussten, gehorte die traurige Abnahme
der Fahigkeit, Dinge des hoheren Geisteslebens zu verstehen, um
von dem Verstdndnis fiir geistige Leidenschaft ganz zu schweigen.
Wir waren dafiir viel zu praktisch geworden, besser: wir hatten
dafiir zu wenig Seele mehr. Wir erledigten die Dinge durch —
Macht! Auch auf dem Gebiete der religitsen Auseinandersetzung.
Schon lange ist hier der Ton durch und durch unfein geworden.
Es fehlt nicht nur an Loyalitdt oder gar Ritterlichkeit, sondern auch
an Anstand. Auf einen Versuch, den Gegner wirklich zu verstehen,

44



ihm das Gute, ja Beste zuzutrauen, trifft man nur selten mehr.
Man will ihn schlagen und fragt darum, wo man ihn am besten
treffen kann. Es handelt sich um Macht, nicht um Geist. Diese
ganze Art farbt auch mehr oder weniger auf die Bessern ab, daher
auch ein Mann wie Vischer, gegen den im {ibrigen diese Bemer-
kungen nicht gerichtet sind, in dieser Beziehung so merkwiirdig
versagen kann. Es fehlt nicht immer an der bona fides, aber an
der bona voluntas. Man will einander nicht mehr ehren, nicht mehr
ernst nehmen. Es ist bellum omnium contra omnes.

Es ist ein Elend — innerhalb und auflerhalb der Theologie,
in unserem ganzen Geistesleben. Dieses Elend ist aber nur ein Teil
eines umfassenderen: unserer allgemeinen seelischen Verarmung und
Verrohung. Sie enthiillt sich, richtig verstanden und zu den Wurzeln
verfolgt, als die tiefste Ursache des Weltkrieges; sie ist auch die
tiefste Ursache der schweizerischen Not.

2.

Damit sind wir zu unserem wahren Problem gelangt. Worum
handelt es sich denn?

Es handelt sich, kurz gesagt, um die Existenz der Schweiz.
Der Gegensatz, der fiir mich in Frage kommt, ist der zwischen
den Michten, die nach meiner Ueberzeugung eine wirkliche Schweiz
tragen und denen, die sie untergraben. Mein Auftreten und alle
meine einzelnen Ausfiihrungen stammen aus der Herzensnot, die
mir, wie so vielen Andern, das bereitet hat, was wir in diesen Jahren
in der Schweiz und an der Schweiz erlebt haben.

Was wir teils erlebt haben, teils fiirchten, ist etwas wie ein
Untergang der Schweiz. Es ist allerdings nicht ein politisch-mili-
tarischer Untergang wie vor hundert Jahren, aber ein politisch-
moralischer. Es ist hart, dies zu sagen, aber es wire verhdngnisvolle
Selbsttduschung, es nicht zu sehen. Seit dem August 1914 muss
es die Erkenntnis und Losung jedes klarsehenden Schweizers ge-
worden sein und die Ereignisse der letzten. Zeit miissen uns in
der Empfindung bestdrkt haben: wir haben vorldufig keine wirk-
liche Schweiz mehr, wir miissen erst wieder eine bekommen. Was
wir jetzt noch haben, ist ein Bau, der uns kaum mehr vor dem
schlimmsten Welter schiitzt und uns iiber dem Kopf zusammenzu-
stiirzen droht. Wir miissen eine neue Schweiz bauen. Das ist fiir

45



mich der Ausgangspunkt meines schweizerischen Denkens und ich
meine, er sei es, bewusst oder unbewusst, fiir Viele.

Es stand ja schon wor dem Ausbruch des Krieges schlimm
mit der Schweiz — selbstverstdndlich, denn der Krieg konnte doch
nur enthiillen, was schon vorher da war. Wir trieben schon lange
auf den Bankrott zu, aber der Nebel der eitlen Selbstverblendung
(von Vielen ,Patriotismus“ genannt) verhinderte uns, diese Wahrheit
zu sehen. Wer doch etwas davon sah und es gar sagte, wurde
mit Steinwiirfen belohnt. Da blies der Sturm den Nebelschleier
weg und wir standen vor der grofien Leere. Auch diejenigen unter uns,
die vorher schon eine deutliche Ahnung von dem wahren Sachverhalt
gehabt hatten, standen erschrocken — erschrocken, ja, und doch zu-
gleich froh, dass doch wenigstens Wahrheit geworden sei. Ja, ihr Herz
hob sich freudig; denn plotzlich tauchte, man erlaube mir zu sagen:
durch Gottes Gnade, die Mdoglichkeit einer nationalen Erlésung
und Erneuerung in Gestalt einer groBien Hoiinung und Auigabe
vor uns auf. Die Schweiz konnte das Neue vertreten, das allein
die Rettung der Volker sein wird, sie konnte vorwegnehmen, was
als Frucht furchtbarer Geburtswehen der ganzen Welt geschenkt
werden soll, sie konnte grofle Taten sozialer Verbriiderung tun,
die weithin geleuchtet hitten, und mit alledem unvergéngliche Ehre
gewinpen. Sie durfte aufjubeln ob der Aussicht auf eine neue
Orientierung des Volkerlebens, die den kleinen, vorher einfach mit
Erstickung bedrohten Voélkern plotzlich neue Lebensmoglichkeit,
ja sogar Wege zur Grofle auftat. Wie atmeten wir auf bei diesem
Ausblick — um nur allzurasch in die tiefste Enttduschung zu fallen.
Es war ja keine Schweiz da, die diese Ziele erfasst hatte. Wir
hatten iiberhaupt keine Schweiz mehr, sondern nur noch einige
Stiicke davon, deren Schweizertum zweifelhaft war. Am wenigsten
war dies — daran halte ich fest — in der deutschen Schweiz da,
die freilich nur zu ,deutsch* geworden war. Diese deutsche Schweiz
schien wirklich eine deutsche Provinz geworden zu sein. Keine
Spur von einem selbstdndigen, schweizerischen Urteil, einem repu-
blikanischen, demokratischen Empfinden; selbstverstindliche An-
nahme der offiziellen deutschen Kriegslegende; blinde Begeisterung
fiir die Zentralmichte und alles was dazu gehort, verbunden mit
ebenso blinder Wut gegen die Westmichte — das war die Schweiz,
die deutsche Schweiz, so wie sie sich damals im allgemeinen dar-

46



stellte. Eine nicht kleine andersdenkende Minderheit kam dagegen
nicht auf.

Ich m&chte an diesem Punkte am wenigsten missverstanden
werden. Meine Meinung ist nicht, dass wir in der deutschen
Schweiz das Gegenteil hitten tun und uns gegen die Zentralmichte
wenden sollen, trotzdem uns dies politisch hitte ndher liegen
miissen. Ich bin fiir eine grofle, verséhnende Haltung gewesen
und darf wohl darauf hinweisen, dass ich in diesem Sinne einen
langen und schweren Kampi gefiihrt habe. Aber was die deutsche
Schweiz tat (von der ich jetzt allein rede!) war eben das Gegenteil
davon, es war einfach Abfall von der Schweiz. Denn das erklire
ich ganz offen, was man auch dagegen sagen moge: wer der
drohenden Zermalmung des republikanischen Frankreichs ruhig, ja
mit Freuden zuschauen kann, wer keinen Protest gegen das belgische
Unrecht hat und kein tapferes Wort des Einstehens fiir die Serben,
sondern eher das Gegenteil, wer sich an der Siegesherrlichkeit der
Hohenzollern und anderer Potentaten berauscht, wer von dem
deutschen Kaiser den Schutz unseres Landes erwartet, wer eine
deutsche Vorherrschait tiber Europa fiir wiinschenswert hilt, wer dem
Sieg iiber die Demokratie und dem Untergang der Schweiz — dies
freilich ohne zu wissen, was er tut! — zujubelt, den halte ich fiir
keinen Schweizer mehr. Angesichis solcher und &hnlicher, noch
schlimmerer Dinge haben viele von uns in diesen Jahren zu sich
selbst gesagt: ,Es gibt keine Schweiz mehr; wir haben kein Vater-
land mehr.* Es war ein furchtbarer Schmerz. Die Schweiz ist uns
eben nicht blof8 ein geographischer Begriff, nicht bloff eine Sache
der Landkarte oder des Heimatscheins, sondern vor allem eine
geistige Sache, eine ,Idee“, eine Liebe des Herzens und Heimat
der Seele. Mit Schweizern, die uns im Tramwagen aus einer
»Schweizerischen“ Zeitung jubelnd vorlesen, wie bald die Deutschen
in Paris sein werden, die iiber England, das unser treuester Freund
unter den Volkern war, mit groben und gemeinen Schmihungen
herfallen — seinem gegenwairtigen Todfeind nachschwatzend — mit
denen haben wir nichts zu schaffen, die sind uns, gerade weil sie
zu uns gehodren sollten, fremder als irgend ein Fremder.

Eines besonders ist uns trotz aller fritheren Erfahrungen doch
aufgefallen: dieses ruere in servitium, dieses Talent zur Knecht-
schaft, das diese Schweizer entwickeln. Wenn man das Gebaren

47



der Mehrzahl unserer . Zeitungen, unserer Intellektuellen, unserer
Politiker beobachtet — manche Ausnahmen abgerechnet — so muss
man wirklich zu der Meinung gelangen, es gebe fiir die Schweizer
kein grofieres Glick mehr als Knechtschaft. Wer dieses Gliick
nicht zu schiatzen weif}, dieses Talent fiir die Knechtschaft nicht
hat, kommt sich heute fast pathologisch vor. Und doch sitzt einigen
Schweizern demokratisches Wesen und Freiheitsstolz zu tief im Blute.
Sie konnen sich an die neue Mode nicht mehr gewdhnen, sie
konnen es immer noch nicht fassen, dass die ireie Schweiz eine
Fabel geworden sei.

Genug davon! Wir wollen lieber die Frage stellen, wie es zu
diesem Abfall gekommen ist. Warum ist, geistig verstanden, eine
leere Stitte, da wo eine Schweiz sein sollte?

Ich bin fiir meine Person auf der Suche nach den tieferen
Griinden dieser Erscheinung immer wieder auf eire Erkldrung ge-
stoflen, die freilich selbst wieder erkldrt werden muss und daher
nur vorldufiger Art sein kann: die Schweiz ist reaktiondr geworden.
Ich sage ausdriicklich: reaktiondr, nicht konservativ. Man kann kon-
servativ sein und dabei demokratisch, frei, geistvoll. Die konser-
vative Art hat immer ihr Recht im gesunden Leben, die reaktionire
aber ist eine Krankheit, ein Ubel. Wenn ich sodann sage, die
Schweiz sei reaktionir geworden, so meine ich damit natiirlich
auch hier nicht die ganze Schweiz, sondern eine gewisse herrschende
Stromung: es ist ein Geist der Reaktion, der unter uns umgeht.
Man ist der Freiheit miide und der Demokratie, und zwar nicht
nur ihrer entarteten Formen, sondern des Prinzips selbst. Man hat
innerlich keine Freude mehr an einer wirklichen Volksherrschait,
keine Achtung davor und keinen Glauben daran. Man freut sich
dafiir an allem, was nach fester Ordnung, Autoritit, obrigkeitlicher
Gewalt aussieht, man stiitzt sich in letzter Instanz auf Polizei, Ba-
jonette und Kanonen; man hilt ohne weiteres vergangene Lebens-
formen fiir gut und hat ohne weiteres gegen alles neue eine Ab-
neigung. So ist der demokratische Geist verloren gegangen, so
ist man reaktionir geworden. Denn das alles macht eben das
reaktiondre Wesen aus. Konservativ sein, heifit mit Treue die
Stetigkeit in der Entwicklung festhalten, heifit pietitvoll alle bewahrte
Wahrheit erhalten und, falls dafiir neue Formen nétig sind, dafiir
sorgen, dass sie in diese mit hiniiber genommen werde; reaktionar

48



sein heift, blind gegen alles angehen, was in einer Zeit vorwirts
dringt, und heifit namentlich, der Gewalt vertrauen, statt dem Geiste.
Darum mag die Schweiz zeitweilig konservativ sein und doch
Schweiz bleiben, eine reaktiondre Schweiz aber ist keine Schweiz
mehr. Was wir in diesen Jahren an willkiirlicher und unnétiger
Unterdriickung von demokratischen Rechten und Freiheiten, die
zum eisernen Bestand des Schweizertums gehoren, erlebt haben,
was an Missachtung der Volksmeinung, an Berufung auf Polizei und
Bajonett, wo andere Mittel angebracht gewesen wiren, das hat uns
wieder sagen lassen: ,Wir haben keine Schweiz mehr.“ Denn das
alles kann man anderwirts haben, es macht sich anderwirls besser
als bei uns, dafiir braucht es keine Schweiz. An einer solchen
Schweiz kann kein freier und grofl denkender Mensch eine Freude
haben.

Gehen wir nun dieser Tatsache selbst, dass wir so reaktionir
geworden sind, weiter nach, so miissen wir auf zwei Erklirungen
stoflen.

Da ist einmal der Kampf gegen die Revolution. Ich driicke
mich absichtlich so aus, um den Zusammenhang zwischen Reak-
tion und Revolution anzudeuten. In concreto handelt es sich um
den Kampf gegen die Sozialdemokratie. Wenn ich davon rede,
so bitte ich um das Vertrauen, dass ich nicht als Parteimann rede.
Es handelt sich hier wahrhaftig so wenig darum, politische Partei-
meinungen zu verfechten als theologische. Der Kampf gegen die
Sozialdemokratie war selbstverstdndlich notig. Zunichst fiir diese
selbst. Nichts ist fiir solche neuen Bewegungen notwendiger als
rechte Gegnerschaft. Dieser Kampf war aber auch fiir die biirgerliche
Gesellschaft notig. Diese konnte sich natiirlich nicht ohne weiteres
begraben lassen. Er hitte fiir sie aber auch im hoéchsten Grade
heilsam sein konnen. Nichts tut einer etwas satt und sicher ge-
wordenen Gesellschaft besser, als die Anregung eines Kampfes, in
dem grofle und tiefe Dinge in Frage stehen. Aber nun ist das
Tragische, dass unsere biirgerliche Welt sich durch diesen Kampf
immer mehr auf die reaktiondre Bahn treiben lie. Sie verlief}
sich immer weniger auf den Geist und immer mehr auf die duflere
Macht. Sie liefl sich durch die oft gewiss anfechtbare Form, worin
das Recht des Gegners auftrat, verleiten, dieses Recht iiberhaupt
nicht mehr zu sehen. Sie orientierte. sich immer ausschlieBlicher

49



an dem Gegensatz zur Sozialdemokratie. Alles, was dem ,,Umsturz“
entgegenzustehen schien, war willkommen. So kam es ganz von
selbst, dass in der duflern Politik die Sympathie sich denjenigen
Michten zuneigte, die der festeste Hort des Bestehenden zu sein
scheinen; es geschah meistens wohl unbewusst. Ebenso natiirlich
war es, dass man in der innern Politik die entsprechenden Wege
ging. So erzeugt die Revolution die Reaktion und diese wieder
die Revolution und treiben beide uns dem Abgrund (oder dann
einer neuen Orientierung) entgegen, so bekommen wir von aufien und
von innen her den latenten Biirgerkrieg und damit einen vorldufigen
politisch-moralischen Zusammenbruch der Schweiz.

Aber das alles hat nun noch eine tiefere Wurzel. Dass das
soziale Problem entstanden ist und namentlich, dass es die heutige
Gestalt angenommen hat, hingt wieder mit allgemeinen Entwick-
lungen der Kultur zusammen. Es ist in diesen Heften 6fters von
dem Materialismus die Rede gewesen, dem wir die Entartung
unseres Geschlechtes und auch die Not der Schweiz verdankten.
Das Wort trifft sicher den Kern der Sache, wenn es nur tief und
umfassend genug verstanden wird. Die ganze ungeheure Kata-
strophe unserer ,Kultur® ist sicherlich letzten Endes auf einen
Mangel an Geist zuriickzufithren, auf eine Entgleisung, Entseelung.
Entmenschung, Entgottlichung des Lebens. Darauf koénnen wir in
diesem Zusammenhang nicht weiter eingehen.!) Hier gilt es hervor-
zuheben, dass auch unsere besondere schweizerische Not tatsich-
lich Armut an Geist im tieferen Sinne des Wortes ist. Wir ernten,
was wir gesdt haben. Es ist in der Periode, die nun zu Ende
geht, ein Geschlecht zur geistigen und politischen Fiithrung gelangt,
das in der Flachheit eines gewissen Kulturoptimismus, verbunden
mit einer nicht minder flachen sog. naturwissenschaftlichen Welt-
anschauung, aufgewachsen, keine tiefen seelischen Wurzeln, keinen
starken geistigen Glauben mehr hatte. Als der Idealismus, der
als Erbe fritherer Zeiten noch eine Weile nachgewirkt hatte, auf-
gebraucht war, da blieb nur eine grofie Leere zuriick. Und
da kam, was kommen musste: an Stelle des Geistes setzte sich
das Geld, der ,Genuss“; der theoretische Materialismus fiihrte zum

1) Ich darf vielleicht in dieser Beziehung auf meine Schrift: Uber den Sinn
des Krieges (Orell Fiiili) hinweisen, wo man manche Ergdnzung zu den Aus-
fithrungen dieser Hefte finden wird.

50



praktischen. So ging zuerst innerlich die seelische Spannung ver-
loren, aus der allein Freiheit und Freiheitsgeist entstehen kann, und.
von hier aus fiihrten dann viele Wege zu ihrer duferen Preisgabe.

Diirfen wir uns wundern, wenn bei dieser Lage der Dinge
die Seele unseres Volkstums verloren zu gehen droht? Wie kann
Seele sein, wo nicht Geist ist? Von auflen und von innen her geht
die Einheit verloren. Wir haben keine Aufgabe mehr, die uns zu-
sammenhilt. Es fehlt die beseelende schweizerische ,Idee“. Wo
aber diese fehlt, da hilft alles andere nichts; da wird die Schweiz
ein blofler geographischer Begriff, der niemanden begeistert.

Aber irgendwie muss der Mensch sich doch begeistern konnen,
ganz ohne die ,Idee“ kann er nicht leben. Wir hatten denn auch
allerlei ,Geist* und ,Idealismus®, ndmlich allerlei modernes Gihren
und Treiben, allerlei Asthetentum und Ubermenschentum (meistens
im Flegel- und Narrenstil), allerlei Freiheitsdrang, dem die Kette
am Fufle klirrte, Freiheitsdrang im Sinne des grébern oder feinern
Naturalismus, nicht des wahren, d. h. des sitflichen Geistes. Dieser
,Geist* mochte ja auch ein Recht haben, war aber oft ein luftiges
Ding. Diese Freiheitsleute konnten iiber Nacht Anbeter der Gewalt
werden, Gerade auf diesem Boden gedieh die heimliche Sehnsucht
nach irgend einem Imperialismus, die Bewunderung der ,Real-
politik“, die stille Verachtung der Demokratie. Man hiillte sich in
irgend einen halb brutalen, halb ideulistischen Tiefsinn, sprach ge-
wisse modern scheinende Losungen nach, die auf einem Boden
entstanden sind, der alles eher ist als schweizerisch, und gelangte
so auf den Weg des Abfalls vom Schweizertum. Wahreud jener
sittliche Geist ein Feuer ist, das vorwirts und aufwirts treibt, wird
dieser naturalistisch verderbte Geist ein Geist der Vergottung des
Gegebenen. Wo man aber gegebene Zustinde vergottet, da kommt
die Schweiz zu kurz. Denn wo der lebendig treibende Geist fehlt,
muss man sich an das halten, was Nicht-Geist ist, also Macht
Geld, weltlichen Glanz aller Art. Weil wir darin nie mit den grofien
Reichen wetteifern konnen, wird das Schweizertum, sobald es in
diese Bahn gerit, ein diirftiges Ding und der duflere oder innere
Abfall gerade fiir Bessere eine Versuchung; ja wir sind damit schon
abgefallen. .

Wer das Vorhandensein dieses Geistes unter uns leugnet, dem
spreche ich einfach die Kenntnis des Sachverhalts ab. Denn diesem

o1



Geist bin ich seit Jahren Schritt auf Schritt begegnet. Wenn ich
nicht fiirchtete, dass damit Missbrauch getrieben wiirde, so konnte
ich davon erschreckende Beispiele erzédhlen.

So sind wir durch diese Art von Geist so gut wie durch den
Mangel an Geist an den Abgrund gefiihrt worden. ?)

1) Hier ist wohl der Ort, auf Herrn Professor Bachtolds Frage und Einspruch zu
antworten (vgl. Nr. 24). Er wehrt sich gegen das Beiwort ,alldeutsch*, womit
ich ihn geschmiickt habe und wiinscht Auskunft iiber den Sinn, den ich diesem
beilege. Sie kann leicht gegeben werden. Ich verstehe unter Alldeutschen Leute
die von der Uberlegenheit der deutschen Kultur so iiberzeugt sind und das gegen-
wirtige deutsche Reich so sehr als deren Trdger betrachten, dass sie dieser Kultur
eine moglichst grofie Ausbreitung iiber die Welt wiinschen, darum auch die
Anspriiche des deutschen Imperialismus billigen und namentlich fiir die deutsch
redenden Volker oder Volksteile aulerhalb des deutschen Reiches nichts wiinschens-
werteres kennen, als eine iiberwiegende Beeinflussung durch deutsche Kultur,
das politische Denken eingeschlossen, und eine gewisse politische Gruppierung
um das deutsche Reich. An einen formellen politischen Anschluss an dieses
brauchen sie dabei nicht zu denken und ich nehme an, dass die schweizerischen
Alldeutschen dies in ihrer grofien Mehrheit nicht tun, aber ich gestehe, dass mir
eine offene Annexion, die eine klare Lage schaffte, lieber wire als eine ,fried-
liche Durchdringung® mit all ihrer Unwahrheit und Fdulnis. Auch wollen diese
Alldeutschen natiirlich gute Schweizer sein, was nicht ausschlieft, dass wir Andern
diese Entwicklung fiir den sichern Untergang der Schweiz halten.

Dieser Gebrauch des Wortes ,alldeutsch“ scheint mir durchaus geboten und
dem allgemeinen Sprachgebrauch entsprechend zu sein. In diesem Sinne gibt
es alldeutsche Schweizer, ja eine ganze Gruppe von solchen.

Dass aber Herr Professor Biachtold dazu gehdrte, schien mir und vielen Andern
aus seinen bisherigen AuBlerungen so klar hervorzugehen, dass mich sein Wider-
spruch wundert. Wenn ihn das Epitheton ,alldeutsch* erschreckt, so kann ich
es gut zuriickziehen, ich hoffe nur, dass er auch vor der Sache erschrecke. Um
Verddchtigungen war es mir nicht zu tun, sondern um Feststellungen, und wer
den Kampf ,vergiftet* hat, mogen die Leser dieser Zeitschrift selbst beurteilen.

Das Merkwiirdigste ist, dass Herr Bichtold behauptet, er setze sich blofl
gegen die Tendenz zur Wehr, alle Sympathien der Schweiz fiir die Westmichte
zu beanspruchen. Ist das nicht die verkehrte Welt! Man frigt sich, wo Herr
Bichtold lebt. Sein Basler Kreis kann ihm dieses Bild der deutschen Schweiz
nicht geliefert haben. Er zdhle einmal die deutschschweizerischen Zeitungen auf,
die fiir die Entente Partei nehmen. Und weil er wohl etwas von der wirtschaft-
lichen Umschlingung der Schweiz durch Deutschland? In der deutschen
Schweiz braucht man nicht von dem Werte deutscher Kultur und deutschen
Wesens zu reden, wohl aber davon, dass es noch andere Kulturen und.wertvolle
Volker gibt. Die deutsche Schweiz muss von dieser Umstrickung frei werden,
die ihr sonst tédlich wiirde. Die Welschen aber diirfen wir fiir sich selbst sorgen
lassen. Wenn wir erst fiir uns sorgen, so sorgen jene auch fiir sich.

52



3.

Damit sind wir zu der Problemstellung gelangt, die mich be-
schiftigt und die das Zentrum all meiner Ausfiihrungen gewesen
ist. Man sieht, dass sie weit iiber die theologische Fakultdt und
alles, was damit zusammenhéingt, hinausfiihrt.

Aber Theologie und Religion gehoren allerdings in diesen
Zusammenhang. So will ich denn noch einmal darauf eingehen
und zeigen, wie sich in ihrem Bereich unser Problem darstellt,
wobei ich nochmals verspreche, in dieser Zeitschriit, die haupt-
sichlich von Nichttheologen gelesen wird, das Theologische nach
Maoglichkeit nur so weit zu streifen, als es ein allgemeines, mensch-
liches Interesse hat.

Es ist vielen von uns mit der protestantischen Kirche und
Theologie der deutschen Schweiz beim Ausbruch des Weltkrieges
dhnlich gegangen wie mit der Schweiz {iberhaupt. Wir hatten gegen
sie manches auf dem Herzen. Der Hauptiehler war auch hier ein
Mangel an Geist im tiefern Sinn des Wortes, was hier im besonderen
heifit: ein Mangel an starkem Glauben an jene Wahrheiten, die
sie doch in allen Formen irgendwie bekennt, und an kiihnem Er-
greifen der durch den in der Geschichte waltenden Gott gestellten
Aufgaben, ein Mangel an Glauben an Gott, den wirklichen Gott,
der ein lebendiger, das heifit : schaffender, vorwirts fiithrender Gott ist,
dafiir aber ein zu grofler Glaube an die Welt und ihre Méichte und
Ordnungen. Wir trieben auch hier schweren Krisen und Katastrophen
entgegen. Da kam derKrieg und damit eine géttliche Gelegenheit: jetzt,
da die Menschheit an einem ungeheuren Erlebnis plotzlich zur Be-
sinnung iiber die letzten Grundlagen des Menschenwesens erwachte,
wo sie in den Dunkelheiten des hereingebrochenen Chaos nach
einem fiihrenden Lichte ausschaute, was hitte da ein Christentum
sein konnen, das seiner Aufgabe gewachsen gewesen wire! Was
fiir einen Eindruck hitte es gemacht, wenn es ein wirkliches Wort
aus dem Munde des lebendigen Gottes zu verkiinden gehabt hétte!
Welch einzigartige Gelegenheit wire dagewesen zu Taten des Glau-
bens und der Liebe, an denen die Welt hitte merken kénnen, was fiir
ein Unterschied sei zwischen dem Dienst Gottes und dem der
Gotzen! Wir hofften auf ein Erwachen der Kirchen, auf eine neue
Einheit des Geistes in einem neuen Ergreifen der grofien, nun
ganz klar gewordenen Aufgaben. Wie hitte in dieser Beziehung

53



gerade von der Schweiz Grofles ausgehen kdnnen! Aber auch hier
folgte die Enttiuschung der Hoffnung auf dem Fufle.

Der erste Ton sozusagen, den wir aus der Mitte dieser Kirchen
vernahmen, war — die Rechtfertigung des Krieges, verbunden mit
leidenschaftlicher Anklage gegen die, so ihn verurteilten. Diese Recht-
fertigung braucht, um dies schon hier zu sagen, genau jene Begriin-
dungen, die ich in diesen Heften wiederholt gekennzeichnet und als
neu-lutherisch bezeichnet habe. Es zeigt sich sodann im Zusammen-
hang damit eine grofle Freude am wirklichen oder scheinbaren
Zusammenbruch gerade derjenigen in die Zukunft weisenden Be-
strebungen, von denen jeder Unbefangene sich sagen muss, dass
sie dem Christentum wahlverwandt, Fleisch von seinem Fleische
sind und eine entsprechend grofie Freude an der in Aussicht
stehenden Riickkehr zu den alten Dingen, den vollen Kirchen, der
Geltung der Autoritdten (die kirchliche und pfarrherrliche inbe-
griffen), zu den alten Gedanken und Losungen. Man offenbarte
eine herzliche Begeisterung fiir alles, was zu der bestehenden
Ordnung zu gehéren und sie zu schiitzen schien. Eine reak-
tiondre Armut und Roheit des Denkens trat hervor. Aus diesen
Kreisen sind die glithendsten Verherrlichungen des Militarismus
hervorgegangen; sie sprachen zu der wilden Flut des Nationalis-
mus Ja und Amen; sie beugten sich tief vor den Anspriichen der
Staatsallmacht wie vor einer Gottesstimme, ja mehr als vor der
deutlichen Stimme des Gottes Christi und der Propheten selbst, kurz,
sie fiigten zu all dem, was die Welt in ihrem Rausche tat, noch
die religiose Weihe, sie gossen in die Leidenschaft der Welt noch
das Feuer des Unbedingten.

Um die tiblichen Bezeichnungen zu brauchen: es trat ein religiéser
Nationalismus, Militarismus, Etatismus auf, der weitaus schlimmer war
als der weltliche, nach dem Worte: corruptio optimi pessima. Nicht
darum handelt es sich, ob man Staat, Recht, Gewalt iiberhaupt gelten
lasse, als Dinge, ohne die ein sittliches Zusammenleben der Menschen
in absehbarer Zeit nicht mdglich sei — das ist eine Frage fiir sich, wo-
riiber sich in Ruhe und Freundschait reden lidsst —, sondern, ob diese
Dinge praktisch das Absolute sind, ob sie einen solchen Raum ein-
nehmen diirfen, dass das Christentum, wie alles héhere geistige Leben
fiberhaupt, daneben nur noch als ein harmlos geduldeter Anhang
gelten kann, als Mittel, dem Tun der Welt die nétige Weihe zu

o4



geben; es handelt sich auch nicht um die Methode und das Tempo
der Beseitigung des Krieges — auch dariiber kann man in Ruhe
und Freundschaft reden — sondern um den Zusammenstof§ zweier
Welten, jener Welt, zu der notwendig Krieg gehort, und der Welt,
worin er aufgehoben ist; kurz, es handelt sich, symbolisch aus-
gedriickt, darum, ob ,Christus“ der Herr der Menschenwelt sein
solle oder ,Casar“. Ein ungeheurer Gegensatz, einer der aller-
letzten, allertiefsten und nach meiner Ansicht der, vor den gerade
jetzt die Welt gestellt ist, und der keineswegs blof einen religitsen,
sondern einen umiassenden menschlichen Sinn hat. Und nun bleibe
ich bei der Anklage, dass auch bei uns ein grofier Teil unseres
Christentums von Christus zu Ciasar abgefallen ist.

Anders ausgedriickt: an Stelle des vorwirtstreibenden Geistes,
der die Welt besiegen will, trat der Geist, der die Welt, so wie
sie gerade ist, rechtfertigt.

So kam es auch bei uns zu dem ,Versagen des Christen-
tums“, das heute offenkundig ist. Jene grofie Stunde ging verloren.
Auch diese Entwicklung hatte schon vor dem Kriege begonnen.
Man hatte sich durch eine aufsteigende Bewegung, die auf dem
religiosen Gebiete revolutiondr war (wobei man aber nicht an Blu.
und Gewalt oder theologischen Radikalismus denken darf) viel zu
rasch auf die entgegengesetzte Bahn dringen lassen, hatte viel zu
rasch begonnen, sich an Kirche, Staat, vorhandene soziale Ord-
nungen zu klammern, kurz: einfach das Bestehende mit Leiden-
schaft zu verteidigen. Und so stellte sich denn auch, der allgemein
schweizerischen Entwicklung analog, an Stelle des eigenen Ideals
ein fremdes ein. Man ergriff leidenschattlich fiir Deutschland Partei,
man nahm die Losungen der deutschen Kriegstheologie an, man
hatte kein Wort gegen das belgische Unrecht, wohl aber Ver-
teidigungen, man ging so weit, England zu schmihen und gelegent-
lich auch in deutschen Zeitschriften dieses Urteil als gemein-
schweizerisches hinzustellen. Kurz: auch hier statt einer eigenen
und grofilen Haltung einfach ein Abfall zu fremder Art.

Denn ein solcher ist es. So stark wie je halte ich daran fest,
dass diese Vergottung der bestehenden Dinge das genaue Gegenteil
des reformierten Christentums ist, auf dem unser heutiges Schweizer-
tum im Tiefsten ruht. Wenn irgend ein Zug diesem eigentiimlich
ist, so ist es der scharfe Gegensatz zwischen dem Willen des

55



heiligen Gottes und dem Treiben der Welt. Es ist zunichst nicht
ein weihender, sondern ein richtender Geist; es ist ein sittlicher
Geist, ein Geist, der auf Umgestaltung, nicht auf Anerkennung der
Welt ausgeht, der aber freilich gerade durch seine Herbigkeit die
Welt erhdlt und rettet, wihrend sie sonst an sich selbst zugrunde
ginge, und der in dieser Hinsicht also wieder weltlich, weltbejahend
ist. Alle Welt soll erlost werden zu ihrer urspriinglichen Schépfungs-
herrlichkeit durch den Gehorsam gegen das Gesetz Gottes, alle
Weltgewalten Christus zu Fiiflen gelegt werden. Soli Deo gloria,
aber: Deo servire libertas!

Ganz anders geartet sind die Losungen der in Frage kommen-
den Theologie. Das Christentum, heifit es hier, ist ganz und gar
eine Sache des Individuums. Es hat es unmiitelbar bloff mit dem
Verhiltnis zwischen Gott und der Seele, dem innern Leben zu tun
und bloff mittelbar mit dem Verhiltnis von Mensch zu Mensch.
Es hat keinen Beruf, politische und soziale Verhiltnisse zu dndern.
Diese diirfen nicht mit absoluten Mafistdben gemessen werden.
Sie haben ihr eigenes Gesetz. Die Bitte: ,Dein Reich komme¥,
hat nur in einer Umdeutung auf das innere Leben des Individuums
oder auf das Jenseits ein Recht. Denn die Menschennatur steht
dauernd unter der Macht der Siinde; eine Erwartung grofer Ande-
rungen zum QGuten hin im Menschenwesen ist Schwarmerei und
Flachheit. Zu wissen, dass wir einen gnidigen Gott haben und
uns in Vertrauen, Geduld und Liebe in die Welt zu schicken —
das ist’s, worauf es ankommt.

Das sind aber die Gedanken, die die heutige deutsche Theo-
logie beherrschen. Wer das leugnet, beweist damit nicht etwa
iberlegene Kenntnis, sondern Unkenntnis oder Befangenheit. Es
handelt sich heute nicht um De Wette und andere Vertreter der
dlteren deutschen Art, sondern um die neudeutsche Art, im be-
sondern die neudeutsche Theologie. Zwischen beiden liegt eine
Welt. Ritschl’s Reich Gottes sieht in vielen Stiicken dem konser-
vativ aufgefassten neuen deutschen Reich recht dhnlich. Er hat
Demokratie und Liberalismus verabscheut, sie als ,katholische“
Prinzipien erkldrt. Vor allem aber hat er mehr als irgend ein
anderer Theologe von Bedeutung aus der neuesten Zeit dazu bei-
getragen, den tiefen Gegensatz zwischen dem Gottesreich und den
vorhandenen Weltordnungen, die recht verstandene Uberweltlic hkeit

56



des Gottesreiches, zu verwischen. Darin stellt er, weit davon ent-
fernt, reformierte Art zu vertreten, deren genaues Gegenteil dar.
Er hat fiir eine imperialistische Theologie die stirksten Grundlagen
geschaffen. Einige seiner bekanntesten Schiiler sind auf diesem
Wege weiter gegangen. Naumann hat dann auf seine Weise das
Gleiche getan, nicht ohne Beziehung zu Ritschl. Naumanns Formeln
aber sind, in etwas abgeschwichter Fassung, Gemeinplitze der
deutschen Theologie geworden. Wer sich davon iiberzeugen will,
lese doch nur einige deutsche theologische Kriegsliteratur! Sie
kehren hier so einférmig wieder, dass man sie bald auswendig kann.
Unsere Studenten hoéren bei ihren gefeiertsten reichsdeutschen
Lehrern, dass es ein Wahn sei, das Christentum (was sie ein-
seitig die ,Moral der Bergpredigt® nennen) auf die Ordnung der
weltlichen, besonders der politischen Dinge anzuwenden. Die Bot-
schaft Jesu sei ,zeitgeschichtlich zu erkldren und nicht einfach
auf die Gegenwart zu iibertragen. Ohne einen Kompromiss mit
der Welt gehe es nicht. Diese habe ihre ,Eigengesetzlichkeit“, die
es zu achten gelte. Dazu gehore auch die Gewalf. Auch der Krieg
rechtfertige sich damit. Grofle Volker miissten wachsen (und kleine?)
und daher andere verdringen (und diese?); auf ein Reich Gottes
auf Erden zu hoffen, sei Narretei. Kurz: es ist eine Theologie des
Bestehenden, eine Theologie, die dem Cisar so viel gibt, dass
man sich fragen muss, was denn noch fiir Gott {ibrig bleibe. Dass
den Studenten dabei die Welt in germanozentrischer Beleuchtung
gezeigt wird, ist klar; klar auch, dass dabei Zwingli und Calvin
nur ganz ausnahmsweise neben Luther zu ihrem Rechte kommen.
Dass die grofie Mehrzahl der in der Schweiz wirkenden reichs-
deutschen Professoren, sei’s in theologischer, sei’s in philosophischer
Form, die gleichen Gedanken vertritt, ist ebenso gewiss. Die-
jenigen unter den Deutschen, die nickht auf diesem Boden stehen,
sagen uns deutlich genug, was fiir eine kleine Minderheit sie seien.

Der Zusammenhang ist fiir jeden wirklich Kundigen ganz
offenbar. Die Vertreter jener Gedanken in Deutschland und in der
Schweiz sind vollig eins. Freilich treten sie bei uns, wie so vieles
andere, meistens in einer etwas abgeschwichten Gestalt auf. Aber
das ist kein Vorzug, eher das Gegenteil. Ich wenigstens liebe mir
die charaktervollen Menschen und Prinzipien. So ziehe ich Nau-
mann selbst immer noch seinen Schiilern und Nachbetern vor,

o7



wie ich auch Luther selbst den Halblutheranern vorziehe. Dass
die Mehrzahl der Pfarrer sich auf diesen blofl ein wenig des
Charakters und der Klarheit beraubten Naumannschen Standpunkt
stellten, hat letzthin in der gelesensten Zeitung der Schweiz einer
ihrer jiingeren Wortfithrer ausdriicklich erkldrt. ) Meines Wissens
hat keiner dagegen Einspruch erhoben.

Dass aber diese Denkweise im wesentlichen [lutherisch ist
(freilich neulutherisch, verweltlichtes Luthertum), behaupte ich mit
einer Entschiedenheit, die durch den erfahrenen Widerspruch nur
vertieft worden ist. Dass nicht Luther allein solche Gedanken ver-
treten hat, weifl ich so gut als einer. Aber in unserem Zusammenhang
kam nun einmal gerade er entscheidend in Betracht. Warum denn
aber diese Zuriickfiihrung gewisser Gegensitze der Gegenwart auf
solche grofien weltgeschichtlichen Gestalten und Prinzipien? Etwa
um einer theologischen und nationalen Hetze willen? Das mag
behaupten, wer nur im Schiffstaustii denken kann. Fir mich
bedeutet eine solche Zuriickfiihrung der Gegensitze auf ihre letzten
und einfachsten sowohl geschichtlichen als prinzipiellen Formen eine
groffie Forderung der Klarheit. Klarheit aber macht Entscheidungen
notig und reizt dazu. Es stehen sich dann nicht bloB Zufallsansichten,
Tagesmeinungen, sondern ewige Prinzipien gegeniiber. Mich diinkt
fiberhaupt die Herausarbeitung der letzten Probleme, die durch die
Katastrophe des Abendlandes gestellt werden, die Aufdeckung ihrer
letzten Ursachen und Zusammenhinge, in historischer und prin-
zipieller Beziehung, die Aufgabe der Aufgaben fiir dieses Geschlecht
und vielleicht noch eine Reihe von Geschlechtern zu sein. Darin
lasse ich mich durch kein Geschrei derer beirren, die jede Ab-
weichung von den gewohnten Denkgeleisen als Unsinn belachen.
Dieses Geldchter der Zunft hat sich zuletzt noch jederzeit gegen
sie selbst gekehrt. Ich denke, wenn irgend einmal, so sind heute neue
Gedanken notwendig. Am wenigsten macht mir irgend ein historisches
Protzentum (man verzeihe das Wort!) Eindruck, das von uns ver-
langt, dass wir unsere Urteile {iber den Sinn der Geschichte von
der Zunft beziehen miissten. Dann wiren wir iibel daran! Ich weifs
meine Geschichtsauffassung zu vertreten und lasse mich durch
keine Machtspriiche erschrecken. Meine Auffassung ist die Frucht

Y) Vgl. Neue Zircher Zeitung, 23. Juli 1916.

58



sowohl langen historischen Studiums als reichen Erlebens. Auch
bin ich damit in guter Gesellschaft. Es ist tibrigens merkwiirdig,
dass die deutschen Lutheraner den Gegensatz genau so verstehen
wie ich, nur mit dem Unterschied, dass sie meistens eben ihren
lutherischen Standpunkt fiir tiberlegen halten. Mit einem von ihnen,
einem ausgezeichneten Manne, habe ich vor einiger Zeit eine
Unterhaltung tiber diese Dinge gehabt. Er betonte sehr stark, dass
hier lutherische und reformierte Art zusammenstiefien. Er wollte
von keiner Abschwichung etwas wissen, weil wir nur durch scharfe
Erfassung und griindliche Austragung des Gegensatzes weiter
kdmen. Ich denke, dieser echte Lutheraner (zu dessen Stimme sich
manche andern gesellen) wisse schliefllich doch noch ein wenig
besser, was Luthertum sei, als meine schweizerischen Gegner.
Ubrigens redeten wir und schieden in grofier Freundschaft. Denn
noch einmal : wir wollen nicht bei diesem Gegensatze stehen bleiben,
sondern nach seiner klaren Erfassung einem hoéheren Boden zu-
streben, wo er in einer Wahrheit aufgehoben ist, die Luthers,
Zwinglis, Calvins Wahrheit und dazu noch andere umfasst. Wir
wollen uns nur nicht durch importierte Formeln tduschen und davon
abhalten lassen, die Wahrheit, die sich uns heute aufdridngt, zu
sehen und zu erfassen. Wir wollen keine aufgefrischten alten
Hindel, aber wir wollen auch keinen Abfall von der Schweiz.
Das also ist der Gegensatz in der Theologie, den ich im Auge
habe. Er ist ganz und gar unabhingig von den iiblichen Partei-
schlagworten, geht mitten durch die Parteilager. Er ist der zweier
Welten, zweier ,Religionen“. Wer im einen, wer im andern Lager
stehe, lasse ich ganz dahingestellt. Ich habe einfach den Gegensatz
geschildert. Er ist vorhanden, und der Kampildrm erfiillt die Luit.
Um jedes Missverstindnis nach Moglichkeit auszuschlieen,
hebe ich noch ausdriicklich hervor, dass ich nur einen 7eil des
deutschen und schweizerischen Protestantismus geschildert habe.
Dass ich Vischer nicht einfach dazu rechne, sei ausdriicklich be-
statigt. Aber nach meinen Erfahrungen ist jener Teil die bedeu-
tende Mehrheit. Gewiss wollen die schweizerischen Anhidnger
dieser Denkweise gute Schweizer sein; es handelt sich nie darum,
jemand seinen patriotischen guten Glauben abzusprechen. Ich sehe
aber nicht ein, warum ich nicht die Uberzeugung aussprechen
diirfte, dass es ein falscher Weg, ein Weg zum Abgrund, ein Weg

59



4
w

von der wahren Schweiz fort sei. Die Schweiz lebt vom Glauben
an die Herrschaft sittlicher Michte, jede Art von Imperialismus
und Cidsarismus ist ihr Tod. Theorien, wie die dargestellten,
greifen den Baum des Schweizertums an den Wurzeln an, dass er
verwelken und verfaulen muss. Hier hilft uns nur eine entschlossene
Umkehr. Wir leben wirklich von dem Soli Deo gloria — dem
Glauben an die Obmacht des Geistes, nicht der Gewalt, dem
Glauben an Christus, nicht an Cisar.

4.

So sieht das Problem aus, das mich beschiftigt und das ich
in diesen Heften vertreten habe. Es ist einfach das Problem der
Schweiz, das Problem ihrer heutigen Lage und ihrer Zukunft, ihrer
Not und ihrer Rettung, ihrer Erniedrigung und ihrer Erhebung.

Wenn wir das Ergebnis unserer Analyse der letzten Ursachen
unserer Not, die sich uns in einer mehr ,weltlichen“ und einer
mehr ,religiésen“ Form dargestellt haben, zusammenfassen wollen,
so gelangen wir zu dem Satze: die letzte und tiefste Ursache
unserer Not ist ein in mannigfachen Formen geschehener Abfall
von jenem Geist, der allein die Schweiz tragen kann, zu einem
geistesarmen, mit Vorliebe der dufern Macdht vertrauenden Hangen
am Bestehenden.

Damit habe ich das Problem so tief und umfassend formuliert,
als es mir moglich ist. Diese Fassung ist nur ein letzter Ausdruck
fiir alles friither Gesagte.

Damit sind wir aber auch zu der These gelangt, die ich vertrete
und die ich nun noch einmal aussprechen will. Sie lautet: wir
miissen die Schweiz geistig neu aufbauen — ankniipfend an das
Beste, was bisher in ihrer Geschichte geworden ist und das
Schweizertum getragen hat. Unsere Unabhidngigkeit nach aufien
und unsere Freiheit im Innern miissen aus dem gleichen Prinzip
neu gewonnen und ausgestaltet werden. Unsere Demokratie muss
aus Erschiitterung und Entartung wieder von Grund aus hergestellt
werden. Wir miissen iiber den Gegensatz von Reaktion und Re-
volution (im oberflachlichen und anarchischen Sinne des Wortes)
hinauskommen. Das Mittel hiefiir, auf das es ankommt, und ohne
das alle andern, so wertvoll sie im {ibrigen sein md&gen, nichts
helfen, ist eine geistige Erhebung und Neuorientierung. Diese wird

60



ihrerseits aus den fiefsten Quellen des Geistes genidhrt werden
miissen, aus der sittlichen Wahrheit, die sich in einem sittlichen
Glauben vollendet, einem Glauben, der die Welt gestaltet, nicht
vor ihr kapituliert. Daraus wird dann echter Schweizergeist werden:
eine schweizerische ,Idee“, eine Aufgabe, die die Schweiz unter-
scheidet und ihr damit Lebensrecht, innere Einheit und &uflere
Sicherheit gibt. Das ist Reaktion und Revolution zugleich: eine
Reaktion gegen schwere Verirrung und damit auch Revolution,
zugleich aber die Erlésung von den falschen Formen der beiden.
Dieser Geist wird Freiheit zeugen und Begeisterung, so dass wir
nicht mehr der geborgten Ideale bediirfen, uns aber auch nicht
gegen andere abschlieBen miissen. Neues frohes Schaffen wird
daraus quellen. Der Weg dazu aber ist: Besinnung und Ermannung,
Selbsterkenntnis und Selbstgericht; Demut und Mut, vor allem aber
— nach Ablegung der eitlen Selbstverblendung — Mut, ja Stolz!

Welches ist denn aber, genauer gesagt, der Weg, den wir
gehen milssen? Welches diese Aufgabe? Wie wird dieser neue
Geist sich im Einzelnen #uflern miissen?

Das sind Fragen, deren vollstdndige inhaltliche Beantwortung
man nicht noch von diesem Aufsatze erwarten darf. Ich habe sie
teilweise in all diesen Aufsidtzen beantwortet, teilweise anderwirts,
und werde sie, so mir Kraft und Zeit dafiir gegeben wird, einmal
im Zusammenhang und mehr ins' Einzelne gehend erdrtern. Der
Hauptzweck der in dieser Zeitschrift erschienenen Aufsidtze war,
das Problem zu stellen, bescheidener gesagt, mitzuhelfen, dass es
in der nétigen Tiefe erfasst und in seiner ganzen Grofle, Schwierig-
keit und Dringlichkeit erkannt werde. Das scheint mir vorldufig
bei weitem das Notigste zu sein. Es ist jetzt nicht die Zeit Pro-
gramme zu machen. Programme miissen wachsen und wachsen
auch von selbst, wo Geist und Leben da ist. Heute gilt es, die
Lage mit aller Ehrlichkeit und Klarheit zu erkennen und sich dann
aufzuraffen zu neuem Schaffen und Wagen.

Angesichts der Gréfle und Weite dieser Aufgabe habe ich es
als Entstellung und Herabziehung empfunden, dass Vischer das
Problem, nachdem es doch geniigend in die Hohe gehoben war,
gewaltsam auf den Gegensatz zwischen den sog. Religits-Sozialen
und ihren Gegnern zuriickfiihren will. Er erzahlt den Lesern einige
von den wirklichen oder vermeintlichen Ketzereien und Schauer-

61



taten dieser Religits-Sozialen und stellt dann die Frage, ob man
wohl Lust habe, mit solchen Leuten zu gehen. Jedenfalls lauft
seine Darstellung der Religids-Sozialen, wie die ganze Wendung,
die er dem Streit geben mochte, auf eine, sicherlich ungewollte,
aber vielleicht nicht unwirksame, Entwertung dessen hinaus, was
ich in diesen Aufsdtzen gesagt habe.

Ich muss also dazu noch Stellung nehmen und will mich be-
miihen, auch damit einige allgemeine und wertvolle Gesichtspunkte
zu gewinnen.

Zum ersten denn: wenn die Leser dieser Zeitschrift sich durch
den Bau-Bau dieses religiésen Sozialismus erschrecken lieflen, dann
hitte ich allerdings Zeit und Mitihe verschwendet; wie ich auch Zeit
und Miihe verschwendet hitte, wenn sie nicht gemerkt hitten, aus
was fiir einer Quelle dieser ganze Kampf bei mir geflossen ist.

Zum Zweiten: es fallt mir gar nicht ein, zu meinen, die Er-
neuerung der Schweiz miisse sich gerade auf dem Wege vollziehen,
den ich personlich gehe. Ich arbeite gerade an dieser Aufgabe in
Freude und Vertrauen mit Menschen zusammen, die in manchen
Dingen ganz anders denken als ich und erfreue mich auch ihres Ver-
trauens. Sollte zu dem Neubau der Schweiz nicht gerade dieses freie
und hochherzige Zusammenwirken von mancherlei Kriften und Mein-
ungen noétig sein? Wenn sie nur eine selbstdndige und echte Schweiz
wollen und das Problem ehrlich und mutig ins Auge fassen! Auch
mit Vischer darin zusammenzuarbeiten, machte mir keine Schwierig-
keit, da ich ihn, trotzdem ich in einem bestimmten Punkt seine Stellung
nicht begreife, doch stets fiir einen guten Eidgenossen gehalten habe.

Zum Dritten: ich rede nicht als Angehoriger irgend einer Partei.
Sollten wir wirklich so elend klein sein, dass wir nicht imstande
wiren, in diesen Tagen eines Weltunterganges tiber Richtungs- und
Parteizdune hinaus zu schauen? Ich rede als Schweizer, als , Christ*,
als Einzelner, als der, der gerade ich bin, und will dabei behaftet
werden und nicht bei irgend welchen Parteilosungen.

Was aber die ,Religios-Sozialen“ betrifft (ich vermeide sonst
den Namen, weil er die Sache nur ganz oberfldchlich bezeichnet),
so sei dariiber nur dies gesagt:

Dass in ihrem Namen irgend jemand ernstlich verlangt hitte,
die Schweiz solle ihr Heer nicht mobilisieren und die Grenzen
nicht besetzen, ist mir unbekannt. Was man davon gelegeritlich

62



berichtet hat, ist meines Wissens als irriges Gerficht erwiesen worden.
Jedenfalls ist sich die grofie Mehrheit derer, die man ,Religids-
Soziale“ nennt, vollig dariiber klar gewesen, dass kein Volk heute
den religiosen Heroismus aufbringen kdnnte, der notig ware, um der
Welt zu sagen: ,Ich lege die Waffen nieder und vertraue allein
auf mein gutes Recht und Gottes Machtschutz!“ Was die ,Religits-
Sozialen“ wollen, hat mit einem rein utilitarischen Antimilitarismus
nichts zu tun. Fiir sie handelt es sich um den Kampf gegen den
Krieg, den Krieg als Macht, als allgemeine, menschlich-kosmische,
ddmonische Macht. Einige von ihnen glauben allerdings, dass dieser
ungeheure Kampf gegen den Krieg nicht gewonnen werden kénne
ohne die letzten und &uflersten Mittel, die bis jetzt in solchen
Kdmpfen allein geholien haben: nicht ohne das Martyrium! Die
Befreiung der Menschheit vom Kriege aber ist nach ihrer tiefen
Uberzeugung etwas, was allen Volkern zum Heil gereicht, ja sie
sehen nicht ein, wie die Welt weiter leben kénnte, wenn sie nicht
diesen Kampf aufnimmt und zum Siege fiihrt. Sie meinen, gerade
in diesem Kampfe gute Schweizer zu sein. Denn sie sehen nicht
ein, wie die kleinen Vo6lker leben und atmen kénnten, wenn nicht
das heute herrschende politische System zerbrochen wiirde, wozu
aber die Zerbrechung des Militarismus gehort. Sie halten es fiir
Wahn, zu glauben, dass irgend eine Kriegsriistung auf die Linge
diese kleinen Volker zu schiitzen vermdchte, glauben vielmehr, dass
sie gerade an dieser untergehen miissten. Es ist vielleicht, neben
den tiefsten religitsen Beweggriinden, gerade auch ihr Schweizer-
tum, das sie zu dieser Stellung getrieben hat, vielleicht unter schweren
inneren und &dufleren Kidmpfen. Wenn dabei dieser oder jener in
der Leidenschaft eines solchen Kampfes etwas weiter gegangen
sein sollte, als sachlich richtig war, so ist das vielleicht nicht un-
begreiflich zu einer Zeit, wo man auf der andern Seite Christus
an das Maschinengewehr stellt... Jedenfalls sind es gerade diese
»Religios-Sozialen“ gewesen, die am wenigsten den religiosen und
schweizerischen Boden unter den Fiiflen verloren haben, die viel-
mehr als Gruppe am stirksten fiir eine selbstindige Schweiz ein-
getreten sind, wédhrend die, die ihnen am lautesten Mangel an
Patriotismus vorwarfen, die Schweiz zum Anhang einer fremden
Macht erniedrigten. Gerade der Krieg hat uns gelehrt, dass viele
Dinge anders sind, als sie scheinen.

63



Nun kommen die sogenannten Historiker, die Leute, ,die sich
nichi blof8 zu Zwecken der Polemik mit Kirchengeschichte beschif-
tigen,“ und wollen jene Bewegung damit abtun, dass sie ihnen einen
kirchengeschichtlichen Ketzerzettel anhdngen, auf dem geschrieben
steht: ,Sekte! Tadufer!“ Dies ist jetzt eines der beliebtesten Rezepte
des Kampfes gegen sie.

Da mochte ich nun zuerst erkldren, dass mich dieser Zettel
an sich durchaus eine Ehre diinkt. ,Sekte.“ Als ob nicht alle
Wahrheit, solange sie noch lebendig ist und kdmpfen muss, ,Sekte*
wire! ,Tédufer.“ Ich gidbe fiir einen der vielen gottbegeisterten
Minner, die zu diesen Taufern gehodrt haben, gerne ein paar
Wagenladungen von weltbegeisterten modernen Kriegs- und Staats-
theologen her. Es ist auch eine Wahrheit, die nur Historiker leugnen
kodnnten, ,die sich nicht blo zu Zwecken der Polemik mit Kirchen-
geschichte beschiftigen“, dass gerade von diesem Tiufertum ein
grofler Teil des Besten ausgegangen ist, von dem wir heute leben.
Dass der Calvinismus mit ihm wahlverwandt ist, habe ich in
meinem letzten Aufsatz angedeutet und halte daran fest.

Trotzdem ist es eine Verkehrtheit, die heutige Bewegung, von
der die ,religids-soziale* nur ein ganz bescheidener, ja winziger
Teil ist, mit jener Ketzer-Etikette zu bekleben. In Wahrheit
handelt es sich bei dieser Bewegung, die, wie gesagt, in der
ganzen Christenheit, ja in der ganzen Welt vorhanden ist und
die nach meiner Uberzeugung immer michtiger hervorbrechen
wird, um etwas viel gréBeres: ndmlich um eine neue Orientierung
des Menschenwesens {iberhaupt, die in einer religiésen ihren Ab-
schluss findet. Wenn man dafiir einen Namen nennen wollte, so
wire es nicht Thomas Miinzer, nicht Luther, nicht Cromwell, auch
nicht Calvin, sondern ein gréfilerer, — wobei ich fiir meine Person,
soweit Mittelnamen in Betracht kommen, mich freilich am meisten
zu einem frei und lebendig verstandenen Calvin gehorig fiihle.

Aus dieser neuen Orientierung des Menschenwesens im all-
gemeinen muss nach unserer Meinung auch eine politische folgen.
Wir hoffen auch in dieser Beziehung auf eine ,neue Welt“, eine Welt,
wo nicht die Gewalt mehr das Wort fiihrt, sondern die Giite, wo
nicht mehr das Quantum gilt, sondern das Quale, nicht mehr
der Mechanismus, sondern die Seele, wo nicht mehr das Tier
herrscht, sondern der Mensch, wo der blutige Krieg ersetzt ist

64



durch geistigen Kampf um ein hoheres Menschentum und das
Menschentéten nur noch zu den mit ehrfiirchtigem Grauen
verhiillten Erinnerungen der Menschheit gehdrt. Von dem Kommen
dieser Welt erwarten wir auch das Heil unserer Schweiz. Auch fiir sie
kdampfen wir, wenn wir um diese Welt kdmpfen. Und wir glauben,
dass das entschlossene, glaubensvolle, niichterne und doch
begeisterte Erfassen dieser neu auftauchenden Ziele gerade die
eigentiimliche Aufgabe der Schweiz sei, dass sie darin allein Lebens-
recht und Groéfle finde; wir glauben, dass sie diese Ziele, die Ziele
aller Volker sind, auf ihre besondere Weise erfassen miisse, dass
dies der Kern sei, aus dem ihr neues Leben wachse und dass ihr
nur die Augen aufgetan werden miissen, um sie zu sehen.

Das ist, andeutungsweise gesagt, das, was die Religios-Sozialen
in dieser Hinsicht wollen. Es kommt, wie gesagt, in meinen Augen
nicht darauf an, dass man gerade diese bestimmten Gedanken, so wie
jene sie fassen, annehme, aber das scheint mir gewiss: was die
Schweiz retten kann, das sind grofe Gedanken und tiefgeschopfie
Krifte. Dann aber werden es nicht Alltagsgedanken sein, und dann
werden sie sich nicht miihelos durchsetzen, sondern nur in schwerem
Kampf und vieler Verkennung und Verketzerung. Was der Schweiz
helfen kann, ist nicht die Verklirung der bestehenden Dinge,
sondern ein kiihnes Vorangehen auf den neuen Wegen der Ge-
schichte. Nicht Philister und Reaktionire werden uns retten, mégen
sie in theologischen oder andern Gewindern gehen, allerdings
auch nicht blofie Enthusiasten und Revolutionire, aber freie und
tapfere Seelen, die, nicht gebunden durch die Schlagwérter des
Tages, die Wahrheit allein suchen und ihr dienen wollen. Gewiss
ist, dass unsere geistige Erneuerung aus sehr starken Quellen
stromen muss und dass sie keine leichfe Sache sein wird. Gewiss
ist, dass dazu besonders auch eine grofie und griindliche Losung
des sozialen Problems gehort, gewiss ist, dass wir ,ein Neues
pfliigen und nicht unter die Dornen sden“ miissen.

Damit ist freilich fiir jeden Nachdenklichen auch klar, dass
der Kampf um die Schweiz in einen grofieren Zusammenhang ge-
stellt ist, in den Zusammenhang des Kampfes um eine neue Welt.
Jener kann nur gelingen, wenn dieser gelingt. Schon darum ist
dieser Kampf um die Schweiz vor allem Nationalismus bewahrt.
Er muss einen weiten Horizont haben oder er ist von vornherein

65



verloren. Umgekehrt aber miissen wir gerade auch im Namen
jenes grofleren Kampfes um eine wahre Schweiz ringen. Die Schweiz
muss sich von den Schlinggewichsen, die sie zu ersticken drohen,
frei machen, um die menschheitliche Aufgabe zu erfassen, so wie
sie sich gerade fiir sie individualisiert. Wir verteidigen dieses
Fleckchen Erde, das uns gehort, um darauf etwas Besseres zu
pflanzen als einen diirftigen Ableger eines fremden Gewichses.
So sind wir gerade als Schweizer in der an sich beneidenswerten
Lage, dass wir umso besser der Schweiz dienen, je entschlossener
wir die allgemein menschlichen Ziele erfassen und desto besser
den allgemein menschlichen Zielen dienen, je mehr wir rechte
Schweizer sind. So ist auch das, was ich in diesen Aufsitzen
geredet habe, gemeint. Ich bin bei aller Not der heutigen Lage
doch froh, dass fiir mein Gefiihl in meiner Stellung zum Weltkrieg
der Mensch, Christ und Schweizer in mir sich ohne jeden Wider-
spruch vereinigen. Wenn ich fiir die Schweiz kimpfe, so kdmpfe
ich ftir die letzten Ziele, denen ich mein Leben geweiht. Ich
kdmpfe gegen die letzten Feinde auch des Reiches Gottes. Dazu
rechne ich den Imperialismus und Zisarismus mit allem, was dazu
gehort, vor allem auch eine entsprechende Religion und Theologie.
Gegen diese Michte kdmpfe ich, wo immer ich sie antreffe und am
meisien da, wo sie mit der stirksten Verfithrungskraft auftreten, aber ich
bemiihe mich, alle Menschen und alle Vlker von Herzen zu lieben.

Das ist, wenn jemand ihn begehrt, der Schliissel zu meiner Stellung.

Diese Bemerkungen sollenauch eine Rechtiertigung des Umstandes
sein, dass durch den Kampf, der in diesen Heften gefiihrt worden
ist, die Aufmerksamkeit der Leser auf Fragen gelenkt wurde, die
ihm zunichst wohl vielfach fremd waren. Einige haben ja vielleicht
doch den Eindruck gehabt, es handle sich um einen Theologen-
streit, dem man mit einem Licheln zuschauen kénne, weil er einen
ja doch nichts angehe und weil er doch nichts Ernstes bedeute.
Das wire ein grofier Irrtum. Es stecken in diesen oft freilich etwas
fremden theologischen Formen die grofien Menschenfragen, die
Fragen, die auch den Hintergrund des Weltkrieges bilden und seine
tiefe Bedeutsamkeit ausmachen. Ich mochte gerade die ,Laien“
dringend darauf aufmerksam machen, dass sie diese Fragen nicht
den Hinden der ,Fachleute“, der Theologen iiberlassen diirfen.
Sie gingen damit der hochsten Aufgaben verlustig. Die Stellung

66



zu diesen letzten Fragen ist es, die schlieilich fiir alles andere den
Ausschlag gibt. Sie werden immer dringlicher werden. Niemand wird
ihnen ausweichen kénnen. Hier werden die wahren, letzten Ent-
scheidungsschlachten geschlagen, hier miissen sie auch geschlagen
werden, wenn wir in der Menschwerdung des Menschen und im
Wachstum des Gottesreiches (das ja auch das wahre Menschenreich
ist) durch dieses ungeheure Ereignis des Unterganges einer Kultur
einen Schritt weiter kommen sollen.

Diese Hohe, um die es sich handelt, wollte ich noch einmal
aufzeigen. Damit aber schliefe ich fiir meinen Teil diese Aus-
einandersetzungen und {tberlasse den Gegnern das Feld. Denn
wenn es Leser geben sollte, die nun noch nicht wiissten, wie ich’s
meine, so wiirden ihnen auch alle weiteren Erdrterungen nichts
mehr niltzen. Ich habe ausgesprochen, was mir lange das Herz
erfilllt hatte, wirklich niemand zuliebe und niemand zuleide. Es ist
meine Art, die Dinge zu sehen, ich will niemand hindern, anders
zu sehen. Auf das Sekhen kommt es freilich an. Es werden viele
finden, ich sehe in manchen Dingen zu schwarz, zu einseitig. Es
sei einiges wohl wahr, aber es sei zu scharf beleuchtet und zu
schroff gesagt. Dem mdchte ich nur entgegenhalten, dass nach den
Erfahrungen der Geschichte meistens diejenigen recht bekommen
haben, die in solchen Entscheidungszeiten ihre grofien Probleme
und Gegensitze scharf erfassten und ihre Stimme gegen die dro-
hende Gefahr erhoben, nicht die Beschwichtiger und Gliicks-
propheten. Nicht die Relativitdten gilt es in solchen Zeiten hervor-
zuheben, sondern die Absolutheiten, nicht Fragezeichen zu setzen,
sondern starke Wahrheiten zu verkiindigen. Es wird zwar heute
unter uns die seltsame Losung ausgegeben, dass jetzt nicht die
Zeit sei, die Wahrheit zu sagen, sondern um der héhern Interessen
willen zu schweigen. Ich bin so naiv, zu meinen, die Wahrheit sei
zu allen Zeiten das allein Zeitgemdfle und an allen Orten das
hochste Interesse und es sei namentlich in Entscheidungszeiten
nichts so wichtig, als dass wir den Halbschlummer der Gewohnheit
abschiitteln und der Wahrheit der Dinge ins Gesicht sehen — dass
wir erwachen.” Mochten denn diese Ausfiihrungen bei all ihren
sichern Mingeln und moglichen Irrtimern doch wenigstens eins
sein: ein Ruf zum Erwachen!

PARPAN, September 1916. L. RAGAZ
ooo

67



	Worum handelt es sich? : Ein letztes Wort

