
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Die desorientierende Wirkung des Weltkrieges

Autor: Hitz, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE DESORIENTIERENDE WIRKUNG
DES WELTKRIEGES

Noch kein Krieg hat ein so entwickeltes Denken angetroffen
— selbstverständlich, wenn man überhaupt an einen Fortschritt in
der Menschheit glauben will — aber auch noch kein Krieg hat
wohl solchen Eindruck gemacht und durch seine Größe und Wucht
und die ganze Art und Weise seiner Führung so viel zu denken

gegeben. Es scheint aber, dass auch das entwickelte Denken
unserer Zeit diesem Kriege nicht gewachsen war, denn auch noch
kein Krieg hat je eine solche Verwirrung und Desorientierung im
Denken verursacht auf fast allen Gebieten, wo der menschliche
Geist sich zurecht zu finden sucht.

Über jedes Ding in dieser Welt hat dieser Geist sonst gerne
Klarheit und eine bestimmte Ansicht. Es lässt ihm keine Ruhe, bis

er das Wesen, den Sinn und den Daseinszweck eines Dinges oder
einer Erscheinung klar erkannt und sich zurecht gelegt hat und
sich sagen kann : mit dem verhält es sich so und so, das hat seine
Ursache darin und seinen Zweck darin, es ist religiös so, sittlich
so, logisch so und naturgesetzlich so zu beurteilen und zu
rubrizieren ; man weiß, wohin damit, und wo und wie es untergebracht
werden soll.

Ganz anders bei diesem Krieg. Er hat mit einem Wort das

menschliche Denken völlig desorientiert und aus seinen gewohnten
Geleisen geworfen. Nicht einmal dasjenige, was dem Menschen
schon seiner wider spruchsvollen Natur gemäß, auch nicht recht in
den Kopf will, nämlich das notwendige Übel, erreicht diesen Krieg
in bezug auf seine verwirrende Wirkung. Denn das notwendige
Übel ist wenigstens ein Ding, welches zwar durchaus als schädlich
und nachteilig beurteilt werden muss, welches aber nicht entbehrt
werden kann, weil es einen Platz einnimmt in der Reihe der
Tatsachen und eine Rolle spielt in der Reihe der Dinge und Faktoren.
Mit der Einsicht in die kurze und bündige Tatsache der absoluten
Notwendigkeit ist die Vernunft befriedigt und das Denken beruhigt
und findet sich ab mit dem, was das Übel übles mit sich bringt.
Dieser Krieg aber weckt Fragen und stört sie aus der Tiefe auf,
die lange geschlummert haben und zur Ruhe gekommen sind, ohne

gelöst zu sein.

86



Zuerst, und zwar schon im Anfang, machte sich diese
desorientierende Wirkung des Weltkrieges im religiösen Denken
bemerkbar. Und zwar hat er von vornherein sogar das fundamentalreligiöse

Denken beunruhigt, insofern als er nach dem Empfinden
des sonstigen modernen Denkens in Kollision mit dem überlieferten
Gottesbegriff zu geraten schien. Es war das aber auch nicht zu
verwundern, denn alles übrige Denken hatte sich auf zeitgemäße Höhe
entwickelt und nur der Gottesbegriff erwies sich als rückständig.
Schon beim Burenkrieg zwar, vor fünfzehn Jahren, zeigte sich eine

Störung und Beunruhigung des religiösen Denkens und Empfindens,
aber damals betraf es mehr sekundär den Begriff der göttlichen
Gerechtigkeit und da wusste man sich denn zu trösten mit den

langsam mahlenden Mühlen Gottes, die auch in England nicht
schneller mahlen werden. (Der religiöse Deutsche würde jetzt
wohl sagen, sie hätten diesmal nur fünfzehn Jahre gebraucht.) — Der
Weltkrieg aber ist auf das Primäre des GottesBegriffes gestoßen.
Da vergleiche man nur die vor bald einem Jahre lautgewordenen
religiösen deutschen Stimmen mit den gleichzeitig erfolgten
schweizerischen. Die deutschen Theologen haben den Krieg mit
verblüffender Dreistigkeit zu einer direkten Angelegenheit Gottes
gemacht, an welcher Gott ungefähr so stark mitinteressiert war, als
sie selber. Das bedeutete eine so ungenierte Relativierung Gottes,
des als absolut gepredigten, dass die Schweizer Theologen darob
beinahe in Entrüstung gerieten. (Siehe die Auseinandersetzungen in
Traub's Christlicher Freiheit, Rade's Christlicher Welt und Nene
Wege, Herbst 1914.) Aber es war nichts anderes daran schuld als
der durch den Konservativismus der lutherischen Kirche Deutschlands

rückständig gebliebene Gottesbegriff, der auf Luthers Stufe
stecKen geblieben war und in bezug auf den Krieg noch ziemlich
als der des alten Israels sich ausgewiesen hat. Diese Eierschalen
traten selbst bei den Doktoren der Theologie noch zu Tage.

Eine weitere Desorientierung des religiösen Denkens ergab
sich aus dem Weltkrieg in bezug auf die Christologie. Freilich
bildete es schon lange eine uralte Verlegenheit des theologischen
Denkens, wenn es galt, die Stellungname Jesu zum Krieg genau
zu präzisieren ; aber so akut ist die Frage doch noch nie geworden,
und größer war der Wirrwarr auch kaum noch je. So ist z, B.
der Jesus von Pfarrer Bolliger, dem frühern Professor der Theologie,

87



den religiös-sozialen Friedensfreunden ein Greuel, weil er es unter
Umständen fertig brächte, eigenhändig eine Haubitze zu handhaben.
Erst der Weltkrieg hat die schon früher bestandene völlige
Desorientiertheit in diesem Punkte wieder recht fühlbar gemacht, und
eine endgültige Lösung wird sich da nie finden lassen, weil es

überhaupt sozusagen keine Reinkultur von Jesus gibt, sondern
immer nur eine Personal-Union von Jesus und Individuum, und
da vergegenwärtige man sich nur beispielsweise den Unterschied
zwischen einem Feldprediger und einem Antimilitaristen aus
religiösen Motiven.

Herrscht auf religiösem Gebiet in dieser Beziehung höchste
Ratlosigkeit und fast völlige Anarchie des Denkens, so wird der
Bluff um nichts geringer, wenn man an die Ideale der Internationale
denkt mit ihren Zielen der Völker-Verbrüderung und Humanität,
ganz abgesehen von dem viel gerügten Versagen dieser Internationale
bei diesem Krieg. Gar noch die pazifistischen Bestrebungen und
der Krieg!

Was ist da der Krieg? und dazu noch dieser, ein solcher

Krieg? Ein Anlass zur Konsternation, ein Meteorstein, der in die

Suppe gefallen, da sie in bester Vorbereitung war und man bald
an's Mahl sich setzen zu können hoffte. Wie schafft man denn
den Krieg aus der Welt? Wie stellt man denn den Frieden her
wirksamer als bisher? Das werden die Fragen sein, die Rätsel,
welche dieser Krieg den Friedensverfechtern zu lösen aufgibt, und
leicht werden sie nicht zu lösen sein, aber vielleicht eröffnet
gerade dieser Krieg neue Perspektiven dazu. Aber nachgerade in
die Stimmung der Heiterkeits-Erfolge könnte man sich versetzt

fühlen, wenn man das Gebiet der patriotischen und nationalen
Sympathie- und Antipathie-Urteile über den Krieg betritt. Ob man
da überhaupt noch von Denken und Urteilen reden kann? Jedenfalls

kann hier von irgendwelcher Objektivität des Denkens nicht
mehr die Rede sein. Da wird das Denken zum Fühlen und das

Urteilen zum Empfinden, oder umgekehrt : das Gefühl wird schnurstracks

zum Gedanken und die Empfindung schnurstracks zum
Urteil. Gedanken und Urteil fallen dann aber so verschieden aus,
so verschieden das Blut, die Rasse, die nationale Zugehörigkeit
und die kriegerischen Schicksale sind. Auf diesem Gebiet des

grundsatzlosen Zufallsspiels der Sympathie und Antipathie, wo nur

88



die Sprache des Blutes zu Worte kommt, ist der gleiche Krieg
auf der einen Seite eine heilig-ernste Staatsangelegenheit und
vaterländische Sache, die man mit flammendem Interesse und
ersterbender Hingebung verfolgt, und auf der andern Seite ein
Greuel einer verworfenen Politik, den man mit Abscheu verurteilt.
Und der gleiche Sieg ist, je nachdem, eine anbetungswürdige Hilfe
Gottes oder ein gottloser Triumph des Bösen über eine gute und
gerechte Sache, die gleiche Schlappe ein bedauernswertes
Missgeschick oder eine verdankenswerte Fügung.

Da ist dann freilich jeder sofort orientiert. Er orientiert
eben rein äußerlich nach nationalem Empfinden. Aber man hat
auch sofort das Gefühl, dass man das nicht so hinnehmen und
gelten lassen kann, und wenn auch der Einzelne so am besten
und bequemsten orientiert wäre, so bedeutet die Vielheit und
Verschiedenheit dieser Einzel-Orientierungen doch nichts anderes als

eine Anarchie des Denkens in höchster Potenz und eine

Zersplitterung des Urteils in regellose Atome. Denn es läuft dabei
doch darauf hinaus, dass der Krieg nützlich und schädlich, eine

Pflicht und ein Frevel, eine Aufgabe und ein Verbrechen, ein

Segen und ein Unheil zugleich ist.
Ja und dazu noch die Wirkungen des Krieges? Ist er nicht

auch ein Kulturfaktor und ein Kulturfluch und Kulturzerstörer
zugleich? Ist er nicht eine heilsame Zuchtrute der Völker und eine
Schmach des Christentums, ein Gebot der Selbsterhaltung und ein

Werkzeug des Unterganges?
Also schließlich eine Notwendigkeit und eine unerlässliche

Sache, am Ende gar noch ein einfaches, logisch brutal notwendiges
Rechnungsergebnis, so strikte wie 2X2 4. Denn, wenn man
schließlich die Diplomatie zu Rate zieht, so wird er zur
Staatsräson, zum trockensten Rechenexempel der Staatsklugheit und
zur Konsequenz des staatlichen Ehrbegriffes. Haarscharf deduziert
Salandra, dass Italien auch noch in den Krieg musste, musste
und nicht anders konnte, und die Vorgeschichte und die Situation
jedes kriegführenden Staates war nichts weiter als das a, auf welches
der Krieg als b folgen musste.

So ist ganz sicher nur das Eine, dass dieser Krieg ein thauma-
tropisches Kuriosum darstellt, welches an unserm verwirrten Blick
und Verstand vorbeiflitzt, durch jede andere Spalte hindurchge-

89



sehen wieder ein anderes Ansehen bekommt, in anderm Licht
erscheint, und alles in allem nichts anderes ist als ein urgewaltiger,
ungeheurer Riesenbluff der Kulturmenschheit des 20. christlichen
Jahrhunderts.

Hat aber auch je ein Geschlecht sich solche Gedanken
gemacht und sich derart den Kopt zerbrochen über den Begriff und
das Wesen, die religiöse, sittliche und natürlich-menschliche
Beurteilung des Krieges? Ist der Krieg jemals derart zum brennenden

Problem geworden? Es wird auch nie eine Zeit gegeben
haben, die so zur Hoffnung berechtigte, dass die Menschheit einmal

auch über diesen Stein des Anstoßes hinauskommen, vielmehr
ihn aus dem Wege schaffen werde. Die Schärfe der Problemstellung

weist hin auf eine Problemlösung, die nie so nahe gestellt
war wie jetzt. Die völlige Desorientierung hat die Dringlichkeit
der Aufgabe erkennen lassen: hic Rhodus, hic salta!

Weiß man über den Krieg vorläufig nur noch und nur mehr
das Eine sicher, dass er ein thaumatropisches Kuriosum ist, so
kommt bei ihm, als paradoxes Schicksal der Kulturmenschheit ge-
fasst, noch das andere hinzu, dass er für die ganze europäische
Bevölkerung ein Verhängnis ist, welches mangels der erforderlichen
Durchschlagskraft religiöser Überzeugung und sittlicher Impulse
und in Anbetracht politischer Situationen und Konstellationen auch
wieder schlechtweg hat kommen müssen. So wird zuguterletzt
aus dem Weltkrieg ein Fatum nicht nur für die Türkei, sondern
auch für die Christenheit, was freilich, — wenn es sich darum

gehandelt hätte —, eine eigentümliche, mehr nur narkotische
Befriedigung des desorientierten Denkens bedeuten würde.

Zum Fatum für die Völker wird aber notwendigerweise alles,
was sie nicht in der Hand haben und was ihrem Selbstbestimmungsrecht

entzogen ist. So lange die Menschheit als
Volksgemeinschaft nicht selber über Krieg und Frieden zu entscheiden
das Recht hat, wird natürlich jeder Krieg zum Fatum. Man kann
ja nichts dagegen tun, das Volk muss seine Wehrkraft, sein Gut
und Blut einsetzen für eine Sache, die ohne den Idealismus des

Patriotismus von ihm als nationales Unglück und als schweres
Völkerschicksal empfunden werden muss. Dieser Sachlage gegenüber

aber tut sich zugleich ein Weg auf zur Lösung des schweren
Problems, welches Krieg heißt. Denn die einfachste Lösung des-

90



selben bestünde in seiner Vermeidung oder Beseitigung durch den
Willen der Völker. Denn der Krieg mag ja an und für sich sonst
sein, was er will, jedenfalls scheint er nach all dem zu schließen,
wie darauf reagiert worden ist, für das moderne Denken und
Empfinden das geworden zu sein, was man ein Unding nennt.
Ist er aber ein Unding geworden, dann weg mit ihm durch den
volkstümlichen Willen der Menschheit!

MALANS P. HITZ

EIN TRINKSPRUCH.
(Die Schweizerische Bauzeitung brachte am 18. September einen Bericht

über die 46. Generalversammlung des Schweiz. Ingenieur- und Architektenvereins.
Mit Erlaubnis der Redaktion drucken wir hier einen Teil dieses Berichtes ab.)

Den in Form und Inhalt schönsten und besten Trinkspruch aber brachte
Kollege Elskes, einen echt schweizerischen Gruß unserer welschen Kollegen,
an dem auch der selige Gottfried Keller seine Freude gehabt hätte. Der spontane

Beifall, der ganz besonders aus den deutsch-schweizerischen Reihen zu
teil wurde, war allen der beste Beweis dafür, dass er den Nagel auf den Kopf
getroffen, dass es um unsere schweizerische Einigkeit besser besteilt ist, als
man nach dem Geschrei gewisser (oder gewissenloser) Zeitungsschreiber meinen
könnte. Von allen Reden sei daher einzig diese hier festgehalten:

Monsieur le Président,
Messieurs, chers collègues,

Votre Comité local a eu la très aimable pensée de demander que l'un des

premiers discours à tenir à ce banquet fût prononcé en français. Je l'en remercie,
au nom de mes amis romands. Et en parlant au nom des sections romandes,
je déclare avoir été chargé de représenter aussi celle du Tessin; nous sommes
toujours fiers, vous le savez, de compter nos chers frères tessinois au nombre
des Suisses romands.

On peut se demander si, en donnant la parole à un habitant de notre
extrême frontière à l'ouest, votre Comité voulait peut-être faire appel à mon
expérience d'ancien constructeur de ponts, afin de jeter des passerelles par-dessus
le prétendu fossé qui sépare la Suisse romande du reste de la Confédération,
ou bien si, connaissant l'excellente qualité des ciments du Va!-de-Travers, il
comptait me voir boucher la fissure qui — on le prétend aussi — se serait
produite entre nous depuis une année.

Messieurs, il n'y a pas de fissure et j'affirme qu'il n'y a pas de fossé non
plus; du moins — entendons-nous bien — de fossé élargi depuis quelques
mois

Car le fossé, Messieurs, il existe depuis longtemps, depuis qu'il^ est entré
des cantons welsches dans notre Confédération : ce fossé, c'est la différence des
langues, la différence des idées, et surtout celle des tempéraments; mais loin
d'être un fossé qni divise, c'est un fossé qui assainit et qui fertilise.

La différence des langues ne doit pas disparaître, car pour peu qu'on cherche

91


	Die desorientierende Wirkung des Weltkrieges

