
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Gegensätze innerhalb der schweizerischen protestantischen Theologie

Autor: Vischer, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEGENSÄTZE
INNERHALB DER SCHWEIZERISCHEN

PROTESTANTISCHEN THEOLOGIE
Nachdem Ragaz ein drittes Mal seine Klagen und Anklagen

erhoben und aufs Eingehendste zu begründen versucht hat, sei
auch mir gestattet, noch einmal darzulegen, wogegen sich mein
Widerspruch richtet, so kurz, aber auch so deutlich als möglich,
zugleich aber auch in einer Gesinnung, die nicht den Streit, sondern
die Verständigung sucht. Nicht weil ich meinte, das letzte Wort
behalten zu müssen oder zu können, sondern um der Klarheit
darüber willen, um welche Gegensätze es sich in Wirklichkeit handelt ;

denn durch die mehrmalige Rede und Gegenrede ist die Frage,
von der die Diskussion ausging, und gegen deren Beantwortung
mein Widerspruch einsetzte, immer mehr hinter andern
zurückgetreten. Zugleich aber ist auch immer deutlicher geworden, gegen
wen Ragaz seine Anklagen erhebt und warum er sie erhebt.

Was ist es, um dessen willen ich mich verpflichtet fühlte, in
dieser Zeitschrift gegen meinen Freund und Kollegen das Wort zu
ergreifen, und das mich bei aller Bereitwilligkeit, in die mir
dargebotene Hand einzuschlagen, dennoch nötigt, allerwenigstens an
einem Punkt meinen Widerspruch mit aller Entschiedenheit aufrecht

zu halten?
Ist es, wie nach den letzten gegen mich gerichteten Ausführungen

scheinen könnte, die Tatsache, dass ich, im Gegensatze zu Ragaz,

zu denen gehöre, die „das kulturelle und das politische Deutschtum

verwechseln", die aus der Sprachgemeinschaft das Recht, ja
die Pflicht ableiten, durch dick und dünn mit den Sprachgenossen
zu gehen, die aus der Sprachgemeinschaft auch eine politische
Gemeinschaft machen wollen, ja wohl gar zu denen, die mit vollem
Bewusstsein sich nicht vom Geist, sondern vom „Blute" leiten lassen

Vom Anfang des Krieges an habe ich mit Entschiedenheit die

an uns gerichtete Forderung abgelehnt, dass wir um der mannigfachen

Bande willen, die uns mit den Sprach- und Stammesgenossen
verbinden, uns irgendwie in der Beurteilung der politischen Ereignisse

und so auch der jetzigen Ungeheuern Tragödie bestimmen
lassen. Ich habe zu zeigen versucht, wie wir das um unser selber

1002



willen nicht dürfen, wie wir es aber auch deshalb nicht können,
weil uns nicht bloß mit einem, sondern mit allen den großen
Völkern, die sich jetzt feindlich gegenüberstehen, tausend Bande
in herzlicher Dankbarkeit verbinden, wie es endlich gerade auch
im Interesse der kämpfenden Völker selber liegt, dass wenigstens
wir am Streite nicht unmittelbar Beteiligten versuchen, uns auf einer
über dem Kampfe liegenden Höhe zu halten. Und ich glaube ruhig
sagen zu dürfen, dass ich mich auch wirklich wie Wenige bemüht
habe, jedes Volk zu verstehen und ihm gerecht zu werden, und
frei von jeder Antipathie bin. Auch meine in dieser Zeitschrift
(Heft 18) erschienenen Ausführungen sollten gerade zeigen, dass

in der von mir gebrauchten und von Ragaz beanstandeten Bezeichnung

für mich, wie für die große Mehrzahl der Deutschschweizer,
keine von den Folgerungen enthalten sei, die man daraus ziehen
könnte. Wenn sie wirklich auch bei Andern den entgegengesetzten
Eindruck bewirkt haben sollten, so müsste ich mich merkwürdig
missverständlich ausgesprochen haben.

Ich habe einige Aussprüche und Handlungen anders sprechender
Eidgenossen angeführt zum Beweise, dass man auf der andern Seite
zuweilen den Deutschschweizern vorwirft, was man sich selber

keineswegs nehmen lässt. Ich selber aber würde schon deshalb nicht
von der verbindenden Macht des Blutes reden, weil mich meine
geschichtlichen Studien seit manchen Jahren zu der Erkenntnis geführt
haben, dass das die Völkerverbindende und Trennende gemeinsame
und verschiedene Erlebnisse, gemeinsame und verschiedene Ideale,
auch gemeinsame und verschiedene Bedürfnisse sind, nicht aber die
problematische Einheit oder Verschiedenheit des „Blutes". Die
Binsenwahrheit, dass es noch andere und wichtigere Bande als die gemeinsame

Sprache gibt, brauche ich mir nicht sagen zu lassen. Freilich so
selbstverständlich das ist, so bleibt auch die andere Tatsache bestehen,
dass wir nicht übersehen können und dürfen, was uns in unserer
Sprache und dem, was damit zusammenhängt, geschenkt ist, und was
wir mit denen gemeinsam besitzen, die dieselbe Sprache sprechen.

Mag es zu unserer „Naturgebundenheit" gehören, dass wir
als Deutschschweizer geboren und aufgewachsen sind : ich
bekenne mich zu einem Christentum, dem auch die Natur Schöpfung
Gottes ist, und das nicht in ihrer Verleugnung, die in Wahrheit
doch nicht gelingt und nur zur Verkrüppelung führt, sondern in

1003



ihrer Verwendung in seinem Dienste die dem Menschen gestellte
Aufgabe sieht. Wie ich selber die von den Vätern ererbte
deutschschweizerische Art zu pflegen und zu erhalten bestrebt bin, so freue
ich mich auch über jeden welschen oder tessinischen Eidgenossen,
die an ihrer Art treu festhalten und sie verkörpern, weil ich gerade
in dieser Mannigfaltigkeit einen Hauptreiz unseres Landes sehe und
weiß, dass Treue gegen die heimische Art nicht ein Hindernis,
sondern die Voraussetzung echten Schweizertums ist. Als elender

Feigling aber käme ich mir vor, wollte ich gerade in dem jetzigen
Augenblicke, wo Viele alles, was sich deutsch nennt, nicht genug
schmähen können, aus irgend welchen Gründen eine Bezeichnung
vermeiden, die gestern noch selbstverständlich war, und undankbar

vergessen oder verleugnen, was ich als deutscher Schweizer empfangen
habe und besitze. Ich meine, dafür sollten gerade die ein Verständnis
haben, die froh sind, „dass es noch irgendwo Schweizer gibt, bei
denen das berechnende Philistertum nicht alles geistige Temperament

verschlungen hat".
Aber lediglich um dieses zu sagen, hätte ich nicht das Wort

ergriffen. Was ich darüber ausgeführt habe, das habe ich zur
Abwehr eines Missverständnisses gesagt.

Mein Widerspruch galt und gilt aber auch nicht dem vielen
Schönen, das Ragaz dem reformierten Protestantismus nachzurühmen
weiß, so sehr ich mir auch als Historiker sage, dass ein Bild, das

nur die lichten Seiten einer geschichtlichen Erscheinung zeigt,
kein vollständig richtiges Bild ist und mit Notwendigkeit bewirkt,
dass nun von anderer Seite die Schatten übermäßig stark
hervorgehoben werden, wie das gerade Calvin und der Calvinismus
reichlich erfahren haben und wieder erfahren werden. Ich kann
aber nur immer wieder betonen, dass mir vollständig ferne liegt,
zu übersehen, was an unserer schweizerisch-reformierten Auffassung
berechtigt ist, oder es gegen irgend welche fremde Art preiszugeben.
Ich bin auch mit Ragaz der Meinung, dass der Calvinismus auf
die Entwicklung der Länder, in denen er zur Herrschaft gelangt
ist, einen wichtigen Einfluss ausgeübt hat, halte es freilich zum
mindesten für eine gewaltige Übertreibung, wenn er nun diesen
Einfluss lediglich auf das zurückführt, was den Calvinismus vom
lutherischen Protestantismus unterscheidet. Was von der befreienden

Wirkung der Religion gilt, die den Menschen unmittelbar vor Gott

1004



und das Gewissen stellt, das gilt vom Protestantismus insgesamt,
ja in hohem Maße vom Christentum überhaupt, und dass auch
das Luthertum sich sehr wohl mit Demokratie vertragen kann,
beweist z. B. das gut lutherische, aber trotz dem Königtume im
besten Sinne demokratische Norwegen. Nebenbei gesagt: das

Köpfen eines Königs ist weder die höchste noch überhaupt eine
zweifellose Probe wirklich demokratischer Gesinnung, und es gibt
Königreiche, in denen wenigstens ebensoviel wahrhafte Freiheit herrscht
wie in einzelnen Staaten, die sich demokratische Republiken nennen.

Aber auch die Frage nach dem Werte und dem Einflüsse
calvinistischen Geistes hätte mich nicht veranlasst, in die Diskussion

einzugreifen, so wichtig sie auch für mich ist. Wohl aber
die Anklage und die Forderung, die Ragaz damit begründet hat.

Sie lautete kurz gesagt dahin : Indem die deutschschweizerischen
Studierenden der protestantischen Theologie an reichsdeutsche
Universitäten gehen, und an den theologischen Fakultäten der
deutschen Schweiz reichsdeutsche Professoren lehren, tritt das

Luthertum und das Deutschtum an die Stelle, wo der Calvinismus
und das Schweizertum stehen sollten, und untergraben unsere
nationale Existenz. Das ist die Antwort, die Ragaz als Vertreter
der theologischen Fakultät und der deutschen Schweiz an der

Versammlung schweizerischer Hochschullehrer auf die Frage
gegeben hat, wie es mit der Abhängigkeit der protestantischen
theologischen Fakultäten und dessen, was sie vertreten, vom Auslande
stehe, und was in dieser Beziehung allfällig zu tun sei.

Dazu mich zu äußern war ich nicht nur berechtigt, sondern

verpflichtet, trotzdem oder gerade weil ich wie Ragaz im
„Theologenwinkel" sitze und als Professor der Theologie und als Mitglied
der Behörde, vor der weitaus der größte Teil der deutschschweizerischen

Theologiestudierenden die Prüfungen besteht, seit Jahren
in der Lage bin, die Entwicklung unserer jungen Theologen
besonders genau verfolgen zu können. Ich fühlte mich aber auch
deshalb zu einer Antwort verpflichtet, weil ich mich, wohl nicht
mit Unrecht, nicht zu denen rechne, gegen die Ragaz mit seinen

Anklagen vor allem zielt, und weil ich manche Überzeugungen
und Hoffnungen, denen er Ausdruck verleiht, mit ihm teile.

Er hat zur Begründung seiner Anklagen ein trübes Bild von
der geistigen Verfassung der Schweiz entworfen, und ich habe keine

1005



Ursache, es heller zu malen. Ich weiß nicht, ob und wieweit es

in andern Ländern besser steht. Aber es genügt mir, dass auch

ich sehr Vieles sehe, das ich anders haben möchte, und wenn er

die Hilfe allein von einer geistigen Erneuerung erwartet, von einer
tiefern Erfassung der Grundlagen, auf denen unsere Demokratie
ruht, so stimme ich ihm rückhaltos zu und füge nur noch hinzu :

Erst dann werden unsere demokratischen Formen und Rechte,
deren wir uns rühmen, und auf die wir so stolz sind, zu einem
wirklich wertvollen Besitztume, wenn wir uns Rechenschaft darüber

geben, was wahre Freiheit und Demokratie im guten Sinne des

Wortes ist, wenn wir unsere demokratischen Formen und Rechte
als Werkzeuge im Dienste einer wertvollen Aufgabe brauchen,
wenn die Freiheit, deren wir uns rühmen, nicht bloß eine Freiheit
ist, zu tun, was uns gefällt, sondern die Fähigkeit, zu tun, was
wir sollen, wenn wir der Welt nicht bloß in Worten, sondern durch
Taten zeigen, wie gerade ein solches Volk, das nur den von ihm
selber gegebenen Gesetzen folgt, sich am besten in Zucht hält und
dem Ideale eines Volkes am nächsten kommt, in dem jeder seine
Kräfte und Gaben zum Wohle der Allgemeinheit und zur eigenen
Befriedigung betätigt, ohne den Nächsten zu vergewaltigen und in
der Betätigung seiner Kräfte und der Erfüllung seiner Aufgaben
zu hindern.

Ich kann ihm aber nicht beistimmen, wenn er nachzuweisen
versucht, von welcher Seite her sich dieser geistigen Erneuerung
das größte Hemmnis entgegenstelle, auf welchem Wege sich die

geistige Untergrabung der Schweiz vollziehe.
Die Tatsache, dass die meisten künftigen deutschschweizerischen

Pfarrer ein oder auch mehrere Semester an reichsdeutschen
Universitäten zu studieren pflegen, dass an unsern Fakultäten neben
schweizerischen auch reichsdeutsche Professoren lehren, ein Grund,
wenn vielleicht auch nicht der einzige, aber jedenfalls ein sehr

wichtiger, dass von einer geistigen Untergrabung der Schweiz
geredet werden muss! Die nationale Existenz der Schweiz deshalb
aufs Schwerste gefährdet, weil sich unsere jungen Theologen statt
vom kalvinischen vom lutherischen Geiste beeinflussen lassen
An dieser Behauptung überrascht vor allem andern die ungeheuere
Überschätzung des Einflusses, der unsern Pfarrern und Professoren

zugeschrieben wird. Ich lasse an meinem geistigen Auge alles vor-

1006



überziehen, was an Erscheinungen des privaten und öffentlichen
Lebens uns mit tiefer Sorge erfüllen muss: den rücksichtslosen
Egoismus, in dem Unzählige nur an sich selber denken, unbekümmert

um das Ergehen ihrer Nächsten, von deren Arbeit auch sie
leben, um das Schicksal ihres Landes, das ihnen die Existenz
gewährt und sichert. Die Gleichgiltigkeit so mancher unserer Behörden

gegen Aufgaben, die in andern, monarchischen Ländern schon
längst erfolgreich gelöst worden sind. Die Unwilligkeit so vieler
Bürger, dem Staate zu geben, was ihn in den Stand setzt, zu
leisten, was er leisten sollte. Die Selbstverständlichkeit, mit der
Gemeinden, Talschaften, Kantone, Landesteile, Berufsklassen und
Parteien ihre eigenen Interessen über die der Gesamtheit stellen.
Die Mißstände in der Armee, die rohe Behandlung der Soldaten
durch manche Offiziere und Unteroffiziere, die Unfähigkeit mancher
Soldaten, zu erkennen, was der Ernst der Stunde von dem Einzelnen

an Selbstzucht und Selbstüberwindung erfordert, usw. Und das

alles die Folge davon, dass unsere jungen Theologen an Stelle
des Calvinismus sich von dem zugleich quietistischen und
imperialistischen lutherischen Geiste haben infizieren lassen, und ihre
Professoren, vor allem die Basler, ihnen mit dem schlechten
Beispiele vorangehen? Mag man noch so sehr davon überzeugt sein,
dass Pfarrer, die auf der Höhe ihrer Aufgabe ständen, einen ganz
andern Einfluss auszuüben vermöchten, so ist doch das
Missverhältnis zwischen den Kräften, über die der Angeklagte verfügt,
und dem Unheil, für das er verantwortlich gemacht wird, allzugroß,
als dass es einer weitem Auseinandersetzung darüber bedürfte. Ich

kann nur wiederholen: wer für alle diese, leider durchaus auf un-
unserm eigenen Boden gewachsenen, echt schweizerischen Untugenden,

die unsere Geschichte so oft zu einer Reihe von Niederlagen
gemacht haben, die Schuld, wenn auch nur teilweise, auf fremden
Einfluss zurückführt, der sucht am falschen Orte ; denn woran unser
öffentliches und privates Leben krankt, das war vorhanden, lange
ehe unsere Fakultäten deutsche Professoren als Lehrer besaßen und
lange ehe unsere Studenten an reichsdeutschen Universitäten
studierten und dort neulutherische Theorien einsogen.

Wie steht's aber mit diesem letzten Vorwurfe? Lässt er sich

wirklich beweisen?
Nachdem im 16. Jahrhundert nicht nur die Franzosen Farel

1007



und Calvin in dem Teile unseres Landes, den wir jetzt die welsche
Schweiz zu nennen pflegen, sondern auch in Basel und Bern die
Deutschen Oekolampad und Haller einen entscheidenden Einfluss
auf die Neugestaltung der kirchlichen Verhältnisse ausgeübt, und

an der einzigen schweizerischen Universität, in Basel, Deutsche
wie Karlstadt, Phrygio, Simon Grynaeus, Buxtorf u. a. mit Freuden
aufgenommen worden waren, kam die Zeit, wo man sich auf allen
Gebieten mit immer höher werdenden Zäunen gegen fremde
Einflüsse abzuschließen begann, die Zeit, wo politische und
konfessionelle Engherzigkeit mit einander wetteiferten und sich die Hand
reichten. Wie die Bürgerschaften der Städte und die Kreise der

regierenden Familien nach Kräften das Eindringen neuer Elemente
zu verhindern suchten, so behalfen sich auch die hohen Schulen
immer mehr ausschließlich mit ihrem eigenen Nachwuchs. Die
jungen Theologen freilich erwarben sich auf weit ausgedehnten
Kandidatenreisen in höherm Maße als jetzt eine Kenntnis der
jenseits der heimischen Grenzpfähle liegenden Welt. Die Ausschließlichkeit

aber, die auf beiden Seiten herrschte, sorgte dafür, dass

ihre reformierte Orthodoxie nicht durch Berührung mit dem Luther-
tume Schaden litt. Es ist jedoch bereits mehrfach darauf
hingewiesen worden, wie wenig damals die Zustände in Staat und
Kirche der reformierten Schweiz einen wahrhaft freiheitlichen,
demokratischen Geist offenbarten.

Aber dann kam die Aufklärung und mit ihr neue Gegensätze,
hinter denen die bisherigen verschwanden oder doch als unbedeutend

erschienen, es kam die Erneuerung der protestantischen Theologie

durch Schleiermacher, der nicht nur über den Gegensatz
zwischen lutherischer und reformierter Orthodoxie, sondern auch
über den zwischen Supranaturalismus und Rationalismus hinausführte,

es kam die Union zwischen den beiden protestantischen
Kirchen, und nun begannen nicht bloß schweizerische Theologen
in größerer Zahl an unierten, ja an lutherischen Fakultäten zu
studieren. Nun geschah auch, dass die Erziehungsbehörden der
deutschschweizeiischen Stadt, die damals noch allein eine Universität

besaß, in W. M. L. de Wette einen deutschen Theologen an
ihre Hochschule beriefen, der allerdings schon durch die Ausgabe
der Lutherbriefe bewiesen hatte, dass er für die in dem Wittenberger

Reformator drohende Gefahr kein Verständnis besaß. Es

1008



war Basel — das fatale Basel —, das diesen Schritt tat. Aber
Zürich und Bern folgten, ja in Zürich wurden sogar die beiden
einzigen ordentlichen Professuren der theologischen Fakultät an
der neugegründeten Universität mit deutschen Gelehrten besetzt. Es

war nicht der quietistische Geist Luthers, dem man dadurch die Tür zu
öffnen dachte. Die radikalen Behörden, die diese Berufungen
bewirkten, hofften im Gegenteil, dadurch den konservativen Geist, nicht
bloß in der Kirche, am erfolgreichsten zu bekämpfen und so ihren
politischen Gegnern den Boden unter den Füßen wegzuziehen. In jedem
Falle war nun der Bann gebrochen und jahrhundertelang unüber-

steigbare Schranken niedergelegt. Den ersten deutschen Professoren

folgten weitere. Ebenso stellten sich deutsche Studenten nicht bloß
reformierter Herkunft ein, und zugleich wurde immer mehr zur
Regel, dass von den jungen schweizerischen Theologen, wer es

konnte, für ein oder ein paar Semester eine deutsche Universität
aufsuchte, ohne ängstlich darnach zu fragen, welcher Konfession
die Lehrer angehörten.

Das wurde nicht anders, als Deutschland nach jahrhundertelanger

politischer Ohnmacht und Zerrissenheit unter Preußens

Führung die lang ersehnte Einheit erlangte, und diese Tatsache auch

an der deutschen Theologie nicht spurlos vorübergehen konnte,
falls sie nicht jede Fühlung mit der Wirklichkeit verloren hatte
und den Aufgaben, vor die sie uns stellt. Aber mag wirklich ein

Zusammenhang bestehen, nicht sowohl zwischen der Entstehung,
aber vielleicht der raschen Verbreitung der Göttinger Theologie, das,

was die jungen Theologen und auch die schweizerischen von
Albrecht Ritsehl vernahmen, und was sie begeisterte, das war nicht
die Lehre von der Scheidung der Religion und des täglichen
Lebens, die Lehre, dass man nicht daran denken dürfe, auch an
die öffentlichen Dinge religiöse oder ethische Maßstäbe anzulegen,
und dass das Evangelium wohl der einzelnen Seele Frieden zu

spenden vermöge, aber nicht die Macht sei, die Welt umzugestalten.
Es war das gerade Gegenteil. Was sie begeisterte, war die
überzeugende Kraft, mit der er dem Christentum der Weltflucht das

Christentum der Weltüberwindung entgegenstellte, der Nachdruck,
mit dem er dem Christentum zur Pflicht machte, sich auf allen
Gebieten als ein Salz zu erweisen, mit dem er den Gedanken des

Reiches Gottes, der Unterwerfung aller Gebiete unter die Herrschaft

1009



Gottes, den Geist Christi, in den Mittelpunkt seiner Theologie
stellte. Er suchte zu zeigen, dass von den Reformatoren zu
einseitig nur die Versöhnung des Menschen mit Gott durch Christus

betont, und über dem berechtigten Proteste gegen die Gleichsetzung
von Reich Gottes und sichtbarer Kirche der wichtige Kern der

Lehre vom Gottesstaate oder Gottesreiche zu sehr zurückgestellt
worden sei. Das Christentum sei nicht einem Kreise mit einem

Mittelpunkt, sondern einer Ellipse mit zwei Brennpunkten zu
vergleichen, und wie Christus sowohl als Erlöser wie als Stifter des

Gottesreiches eine einzigartige Bedeutung für die Menschheit
besitze, so müsse sich auch der Christ dadurch als ein Kind Gottes

erweisen, dass er in tapferm Gottvertrauen nicht nur Freud und
Leid aus der Hand seines himmlischen Vaters empfange, sondern
auch in unermüdlicher Arbeit mithelfe, die Welt in ein Reich Gottes

zu verwandeln. Das war es, was mich zu der Behauptung
berechtigte, gerade den Lutheraner Ritsehl und seine Theologie hätte

Ragaz nach den von ihm angelegten Maßstäben auf die Seite der

Reformierten rücken müssen. Ich sagte das nicht, weil ich Ritschli-
aner bin. Ich bin es so wenig als Ragaz, so viel ich auch meinem
Lehrer verdanke. Ich sagte es, weil es so ist, wie mir jeder Kenner
der Ritschlschen Theologie bestätigen wird. Jedenfalls haben sich
die schweizerischen Theologen, die sich von Ritsehl anregen ließen,
nicht durch einen Quietismus irgendwelcher Art von ihren
Gefährten unterschieden.

Doch auch Ritsehl und seine Theologie gehört der Vergangenheit

an, und über der heutigen theologischen Generation, auch
der schweizerischen, leuchten andere Sterne. Sie aber vor allem

muss Rede stehen, wenn untersucht wird, ob und wieweit die
Anklage auf geistige Untergrabung der Schweiz durch die vom Luthertum

beeinflussten Theologen berechtigt ist. Was ist das Bild, das

sie dem unbefangenen Beobachter darbietet? Lauter Naumannianer?

Leute, die jedes Eingreifen in die öffentlichen Dinge vom
Standpunkte der christlichen Ethik aus ablehnen? Quietisten, die um
das Heil der einzelnen Seele besorgt sind, im übrigen aber nur
darnach trachten, sich von der Welt möglichst unbefleckt zu halten?
So könnte und müsste nach Ragazens Schilderung vermuten, wer
keine Ahnung von den wirklichen Verhältnissen hätte. In
Wirklichkeit ist aber gerade das Gegenteil richtig, ist die sogenannte

1010



religiös-soziale Richtung unserer jüngern Pfarrergeneration das, was
ihr den eigentümlichen Charakter gibt, der entschlossene Wille, in
alle Verhältnisse einzugreifen, auch in solche, von denen sich
früher der Pfarrer ferne hielt, und auch im öffentlichen Leben
überall und zu jeder Zeit die letzten Forderungen der am
Evangelium Jesu orientierten Sittlichkeit rückhaltlos zu vertreten. Und
diese Theologengeneration soll dartun, dass infolge einer
Überschwemmung unserer Fakultäten mit reichsdeutschen Professoren
und einer Auswanderung unserer jungen Theologen nach
reichsdeutschen Universitäten ein neulutherischer Geist in verhängnisvoller

Weise unsere nationale Existenz untergräbt?
Gewiss nicht, und das ist natürlich auch nicht die Meinung

von Ragaz, der gerade ein unermüdlicher und einflussreicher
Vorkämpfer auf diesen neuen Wegen ist. Aber das soeben gezeichnete
Bild ist unvollständig. So sehr auch die geschilderte Richtung
der jüngern schweizerischen Theologengeneration, besonders für
Fernerstehende, das Gepräge, das vor allem in die Augen fallende
Merkmal verleiht, so sind doch die, welche sie mit jugendlicher
Begeisterung und Schroffheit verfolgen, nicht allein, gibt es andere,
die in mancher Beziehung, oft an wichtigen Punkten, anders denken,
ihre Stellung als Pfarrer anders auffassen; und diese Verschiedenheit

in der Beurteilung wichtiger Fragen ist, obwohl sie natürlich
schon vorher vorhanden und häufig zur Sprache gekommen war,
infolge des gegenwärtigen Krieges und der Probleme, vor die er

den Christen stellt, besonders deutlich an den Tag getreten. Glaubten
die einen, so sehr sie ihn beklagten und die menschliche Schuld,
die dazu führte, erkannten, doch auch ihn aus der Hand Gottes
annehmen zu dürfen, so bezeichneten die andern eine derartige
Auffassung als gotteslästerlich und erklärten, Gott habe schlechterdings

nichts damit zu tun. Waren diese der Meinung, die Schweiz
hätte der übrigen Welt das gute Beispiel geben und auf jede
militärische Verteidigung ihrer Grenzen verzichten sollen, so konnten
wiederum die ersten diese Auffassung nicht zu der ihrigen machen
und beklagten es, dass man denen, die ihre Pflicht gegenüber dem
Vaterlande als Glieder der Armee erfüllten, den Wert dieses Dienstes

fraglich mache, ja bald mehr, bald weniger verblümt die Verweigerung

der Dienstpflicht als das wahre christliche Heldentum pries.
Konnten die einen sich nicht genug tun in der Kritik der Staats-

1011



und Gesellschaftsordnung und selbst die offene Auflehnung dagegen
rechtfertigen, so glaubten die andern, ohne zu verkennen, wieviel
an den jetzigen Zuständen gerade auch vom christlichen
Standpunkte aus als der Besserung bedürftig erscheint, doch hervorheben

zu dürfen und zu sollen, welche Bedeutung der Staat „als
Hort des Rechtes" hat, und zu welchen Leistungen wir ihm auch
als Christen, ja gerade als Christen, verpflichtet sind. In der
verschiedenen Stellung zu diesen und andern Fragen trat und tritt
allerdings eine verschiedene Auffassung dessen, was das Christentum

für uns bedeutet, zutage, die sich bis zum schroffen Gegensatze

steigern kann.
Aber dieser Gegensatz — das kann nicht deutlich genug betont

werden — ist nicht der Gegensatz zwischen deutschem und
schweizerischem Christentum, ist nicht der Gegensatz zwischen Luther
und Calvin. Er ist, wenn wir ihn wirklich auf einen alten
kirchengeschichtlichen Gegensatz zurückführen müssen, der Gegensatz
zwischen dem von den Reformatoren insgesamt vertretenen Christentum

und dem Täufertum, zwischen Kirche und Sekte. Darüber kann
in der Tat für den, der sich nicht bloß zum Zwecke der Polemik
mit der Kirchengeschichte beschäftigt, kein Zweifel sein. Und wenn
man sich klar macht, welchen Gegensatz Ragaz in Wahrheit im
Auge hat, so kann man sich füglich fragen, ob wirklich alle die
Herren, die wegen ihrer Abneigung gegen alles Deutsche in seinem
Votum eine rettende Tat sehen, mit ihm derselben Meinung sind
über das, was zur „geistigen Untergrabung der Schweiz" führt. Für
diesen Widerspruch gegen die von ihm befürworteten neuen Wege,
die doch nur teilweise neue Wege sind, wird Deutschland und —
Basel verantwortlich gemacht, trotzdem auch manche von denen,
die lediglich in Basel und Deutschland studiert haben, zu den
entschiedensten Vertretern der religiös-sozialen Richtung gehören, und
umgekehrt andere, die niemals dieser gefahrbringenden Atmosphäre
ausgesetzt gewesen sind, sich dagegen ablehnend verhalten. Auch
ich selber denke nicht daran, den ungeheuerlichen Vorwurf, den

Ragaz seinen andersdenkenden Kollegen entgegenschleudert, dahin
zurückzuschicken, woher er kommt. Obwohl mir manches, was auf

jener Seite in dieser Zeit der Aufregung, aber auch schon vorher,
gesagt worden ist, reichlich unvergoren vorkommt, so weiß ich doch,
dass die Welt nicht aus den Fugen geht, wenn ein paar schwei-

1012



zerische Pfarrer zuweilen etwas den Boden unter ihren Füßen
verlieren. Vor allem habe ich zu viel Freude an dem ernsten Willen
und dem kühnen Glauben, die auch in manchen unüberlegten
Worten und anfechtbaren Handlungen zum Ausdruck kommen, deckt
sich manche auf jener Seite erhobene Forderung zu sehr mit dem,
was ich schon lange vertreten habe, als dass es sich für mich beim
Streite der Meinungen einfach um ein Entweder-Oder handeln könnte.

Ich meine aber auch nicht, dass der Gegensatz geleugnet oder
verwischt werden sollte, und dass nicht eine ehrliche, offene
Aussprache notwendig wäre, die deutlich macht, worum es sich handelt,
was die letzten Prinzipien und die letzten Folgerungen der beiden

Auffassungen sind. Je besser dies gelingt, desto klarer wird sich

zeigen, welche Wege in Wahrheit zu dem Ziele führen, das beide

Gegner mit derselben Sehnsucht herbeiwünschen. Aber man höre
auf, von einem Gegensatze zwischen einer echt schweizerischen,
calvinistischen, demokratischen und einer deutschen, lutherisieren-
den, imperialistischen Theologie zu reden ; denn das ist zum wenigsten
eine fatale Entgleisung, spielt den Kampf auf ein fremdes Gebiet
hinüber und erinnert allzusehr an die alte Methode, den Gegner
dadurch in Verruf zu bringen, dass man ihm irgend einen Ketzernamen

anhängte. Die Erklärung für diese Verirrung mag darin
liegen, dass Ragaz sich verleiten ließ, seine Klagen und Anklagen
an einem Orte und in einem Zusammenhange vorzubringen, wohin
sie nicht gehörten.

BASEL EBERHARD VISCHER

LICHTER MORGEN
Von ROBERT JAKOB LANG

Der Morgen wirft mit weiter Hand
Aus seiner blassen Schale

Den Segen glitzernd auf das Land:
Türkise und Opale.

Als wäre neu die Welt erwacht

Und erst zum Licht gedrungen,
So steigt sie aus der blauen Nacht
Und jauchzt in tausend Zungen.

1013


	Gegensätze innerhalb der schweizerischen protestantischen Theologie

