Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Die Macht der Rechtsidee [Fortsetzung]
Autor: Egger, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE MACHT DER RECHTSIDEE

Il

Die kulturelle Leistung des Rechtes besteht in der Begriin-
dung einer biirgerlichen Ordnung, in der Schaffung eines Zustandes
des Vertrauens und der Freiheit unter den Menschen. Dass das
Recht diese Leistung iiberhaupt vollbringen kann, liegt keineswegs
am Rechtszwang, sondern ist begriindet in der Macht der Rechts-
idee selbst. Ihr stetes Walten hat das {riedliche Zusammenleben
der Menschen erst ermoglicht, hat die Ordnung im Staate geschaifen.

Einen ganz andern Anblick gewidhren die Verhdltnisse der
Staaten zueinander. Die Staatenindividualititen stehen nicht wie
die einzelnen Menschen in einer Gemeinschaft drin. Sie stehen
selbstherrlich, selbstgeniigsam, nur auf sich selbst gestellt, neben-
einander. Diese Selbstherrlichkeit entspricht zwar keineswegs mehr
den tatsdchlichen Verhaltnissen. Die europdischen Einzelstaaten
erheben sich auf der Basis einer alten, reichen, europdischen Kul-
tur und danken dieser ihre besten Krifte. Der Weltverkehr hat
die Menschen und Volker einander niher geriickt und einen kosmo-
politischen Sozialorganismus geschaffen. Schon dienen ihm eine
reiche internationale Gesetzgebung (Konventionen auf dem Gebiet
der Rechispilege, des Weltverkehrs, des Arbeiterschutzes etc.), Ver-
waltung (internationale Amlier in Bern, Briissel etc.) und Recht-
sprechung (Schiedsgerichte, Haager Schiedsgerichtshof). Aber
starker als alle kosmopolitischen Tendenzen haben sich die natio-
nalen erwiesen, stdrker als der Internationalismus der Imperialismus.
Alle Internationalitdt wertvollster Kulturgfiter und des wirtschaft-
lichen Verkehrs haben nicht gehindert, dass die Staaten je linger
je menr sich in starrem unnahbarem Individualismus gegeniiber-
standen und dass sie ihre Behauptung und Durchsetzung in der
Welt auf eine ungeheure Machtentfaltung aufbauten.

Deshalb bewegen wir uns auch hier auf dem ureigensten
Gebiete der Machitheorien. Ihre Vertreter kommen aus den ver-
schiedensten Lagern: Naturforscher, Soziologen, Philosophen, Histo-
riker, Politiker aller Farbung. Dass die Staaten ihre Macht steigern
und dass die Volker einander mit Krieg iiberziehen, wird bald als
naturgesetzliche oder soziologische oder psychologische Notwen-
digkeit und deshalb als unabinderliche Tatsichlichkeit hingestellt,

892



bald wird es ethisch zu begriinden versucht, sei es mit den Seg-
nungen des Krieges selbst, sei es durch den Hinweis auf die an-
zustrebenden Ziele. Diese aber liegen naturgemifi immer wieder
in der Grofle, Bedeutung und Bestimmung des eigenen Volkes,
in dem Glauben an seine Uberlegenheit und Weltbestimmung, in
dem Nationalegoismus. Diese Machttheoretiker kiinden die Aui-
gabe des Staates als der Machtorganisation der Nation, diese zu
Macht und Herrlichkeit und zu reichster — extensiver — Entfal-
tung zu fithren, und sie predigen als Mittel fiir jenen Zweck den
sacro egoismo der Staatenpolitik, die Besinnung auf die eigenen
Interessen und ihre nachdriicklichste Geltungmachung schliefilich
mit allen Mitteln, welche die eigene Macht gewihren. So bilden
diese Machttheorien den adidquaten Ausdruck einer Staatenpolitik,
deren Friichte wir heute ernten.

Denn aus Macht und Rechtlosigkeit wird das Misstrauen ge-
boren. Fiir den Staatenverkehr gilt ganz im Gegensatz zum biir-
gerlichen Verkehr von Mensch zu Mensch: keiner traut dem andern.
Jeder sieht sich vor, dass er nicht iiberfallen werde. Deshalb heifit
es gertistet sein und jede neue Riistung, die doch bezweckte, die
cigene Macht zu stiarken und die eigene Lage zu verbessern, steigert
das Misstrauen des Gegners und zwingt auch ihn zu neuen
Ristungsmafinahmen. Aus dem Misstrauen heraus die Riistungen,
bis Europa in Waffen starrte, und aus diesen Riistungen heraus
der Krieg. Mit grofler Folgerichtigkeit, mit innerer Notwendigkeit
hat dieses System der selbstherrlichen Gewalt und des Misstrauens
zum Zusammenbruch gefiihrt.

Der Zusammenbruch, der Krieg! Wie wurde doch der Krieg
bei seinem Ausbruch gefeiert! Das war nun die grofie Zeit. Der
Krieg erschien als der Vater aller guten Dinge. ,Kampiesmichte
— Lebensmichte“. Durch den Krieg erfolgte die ,nationale Wieder-
geburt“. Er brachte ,sozialen Frieden, soziale Verbriiderung und
hingebenden Gemeingeist® und damit einen unendlichen Kultur-
fortschritt. Selbst als religioser Reformator wurde er begriifit. Doch
— das Gute, das der Krieg, wenn auch nie und nimmer schui,
aber doch aus den Tiefen herausholte, ausloste, soll nicht verkannt
werden, und der Rest soll den Emotionen, welche jene Zeit mit
sich brachte, zugute gehalten werden. Aber schon zu Zeiten des
tiefsten Friedens ist der Krieg gefeiert worden. Die gleichen Pro-

893



pheten, die fiir den Staat alle schrankerlose Macht vindizierten,
sie wussten auch, dass das Heil der Volker selbst immer wieder
im Kriege liege. Der Krieg ist das ,Stahlbad der Volker¢, ,die
starkende Eisenkur der Menschheit*. Denn ohne ihn verfiele sie
der Verweichlichung, der Korruption, dem Untergang. Es fehlt
nicht an schweizerischen ,Demokraten“, die glaubten, auch sie
miissten vom Krieg und vom Volke ebenso hoch und ebenso
niedrig denken, und die nicht merkten, wie sehr diese Lehre jeder
Tiefe entbehrt, genau besehen den Erfahrungen von Kriegs- und
Friedenszeiten widerspricht, und mit dem Patriotismus, den i/
Vaterland von ihnen verlangt, unvereinbar war.

Aber diese Kriegsbarden sind jetzt zumeist verstummt. Sie wollen
nicht mehr an ihre eigenen Worte erinnert werden, denn der Krieg
spricht eine zu grausame Sprache und straft ihre Theorien allzusehr
Liigen. Deshalb wollen jetzt auch diejenigen, die doch an die
Segnungen des Krieges glaubten und dessen Heiligkeit lehrten,
nicht verantwortlich sein fiir den Kriegsausbruch, auch nicht indireks,
gar nicht. Sie verleugnen das Kind ihrer Gedanken, sie sind alle
zu Verteidigern des Friedens geworden. Schon hat der Krieg als
grofiter Feind des Krieges auch den Verblendeten sich oifenbart.

Aber die Rettung, die Erldsung aus dieser Not, aus dieser
Selbstvernichtung der Volker, aus dieser Selbstzerstorung der euro-
pdischen Kultur? Das Ziel steht uns klar und unverriickbar vor
Augen: Auch fiir die Staaten muss gelten, was fiir die Individuen
durch unsere Rechtsordnung anerkannt ist: dass sie ihre Interessen
nicht mehr mit allen, auch den schlimmsten Mitteln durchsetzen
diirfen, dass ihre Freiheit eine Schranke haben muss an der Frei-
heit der andern. Auch fiir sie muss der innerlich unwahre hohle
doktrindre Individualismus ersetzt werden durch jenen sozialen,
gebundenen Individualismus, der die Personlichkeit in eine Gemein-
schaft hineinstellt, auch fiir sie gilt es, eine organische Zusammen-
fassung autonomer Individualititen zu schaffen. Wie im Verhiltnis
von Individuum zu Individuum muss auch im Verhiltnis der Staaten
zueinander ein Zustand des Friedens und der Ordnung geschaffen
werden. Wie dort miissen die Beziehungen auch hier pazifiert
werden. Wo jetzt ein Misstrauen herrscht, wie es sonst nur unter
abgefeimten Burschen am Platze, muss ein befestigtes, begriindetes
Vertrauensverhéltnis geschaffen werden. Nur so werden auch die

894



Staaten ihre wahre Freiheit erlangen, nur so die Méglichkeit,
ihre geistigen Michte voll zu entwickeln und zu entfalten.

Wie fiir den privaten, so muss auch fiir den zwischenstaat-
lichen Verkehr dieser Zustand geschaffen werden mit den Mittein
des Rechtes. Die Ordnung muss eine Rechtsordnung sein. Die
politische, rechtliche Entwicklung muss die Normen schaffen und
muss den Organismus (der tatsichlich die Volker, die jetzt im
Kriege liegen, schon verbindet) rechtlich gestalten. Die gestellte
Aufgabe muss also durch das Volkerrecht gelost werden, das da-
durch in der Tat ,zur wahren Sanktion und Bestitigung der Rechts-
idee selbst, zur Krone alles Rechtes werden wird“ (F. W. Forster).

Und endlich muss auch hier das Recht getragen sein von der
Rechtsiiberzengung und vom Rechtswillen. Auch hier muss diese
Rechtsiiberzeugung tief in der Denkweise der Volker selbst ver-
ankert sein.

Schon lingst haben uns die Philosophen dieses Ziel gewiesen.
Keiner schiarfer, klarer und hoher als Kant in seiner Lehre wom
ewigen Frieden (1795).1) Schon vorher (1713) hatte bekanntlich
der Abbé de St. Pierre (um nur diesen einen Namen zu nennen)
ein Projet de paix perpétuelle entre les potentats de I'Europe aui-
gestellt und mit dieser Schrift ungeheures Aufsehen erregt. Aber
dieser hatte den ewigen Frieden noch durch ein Einverstindnis
der Hofe und Kabinette erhofft und zeigte sich bei seinen Friedens-
planen noch von einem naiven Nationalegoismus erfiilit. Ganz
anders Kant. Im vorneherein nennt er keinen einzelnen Staat —
sie stehen ihm alle gleich. Auflerdem bildet fiir ihn die unerléss-
liche Voraussetzung die republikanische, d. h. in der kantischen
Sprachweise, die konstitutionelle Staatsverfassung. Diese freicn
republikanischen, auf den Willen der Volker aufgebauten Staaten
sollen dann durch einen Foderalismus, durch einen Vélkerbund
den Frieden begriinden. Kant geht vor, wie damals bei einem
Friedensschluss wirklich vorgegangen wurde. Er stellt einen Pri-
liminarvertrag und einen Definitivverirag auf.

Schon in jenem lesen wir Safze, wie die folgenden: ,Stehende

1) Sehr schone Ausgabe von Vorlinder, Leipzig 1914, kleine Ausgabe in
der Reclam-Bibliothek von Kehrbach. Vergl. Ziehen, Der Krieg und die Gedanken
der Philosophen und Dichter vom ewigen Friedes, 1916, Katzer, Kant und der
Krieg, Kantstudien XX (1915) 146.

895



Heere sollen mit der Zeit ganz auihoren; denn sie bedrohen andere
Staaten unaufhdrlich mit Krieg, durch die Bereitschaft, immer dazu
geriistet zu erscheinen; reizen diese an, sich einander in Menge
der Geriisteten, die keine Grenzen kennt, zu iibertreffen, und, indem
durch die darauf verwandten Kosten der Friede endlich noch
driickender wird als ein kurzer Krieg, so sind sie selbst Ursache
von Angrifiskriegen, um diese Last loszuwerden. Ganz anders ist
es mit der freiwilligen, periodisch vorgenommenen Ubung der
Staatsbiirger in Waffen bewandt, sich und ihr Vaterland dadurch
gegen Angriffe von auflen zu sichern.“ Und ferner: ,Es soll sich
kein Staat im Kriege mit einem andern solche Feindsel'gkeiten
erlauben, welche das wediselseitige Zutrauen im kiinftigen Frieden
unmoglich machen miissen. Das sind ehrlose Stratagemen. Denn
irgendein Vertrauen auf die Denkungsart des Feindes muss mitten
im Kriege noch iibrig bleiben, weil sonst auch kein Friede abge-
schlossen werden konnte, und die Feindseligkeit in einen Aus-
rottungskrieg ausschlagen wiirde.“

Der Definitivvertrag gilt dem Volkerbund, der den Frieden
begriinden soll. Die republikanische Verfassung habe nicht nur
die Lauterkeit des Wesens fiir sich, sondern sie erdifne auch den
Ausblick auf den ewigen Frieden. Denn in dergestalt organisierten
Gemeinwesen sei zur Kriegsfithrung die Beistimmung der Staats-
biirger eriorderlich. Dann sei aber nichts natiirlicher, als dass sie,
die sie doch alle Drangsale des Krieges iiber sich selbst beschliefen
miissten, sich sehr bedenken wiirden, ein so schlimmes Spiel an-
zufangen. ,Da hingegen in einer Verfassung, wo der Untertan nicht
Staatsbiirger, die also nicht republikanisch ist, es die unbedenk-
lichste Sache von der Welt ist, weil das Oberhaupt durch den
Krieg nicht das mindeste einbiifit,“ etc.

Deshalb, fiihrt er aus, werden diese republikanischen Staaten
nicht zogern, aus der bisherigen Isoliertheit herauszutreten. Die
Wilden wiirden lieber ihre ziigellose Freiheit beibehalten, als sich
einem gesetzlichen Zwange, einer Rechtsordnung, zu unterwerfen.
Aber das erfiille uns mit tiefer Verachtung iiber ihre Roheit und
die Herabwiirdigung des Menschheitsgedankens. Aber die gesitteten
Volker, so sollte man denken, werden sich beeilen, aus einem so
verworfenen Zustand herauszukommen. Heute setze allerdings
noch jeder Staat (nicht das Volk, wie er ausdriicklich hervorhebt)

896



seine Majestdt gerade in diese Unabhingigkeit von jedem dufiern
gesetzlichen Zwang.

Diesen Zustand werde man iiberwinden durch ein Biindnis
der Staaten. Fiir Staaten, im Verhiltnisse untereinander, kénne es
nach der Vernunft keine andere Art geben, aus dem gesetzlosen
Zustande, der lauter Krieg enthdlt, herauszukommen, als dass sie,
eben so wie die einzelnen Menschen, ihre gesetzlose, wilde Freiheit
aufgeben, sich zu offentlichen Zwangsgesetzen bequemen, und so
einen (freilich immer wachsenden) Vélkerstaat (civitas gentium)
bilden. ,

So Kant. Mit der Wiederaufnahme solcher Ziele in der heu-
tigen Zeit werden freilich dem Volkerrecht neue gewaltige Auf-
gaben gerade in dem Augenblick gestellt, in welchem es, wie alle
Welt weif}, vollstindig zusammengebrochen ist. Aber der Zusam-
menbruch ist vielleicht doch nicht ein so vollstindiger, wie man
heute in allen Zeitungen liest. Noch heute besteht eine Fiille von
Friedens-Volkerrecht in Geltung. Gewiss, auch dieses ist durch-
l16chert. Gerade die Schweiz hat darunter schwer zu leiden. Aber
es bleibt doch dabei, dass auch heute noch der Weltverkehr sich
auf der bisherigen volkerrechtlichen Grundlage abspielt. Und auch
viel Kriegsvolkerrecht gilt noch unangefochten und wird in weitem
Umiang auch gehalten, so die Konvention iiber das Rote Kreuz,
das Haager Abkommen iiber den Landkrieg wenigstens in einigen
wichtigen Teilen, u.a.m. Am nichsten aber liegt uns eine Ver-
weisung auf die Schweiz. Sie wurde bisher in ihrer Existenz und
in ihrer Neutralitdt grundsitzlich doch konform dem Vélkerrecht
anerkannt. Das kam schliefilich auch in der bisherigen Behand-
lung der erfolgten Grenzverletzung zum Ausdruck. Auferdem wird
gerade in diesen Kriegszeiten téglich neues Volkerrecht geschaifen,
so unter den Staaten der beiden Méchtegruppen, zwischen diesen und
den Neutralen, ja sogar zwischen den Kriegfiihrenden selbst (Verein-
barungen iiber Austausch von Kriegsgefangenen, iiber Unterbringung
in der Schweiz etc.) Vor allem aber wird der Friedensschluss selbst
eine grofie Emanation des Volkerrechtes sein. ,Pacta sunt servanda“:
Das ist der Grundsatz, der, trotz aller Mentalreservationen, allen
Friedensverhandlungen zu Grunde liegt. Mit diesem Satz ist aber
die Grundlage fiir das umfassendste und geschlossenste System des
Volkerrechts gegeben. Der Friedensvertrag wird schon wegen der

897



Zahl der unmittelbar oder mittelbar beteiligten Staaten ein umfang-
und inhaltreiches Werk sein. Er wird die Beziehungen der Staaten
Europas in drei Weltteilen auf neuer Grundlage zu regeln haben.
,Schon heute konnen wir mit Bestimmtheit voraussagen, dass er
nicht nur die alten Begriffe des Volkerrechts mit neuem Inhalt
erfiilllen, sondern auch véllig neue Begriffe uns bringen wird.”
(v. Liszt).

Im allgemeinen ist man auch zu leicht geneigt, alle Auswiichse
des gegenwirtigen Krieges und alle neuen Formen brutaler Kriegs-
fiihrung als Volkerrechtsverletzungen anzusehen. Der Jurist weif,
wie sehr unser durch Jahrtausende lange Arbeit ausgebautes internes
Recht noch mangelhaft ist und dass es Unklarheiten und Liicken
die Fiille aufweist. Wie konnte dies vollends anders sein in einem
relativ noch jungen Rechtsgebiet, in welchem in weitem Umfange
iiberhaupt noch ein gesetzliches Recht fehlt. In vielen Fillen an-
geblicher Volkerrechtsverletzungen lagen gar keine solchen vor und
konnten keine vorliegen, weil es fiberhaupt an vélkerrechtlichen
Grundsitzen fehlte. Vollends fiir einen Krieg von der Ausdehnung
des heutigen war das bisherige Volkerrecht nicht eingerichtet, nicht
ausgebaut. Dass es einer unerhdrten Neuerscheinung sich nicht
gewachsen zeigte — dieses Schicksal kann es schliefilich mit dem
Privat- und Staatsrecht teilen, die sich fremden neuen Erscheinungen
auch immer erst anpassen mussten.

Schliellich hat das Vélkerrecht sich doch auch dadurch noch
als eine Macht erwiesen, dass jede der kriegfiihrenden Parteien
immer wieder darauf bedacht war, ihr Verhalten als volkerrechts-
m#Big zu erweisen. Im Grundsatz hat das Volkerrecht nie aufgehort,
von allen Staaten anerkannt zu sein. Eine Ausnahme bildete wohl
die Verletzung der belgischen Neutralitit. Aber gerade diese riickt
mit ihren Folgeerscheinungen die innere Stirke des Vélkerrechtes
in helles Licht.

Dass nun aber das Volkerrecht vielfach versagte und sich als
schwidcher erwies, als man gehofft hatte, ist gewiss richtig. Dies
liegt zum Teil, wie schon angedeutet, in den Besonderheiten dieses
europdischen Krieges begriindet. Im iibrigen war es schon vor dem
Kriege jedermann bekannt, dass das Volkerrecht schwicher ist als
das interne Recht. Diese Schwiche wurde zumeist darauf zuriick-
gefiihrt, dass ihm die Erzwingbarkeit fehlt. In der Tat gebricht es

898



dem Volkerrecht an einer Exekutive, an einer Vollstreckungsgewalt.
Gerade das Volkerrecht ist neben dem Verfassungsrecht ein Haupt-
gebiet jenes Rechtes, das nur durch innere Michte getragen ist.
Die Rechtsgeltung des Volkerrechtes beruht auf der Gesinnung, auf
dem Willen, es zu halten. Es wird lediglich von seelischen, geistigen
Michten getragen.

Aber wie fiir das interne Recht miissen wir uns auch fir das
Vilkerrecht fragen, welches denn die Motive der Rechtsbefolgung
seien. In ganz anderem Umfange als dort werden wir hier auf
egoistische, staatenegoistische Beweggriinde stoSen. Das Volker-
recht wird respektiert, weil sonst die Gefahr der Intervention anderer
neutraler Staaten entstiinde, oder aus Furcht vor Repressalien oder
aus der Besorgnis, seine eigene Stellung fiir die Zukunft zu ge-
fahrden, seine Biindnisfdhigkeit zu verlieren, wohl auch aus Besorgnis
vor der moralischen Verurteilung durch die Mitwelt und Nachwelt,
nicht zuletzt durch das eigene Volk, was schlieBlich die Stimmung
und die Kriegsbereitschaft desselben beeintrichtigen wiirde (vergl.
Zitelmann, Haben wir noch ein Vilkerrecht ?)

Man begreift, dass wihrend eines Krieges selbst und zumal
wahrend eines Krieges wie des jetzigen, diese Motivationen viel-
fach ihre Kraft verlieren. Dann vermag allerdings das Volkerrecht
sich nicht mehr durchzusetzen. Das schliefit nun aber durchaus
nicht aus, dass nach dem Kriege die Geneigtheit zum vélkerrecht-
lichen Neuaufbau eine auflerordentlich starke werden kann. Der
Wille zum Recht und zur Rechtsbefolgung kann unter den Voélkern
mit aller Energie hervorbrechen. Die letztlich grofite Macht, die
,es am lidngsten aushilt, und die durch allen Schlachtenldrm nicht
zu iiberténen ist, gebietet diesen Willen: die menschliche Ver-
nunft. Sie wird ihm schlieilich die schopierische, rechtgestaltende
und rechtdurchsetzende Kraft verleihen.

Die Kraft der Idee selbst wird uns ja durch nichts lebendiger
vor die Augen gefiihrt als durch den Krieg. Der Krieg ist Macht-
anwendung gegeniiber dem Feinde. Aber die Waffen tun’s nicht,
nicht die Munitionsfabriken, nicht die Milliarden und auch aller Milit:r-
zwang reichte nicht hin: Hinter aller dieser Machtentfaltung stehen
die geistigen Krifte des gesamten Volkes. Das Durchhalten der
Volker, jahrelang, unter den schwersten Opfern — dieses Hochste
und Schwerste briachte kein Zwang und keine dussere Gewalt der

899



Erde fertig. Nur die Gesinnung macht das Unmogliche moglich.
Der Krieg selbst noch muss die Macht des Geistes offenbaren,
die Macht der Uberzeugung, der Idee.

Je linger der Krieg dauert, je mehr er in einen Erschépfungs-
und Vernichtungskampf ausartet, desto mehr riickt die elementare
Selbsterhaltung in den Vordergrund. Der alles beherrschende Ge-
danke liegt schlieBlich nur noch in dem Durchhalten schlechthin,
in der Selbstbehauptung. Trotzdem hat aber auch dieser Krieg das
starke Wirken der Gerechtigkeitsidee auch dem blodesten Beschauer
aufgedeckt. Wie immer nach den Zielen der Kriegfiihrenden und
nach der unmittelbaren Entstehungsgeschichte dieser Krieg beurteilt
werden muss — die Volker der Mittelmichte glaubten von aller
Welt verlassen und verraten zu sein. Was den gemeinen deutschen
Mann bei Kriegsbeginn beherrschte, was den ,furor teutonicus*
ausloste, das waren doch nicht nationalistische Theorien und nicht
imperalistische Triumereien. Der begeisterte Aufmarsch der Heere
erfolgte vielmehr, weil die Massen den Ruf vernommen, das Vater-
land sei in tiefstem Frieden von den Feinden ringsum angegriffen,
iiberfallen worden. Das Volk zog hinaus in dem Glauben, das
Vaterland habe es zu einem wahrhaften oder eigentlichen Kriege
im Sinne Fichtes aufgerufen: Es sei ein auigezwungener Krieg, ein
Krieg der Selbstbehauptung und der Verteidigung, ein Krieg zum
Schutze der allgemeinen Freiheit und der Freiheit jedes Einzelnen.
Wir haben hier gar nicht die Richtigkeit dieses Glaubens nachzu-
prifen — die Tatsache aber ist fiir den Gedankengang unserer
Betrachtung von grundlegender Bedeutung, dafl das Volk die
Uberzeugung hegte, dass es einen gerechten Krieg fithre und dass
es aus innerer Notwendigkeit diese Uberzeugung hegen musste
und sich an sie klammerte. Und genau das Gleiche gilt von der
Gegenseite. Die Franzosen zogen ungern in den Krieg, aber
durchdrungen von der Gerechtigkeit ihrer Sache und fiir ihre un-
erhorte Ausdauer schopfen sie immer wieder neue Kraft aus dem
Gedanken, fiir Recht und Gerechtigkeit zu kdmpfen. Wer dieses
psychische Imponderabile nicht einsetzt, der versteht die Vorginge
unserer Tage nicht, nicht die Vorgidnge um Verdun, nicht die
Haltung des gesamten franzosischen Volkes, und — nebenbei
bemerkt — auch manches nicht, was sich in Amerika, in der
Westschweiz, in Italien und anderwirts ereignete. Das gleiche

900



gilt auch fiir das englische Volk. Dieses Volk hat eine voll-
stindige Umwandlung erfahren. Es hat in diesem Kriege immer
wieder die Welt in Erstaunen gesetzt. Der Millionenaufmarsch
der Freiwilligen, die Steuerfreudigkeit des Volkes bei driickendster
Steuerbelastung, die Annahme der Konskription und neuestens der
allgemeinen Wehrpilicht, die Mitarbeit der Gewerkschaften — all
das war und ist nur moglich, weil im englischen Volk die all-
gemeine Uberzeugung dahin geht, dass dieser Krieg von den
Mittelmdchten gemacht worden sei und dass ihm die Auigabe
zukomme, dem Prinzip des Rechtes und der Gerechtigkeit gegen-
iiber der Machtpolitik in Europa zum Durchbruch zu verhelfen.
So wird die Macht der Idee selbst zu einer stirksten Realitdt, zu
einem stdrksten Faktor auch im Kriege. Dieser Krieg offenbart
die Macht der Uberzeugung und er offenbart, wie vielleicht noch
nie ein Krieg vor ihm, die Macht der Gerechtigkeitsidee.

Er offenbart aber aller Welt auch die Macht des Friedens-
gedankens. (QGewiss haben die Volker sich vielfach von falschen
Propheten verfithren lassen, haben falschen Gottern geopfert und
Idole auf die Altire gestellt. Aber stirker, viel stirker als alle Macht-
geliiste war im Volke doch immer jenes Misstrauen, welches die
Machtpolitik unvermeidlich zum Gefolge hatte. Das war immer
wieder der Ruf, der seine Wirkung nicht versagte: Das Vaterland
ist in Gefahr. Das Volk riistete und riistete — immer nur zur Ver-
teidigung, und alle schwersten Lasten wurden ihm schliefflich leicht
in der einen Hofinung, damit den Krieg zu werhiiten. Wabhrlich,
die Volker haben diesen Krieg nicht gewollt. Das konnte unschwer
hundertfiltig belegt werden. Und auch dann, als der Krieg da
war, der Krieg, den nun die Vélker iiber sich ergehen lassen
miissen, den sie durchkampfen, den sie erdulden miissen, den
aber nicht sie erklart haben, auch dann zogen sie hinaus, sie alle,
alle, nicht nur in der Uberzeugung oder im Wahne, dass sie einen
gerechten Krieg fiihren, sondern auch beseelt von der Hofinung,
das werde der letzte Krieg sein.

Wir alle haben dieses seltsame und erschiitternde Schauspiel
miterlebt., Von beiden Seiten erténte der Ruf und auch noch die
jlingsten Reden deutscher und englischer Staatsminner verliehen
dem Gedanken Ausdruck: das soll der letzte Krieg in Europa sein.
Wir wollen einen Krieg filhren, der uns vom Kriege befreit. Wir

901



wollen Ordnung schaffen in Europa. Und wieder muss hervorge-
hoben werden, dass die gewaltigen Leistungen der Volker sich auf
dem Untergrunde dieser Hoffnung, dieses Glaubens aufbauen.
Noch nie hat ein Krieg so sehr die Friedenssehnsucht der Volker
offenbart, noch nie das Friedensideal als Ziel und Preis aufleuchten
lassen, wie dieser Krieg. Dazu kommt nun aber noch, dass dieser
Krieg mit all seinen Schrecknissen dazu angetan ist, die Sehnsucht
der Volker nach einem gefestigten Frieden in wirksamster Weise
zu vertiefen und zu befestigen. Zu viel haben die Volker iiber
sich ergehen lassen miissen, als dass nicht der Ruf ein allgemeiner
und gewaltiger werden miisste: wir wollen einen dauerhaften
Frieden haben. Wahrlich dieser Krieg ist geeignet, jene ,List der
Natur® wahr zu machen, von der Kant spricht, dass ndmlich die
Menschen durch die Unvernunft des Krieges zur Vernunft gebracht
werden.

Deshalb werden die Volker selbst den Geboten der Vernunift
zur Durchsetzung verhelfen. Gewiss, diese Volker trifft selbst eine
Schuld, eine Mitschuld am heutigen Kriege. Allzuwillig haben sie
sich an der Schaffung der Millionenheere beteiligt, allzuleicht im-
perialistischen Machttrsumen ihr Ohr geliehen, allzu glaubens- und
vertrauensselig sich einer Fiihrerschaft anvertraut, welche die Volks-
interessen anderswo suchte, als wo sie in Wirklichkeit lagen. Aber
den Krieg haben die Volker, alle zusammen, nicht gewollt,
wenn auch sie es sind, die ihn jetzt fiihren. Aber jetzt, da sie
in ihm drin stehen, jetzt setzen sie sich allerdings ein. Sie
tun’s mit unerhorter Aufopferung, mit einer Tapierkeit und einer
Verachtung der individuellen Existenz, mit einer Hingabe und
Selbstlosigkeit, mit einer geistigen Energie und Ausdauer, ohne-
gleichen. Das sind die treibenden sittlichen Krifte, welche die
Volker in diesem Kriege beseelen. Diesen Kriften gilt es auch
fur die Zeit des Friedens freie Bahn und volle Auswirkungs-
moglichkeit zu schaffen. Diese Krifte eben sind’s, die das neue
Recht der Volker schaffen werden. Die gleichen Krifte, die jetzt
in den Dienst der Machtpolitik ein furchtbares Werk der Zer-
stérung durchfiihren, sie werden sich, in die richtigen Wege
geleitet, positiv aufbauend entfalten und eine Friedensordnung unter
den Volkern schaffen.

Jenes Gemeinschafts- und Rechtsbewusstsein, das in der mensch-

902



lichen Vernunft gegriindet liegt, reicht schliefllich tiber die zu-
falligen Schranken der Familie und des Staates hinaus und weist
letzten Endes auf die ganze Menschheit hin. Das Recht, das da
ist und die Kulturentwicklung ermoglicht hat und trigt, ist ge-
schaffen aus dem Sinn fiir Recht und Ordnung heraus, und dieser
Sinn wird und muss sich iiber das bis dahin Erreichte hinaus un-
abldssig weiter betitigen. Zu tief lebt in den Voélkern der Gerech-
tigkeitssinn und das Bediirinis nach Gemeinschaftsordnung und
Frieden. Den Volkern selbst liegt jener Hochmut fern, der sich
vermisst, jede Einschrankung der Selbstherrlichkeit des Staates ab-
zulehnen. Um des Friedens, der Ordnung, der Gerechtigkeit
willen werden die Volker auch fiir ihre Beziehungen untereinander
jenen atomistischen durch diesen sozialen Individualismus ersetzen
wollen.

So ergibt sich denn fir das internationale Recht der Aus-
blick auf eine Entwicklung, wie sie sich fiir das nationale Recht
schon vollzogen hat: Ein Zustand des Friedens und des Ver-
trauens. Autonome Personlichkeiten verbunden zur Rechtsgemein-
schaft, irei in den Schranken der Gemeinschaftsordnung. Dieser
Zustand, geschaffen aus den rechisbildenden Krdften, die in den
Seelen der Menschen, in den Seelen der Violker leben, ein Zustand
des Rechies und der Gerechtigkeit, der seine Macht und Herr-
schaft schopft aus dem Geist der Volker selbst, aus der Gesinnung,
aus dem Willen zum Rechi.

Der Segen wird hier ebenso grofl sein, wie er es dort schon
ist. Der Friedensordnung unseres Privatrechtes verdankt der Ein-
zelne erst seine wahre Freiheit. Er muss nicht bestindig aller
Welt gegeniiber in Kampfespositur dastehen. Er kann seiner fried-
lichen Arbeit nachgehen und kann diese mit sicherer Berechnung
weitsichtig und weitausschauend anlegen mnach groflem Plane.
Seiner Unterwerfung unter das Recht verdankt er die wahre Frei-
heit. Das Gleiche wird fiir die Staaten gelten.

Dort im nationalen Recht besteht diese Ordnung; hier — auf
dem internationalen Gebiet wird sie wirklich auch hier erstehen?
Nach diesem Kriege oder iiberhaupt je einmal? Ist das nicht alles
nur Glaube, lebensfremde Theorie, die aller Erfahrung widerspricht?

Das haben die unvermeidlichen Allerweltsklugen und Ewig-
schlauen schon Kant entgegengehalten. Die Kritiker von damals

903



und spiter konnten heute mit Befriedigung konstatieren, wie sehr
sie recht behalten haben. Sollte man glauben kénnen, dass es
jetzt anders wird, besser?

Es ist moglick! Schon oft sind aus Kriegen Anniherungen,
Vertrdge, Biindnisse, gefestigte Friedenszustinde entsprungen. Oft
werden in der Tat erst durch Kriege die erforderlichen seelischen Im-
pulse ausgeldst, die notig waren, um einen Standpunkt des nackten
Egoismus und der Unnahbarkeit zu iiberwinden. Besonders dieser
Krieg spricht, um es nochmals zu sagen, eine furchtbare Sprache,
verkiindet Lehren, die sich dem Gehirn einhdmmern miissen, 16st
geistige Krifte von grofitem Ausmass aus, stellt Volker und Staaten
vor vollig neue Aufgaben und zwingt, wie nie vorher ein Krieg,
zur Revision herrschender Anschauungen und politischer Praktiken.
Der Gedanke ist in der Tat schwer fassbar, dass Europa noch
einmal einer Politik ausgeliefert werden sollte, welche solche Friichte
zeitigt.

Aber es ist mdglich, dass die ganze Entwicklung auch
einen andern Gang nimmt, moéglich, dass die Pessimisten recht
behalten, die eine lange schwere Depressionszeit voraussehen und
voraussagen, dass nachher, wenn das Schlimmste iiberwunden
und die Krifte wieder gesammelt seien, das Kriegfithren einen
frohlichen Neuanfang nehmen werde. All das wird vor allem von
den Kiriegsereignissen und der Gestaltung der Friedensschliisse
abhangen und noch von vielem anderem. Es ist ganz tberfliissig,
sich in Prophezeihungen ergehen zu wollen. Nichts lag mir
ferner, als das. Diese ganze Betrachtung sollte nicht ein Blick
in die Zukunft sein — das wire in der Tat eine miiflige Triu-
merei. Nein, sie sollte eine Besinnung auf die treibenden Krifte
sein und ein Versuch, einen grundsdtzlichen Standpunki fiir die
Beurteilung der Gegenwart zu gewinnen. Man darf doch nicht glau-
ben, dass sich ein solcher gewinnen lasse durch eine noch so ge-
spannte Verfolgung der Ereignisse selbst. Der Mafistab kann nicht
in den Dingen selbst liegen, kann es ganz besonders nicht ange-
sichts der unerhorten Neuerscheinungen dieses Krieges. Ebenso-
wenig liegt er in unseren Sympathien, in unsern Gefiihlsregungen.
Vielmehr miissen wir diesen Mafistab in uns gewinnen durch eine
Besinnung auf leitende, oberste Grundsitze fiir die Beurteilung
alles menschlichen Tuns. Von einer /dee miissen wir uns leiten

904



lassen, wenn wir nicht kompasslos hinausfahren, wenn wir uns
nicht einfach treiben lassen wollen von allen Stromungen der Zeit.

Das ist gerade heute und gerade fir uns durchaus nétig.
Denn die kriegfiihrenden Staaten stellen nun wirklich alle Méchte
in ihren Dienst, auch die geistigen.

Schon ldngst ist darauf hingewiesen worden, wie der Krieg
einen Riickfall in die geistige Verfassung der Frithkultur mit sich
bringt. Die Gesellschaft nimmt wieder die primitive Scheidung in
Befehlende und Gehorchende an. Das Volk gibt sich wieder eine
heeresmiflige Organisation. Das Prinzip der Autoritit wird wieder
zum obersten QGrundsatz des Zusammenlebens. Aber auch das
Geistesleben tritt in die Bande des Gehorsams zuriick. Das Selb-
stdndige Denken leidet Not, es wird verpént, es wird nicht mehr
begriffen. ,Der ungeheure Zusammenprall eines so grofien Teils
der organisierten Millionenvélker, dieses riesige militdr-politische
Ereignis mit seinen Massenschicksalen erdriickt mit einem grausa-
men plumpen Griffe das, was es an selbstindigen Entwicklungen
der individuellen Vernunft, Phantasie und Empfindung gegeben
hat, sofern es nicht restlos im Allgemeingeiste aufzugehen vermag.
Alle Menschen werden nur Mittel und Werkzeug und auch ihr
Denken soll nur noch ein Werkzeug der Kriegfiithrung sein“ (v. Wiese,
Gedanken iiber Menschlichkeit, 1915).

In erstaunlichem Masse ist diese seelische Einstellung gelungen.
Wo blieb, was bis anhin als eine hdochste Bliite der Kultur ge-
feiert worden war, wo blieb die Subjektivitit des Empfindens, die
innere Freiheit des Denkens, die Unabhingigkeit der Gesinnung ?
Wo blieb die voraussetzungslose, vorurteilslose, innerlich {freie
Wissenschaft, Theologie, Kunst — die ganze Geistesrepublik?
,Qeradezu rithrend demiitig unterwerfen die Menschen auch ihre
innern Kréfte.“ (v. Wiese.) Auch diese wurden in den Dienst
des Nationalen gestellt. So gefihrlich dieser Verzicht auf das
Personliche fiir die kulturelle Entwicklung werden kénnte — dieser
geistige Eingang in die Verfassung eines primitiven Heldenzeit-
alters lieB die Nation, lieB Millionenvélker mit all ihrer innern
Differenziertheit als geschlossene geistige Einheiten erscheinen und
das verlieh dem Krieg ein ungeheures sittliches Pathos. Diese
gewaltige geistige Bewegung hat ihre Wellen auch bis hoch an
den Alpenwall hinaufgeworfen. Es kam, wie es kommen musste —

905



unser kleines Volklein wurde in den Bann dieser phdnomenalen
geistigen Spannung gezogen.

Und doch stehen wir ja nicht im Kampie drin. Von uns ver-
langt niemand ein sacrificium intellectus, niemand eine geistige Ein-
stellung in Reih und Glied unter dem engen einzigen Gesichtspunkt
des nationalen Interesses. Wir genieflen das herrliche Vorrecht einer
Betrachtungsweise au-dessus de la mélée. Aber dieses Recht ist
auch Pilicht. Es ist schlimm genug, wie leicht und vollstindig
vielfach driiben die Minner der Politik und der Wissenschait sich
wandelten, ihr iritheres Denken verleugneten, sich vom Strudel
treiben lieBen und von Fiihrern zu Gefiihrten wurden. Um so
mehr sollten wir die geistige Voreingenommenheit und Freiheit
wahren. ,Gerade den Nichtkdmpfern erwichst die Aufgabe, die
Krdfte der Kultur, die zugleich die Friedenskrdfte sind, mehr denn
je zu pflegen.“ (v. Wiese.)

Deshalb miissen wir uns auf den grundsdtzlichen Standpunkt
besinnen, auf den wir uns zu stellen haben. Wir miissen einen
Standpunkt wihlen, dessen wir uns auch nach dem Kriege, wenn
die Rauchwolken der Geschosse und die Giftschwaden der Bomben
und die geistigen Nebel sich verzogen haben, nicht zu schdmen
brauchen, einen Standpunkt, der seine Richtigkeit wohl auch noch
nach Jahrzehnten behilt, selbst dann behilt, wenn es zu neuen
Kriegen kommen sollte.

Wir miissen uns besinnen auf den ,Gegensatz einer Friedens-
moral und einer Kriegsmoral, einer Moral der Humanitit und
einer solchen des nationalen Egoismus, einer Moral des Helden-
tums und einer solchen der biirgerlich-liberalen Kultur, einer Moral
der christlichen Liebe und einer solchen des Kampfes ums Dasein,
einer Moral demokratischer Rechtlichkeit und Freiheit und einer
solchen des aristokratischen Hochststrebens, einer Moral der Selbst-
begrenzung und einer solchen des unendlichen (extensiven ?)
Wollens und Selbsterhebens“. So stellt Troeltsch den Gegensatz
ganz richtig hin, freilich in einem Biichlein (Deutsche Zukunft), in
welchem nun auch dieser einstmals liberale Mann wie vor ihm
schon so viele andere sich tief verbeugt vor der Machtpolitik und
der Reaktion.

Auf diesen Gegensatz miissen wir uns besinnen, und dann
miissen wir unser Ideal wdhlen, entweder ,das Ideal nationaler

906



GroBe und voller Entwicklung aller Hoffnungen und Krifte auf
der einen Seite oder das humaner Internationalitit, demokratisch-
pazifischer Gerechtigkeit gegen alle Vélkerindividualititen, christ-
licher Menschenliebe auf der andern Seite“ (I. c.).

Wir haben die Wahl zwischen Treitschke und Kant. Nach
ersterem verlangt derjenige, der vom ewigen Frieden trdumt, nicht
nur das Unausfiihrbare, sondern den Unsinn. FEr begeht einen
schiilerhaften Denkfehler. Ja, noch mehr: ,die Hofinung, den
Krieg aus der Welt zu vertilgen, ist nicht nur sinnlos, sondern tief
unsittlich“. Ganz anders Kant. Dieser hilt die Entwicklung zum
Volkerfrieden durchaus fiir moglich. Diese Aufgabe miisse nach
und nach gelost werden, wenn auch die Verwirklichung erst einer
ferneren Zukunft vergénnt sein werde. Aber viel wichtiger und
an dieser Stelle besonders hervorzuheben ist, dass Kants Lehre
vom ewigen Frieden aufs allerengste mit seiner gesamten Ethik
zusammenhingt und sich aus ihr ergibt. Jene Lehre ist nur die
Ubertragung seiner Ethik auf das Leben der Staaten. Wie dort,
so muss auch hier der kategorische Imperativ gelten. Damit
gewinnen wir oberste und letzie Richtlinien fiir das Handeln der
Staaten und zugleich fiir uns die Kriterien fiir die Beurteilung des
staatlichen Verhaltens. Ohne alle Riicksicht auf die Erreichbarkeit
oder Unerreichbarkeil des Zieles selbst geben diese uns die
Beurteilungsmafistdbe an die Hand, die sfefs und iiberall ange-
wendet werden konnen und sollen.

So ist denn auch diese Wahl fiir uns gar keine Wahl mehr.
Die Entscheidung nicht fiir die schrankenlose Machtpolitik und
jene ungeziigelte ,wilde“ Freiheit der Staaten, sondern fiir die
rechtlich anerkannte und gewihrleistete Freiheit und fiir das Reich
des Rechtes und der Gerechtigkeit ist fiir uns ein Postulat der
menschlichen Vernunft. Dieses Ideal ist kein anderes als jenes,
welches am tiefsinnigsten die deutschen Denker und Dichter vor
mehr als hundert Jahren begriindet und mit unvergleichlicher Be-
geisterung und einem Menschheitsglauben, der uns heute im
tiefsten ergreift, unermesslich reich ausgebaut haben. Unend-
licher Entwicklung ist das Menschengeschlecht fihig. Durch die
Krafte, die in ihm liegen, wird es unabldssig sich veredeln, bis es
in das Reich vollendeter Humanitit eingehen wird. Die Vernunit
wird siegen tiber allen ,Fanatismus der Verkehrtheit* und das

907



Reich der Freiheit und der Menschenwiirde begriinden. ,Meine
Liebe ist das Menschengeschlecht. Ich liebe das Geschlecht der
kommenden Jahrhunderte ; denn dieses ist meine seligste Hoffnung*
(Holderlin).

Vollends kann es da keine Wahl mehr geben fiir den Schweizer,
der sich auf die ideellen Grundlagen seiner nationalen Existenz
besinnt. Denn diese bestehen gerade in dem Gedanken ,demo-
kratischer Rechtlichkeit und Freiheit“, in der Idee ,demokratisch-
pazifischer Gerechtigkeit gegen alle Volkerindividualititen®.

Aber freilich — diese Ideale sind ja von gestern und vorgestern
und wenn wir an ihnen das heutige Geschehen messen wollen,
werden wir eine ungeheure Kluft gewahr. Troeltsch hat nur allzu-
recht: der Krieg hat diese Tendenzen in die Rolle rein theoreti-
schen Protestes zuriickgedrdngt. Doch seien wir nur getrost ein-
mal altmodische Leute, welche die ,grofie Welt da drauflen nicht
mehr verstehen. Es konnte sich ereignen, dass diese Ideen iiber
Nacht wieder die modernsten und aktuellsten, die fruchtbarsten

und maéchtigsten wiirden.

ZURICH A. EGGER
oon

Zweifeln heifit, sich selber verlieren oder sich selber finden.
Das Romantische deutet an, das Klassi:che bedeutet.
On appelle un chat un chat. Bei den*Hunden ist es anders.
Grole Kinder sind kleiner als kleine lénder.
Nicht jeder ist der Schule entwachsen,*der auf dem Schuldach sitzt.
» Wir sind alle unvollkom;en.“
sAber ich predige wenigstens Vollkommenheit.*
»Und ich schweige wenigstens.*
Bel Gott sind alle Dinge moglich, aber nicht wirklich.
Wer seiner Seele einen Arzt sucht, mazht leicht den Bock zum Girtner.
Edle Freundschaft liebt die fremde Kra:t, gemeine will sie nur wehrlos machen.

*
Selig sind, die sehen und doch glauben.
Gottfried Bohnenblust,

908



	Die Macht der Rechtsidee [Fortsetzung]

