Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Die geistige Untergrabung der Schweiz : eine Antwort an die Basler
Theologen [Schluss]

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GEISTIGE UNTERGRABUNG
DER SCHWEIZ

EINE ANTWORT AN DIE BASLER THEOLOGEN

(Schluss.)

L.

Nach meiner Auseinandersetzung mit Vischer!) reiche ich ihm
die Hand, in der Hofinung, dass wir am Schlusse nicht allzu weit
voneinander stehen und gehe zu Professor Wernle iiber.?) Da ent-
steht zuerst die Frage, was fiir einen Sinn die Auseinandersetzung
mit einem so ausgesprochenen Gegner haben kann. Fiir rein gelehrte
geschichtliche Erorterungen werden nur wenig Leser grofies Interesse
haben und noch weniger wiirden an ,personlichem® Streiten
Geschmack finden.

Aber diese Auseinandersetzung hat doch einen guten Sinn
und ist kein Zufall. Denn hier gewinnt der Gegensatz, um den
es sich handelt, seinen tiefsten Ausdruck. Wernle ist es ja, der
mit mehr Energie und Erfolg als irgend ein Anderer das vertritt,
was ich in diesen Aufsitzen bekdmpfe. So kann nun manches klar
werden und namentlich eine Antwort auf die Frage erfolgen, die
aus der Verhandlung mit Vischer aufgestiegen ist: was es denn sei,
das die Schweiz und das Schweizertum zu tragen vermége?

Ich habe behauptet, die wichtigste Kralt dieser Art sei in der
Vergangenheit der Geist des reformierten Christentums, besonders
des Calvinismus, gewesen, und habe erklirt, dass etwas Ahn-
liches uns wieder werden miisse. Wernle bestreitet zunachst diese
historische Behauptung. Hier muss die Verhandlung beginnen.

Eine Vorbemerkung ist leider notig. Ich muss zundchst hervor-
heben, dass ich meine geschichtlichen Andeutungen durchaus
nicht als eigenes Fiindlein vorgetragen habe. Ich habe blof eine
historische These ausgesprochen, die von einer grofien Anzahl von
Fachminnern vertreten wird. Diese sind zum grofien Teil Wernle
nicht nur als Historiker iiberhaupt ebenbiirtig, sondern ihm auch in
der Kenntnis des besondern Gegenstandes mindestens gewachsen.
Was ich getan, hat sich darauf beschrankt, dass ich diese historische

]Y Siehe Heft 19, vom 1. Juli.
%) Vgl. Wissen und Leben No. 15,

846



These benutzt habe, um damit ein Gegenwartsproblem zu erhellen.
Ich bin dabei von der Voraussetzung ausgegangen, dass auch einer,
der nicht als Historiker abgestempelt ist und keine Professur fiir
Kirchengeschichte bekleidet, gelegentlich ein historisches Urteil aus-
sprechen diirfe, ohne es zuerst einem Ober-Zensor vorzulegen.
Es wire also nicht unbedingt notwendig gewesen, dass Wernle,
seiner schriftstellerischen Gewohnheit getreu, mir wiederholt er-
klart hitte, ich verstehe von diesen Dingen nichts. Das regt mich
zwar keineswegs mehr auf, SO wenig als -andere Bestandteile, die
er seiner Polemik beizumischen pilegt. Ich habe iiber Dinge ge-
redet, die mich durchs Leben begleitet haben, die vieljahriger Gegen-
stand meiner Studien und namentlich auch meines Erlebens
gewesen sind. Es stiinde ja schlimm mit mir, wenn ,diese Dinge
mir im Grunde ginzlich fremd wiéren“. In Wirklichkeit sind die
Probleme, um die es sich bei diesen Auseinandersetzungen han-
delt, mit meinem ganzen Denken und Wollen aufs allertiefste ver-
bunden. Ich werde Wernle den Vorzug nicht bestreiten, mehr kirchen-
geschichtliche Einzelkenntnisse als ich zu besitzen, mache aber dafiir
auf den andern Vorzug Anspruch, dem reformierten Christentum sehr
viel niher zu stehen, als er. Ich habe stets den Eindruck gehabt,
dass er Luther ungleich besser verstehe, als Calvin. Jedenfalls ist sein
Urteil nicht ohne weiteres das geschichilichere, wissenschafitlichere.
Er hat sich zu einem leidenschaftlichen Verteidiger des Bestehen-
den entwickelt. Darum sieht er die Geschichte mit der Brille des
kirchlichen und politischen Konservatismus, darum hat er aber auch
nicht Grund, uns Andern den Vorwurf zu machen, wir seien Ge-
schichtskonstrukteure. Nebenbei: was soll denn dies heiflen? Sollen
wir darauf verzichten, in der Geschichte grofie Zusammenhdinge zu
suchen? Sollen wir nicht dem Werden und Wachsen der Ideen
nachgehen diirfen? Soll Geschichte blo8 eine Anhdufung von
sogenannten Tatsachen sein? Als ob nicht, wie jiingst in dieser
Zeitschrift gezeigt wurde 1), schon bei der Auswahl der Tatsachen
,Konstruktion“ waltete! Wir wollen zugeben, dass wir Andern uns
freuen, wenn uns aus der Geschichte des Calvinismus unsere demo-
kratischen Ideen entgegentreten, aber Wernle ist darum noch nicht
objektiver als wir, wenn er darin seine konservativen wiederfindet,

1y Adolf Keller: Tatsachen und ihre Deutung (Heft 18 vom 15. Juni).

847



Weil ihm ,diese Dinge im Grunde ginzlich fremd sind®,
findet er nicht den rechten Schliissel dazu und behandelt sie
methodisch auf eine Weise, die bei einem Historiker Verwunderung
erregen muss. Hochst ungeniigend ist es schon, wenn er ein sO
starkes, ja fast entscheidendes Gewicht darauf legt, ob in der
personlichen Haltung und den Ausspriichen der Reiformatoren das
Demokratische mehr oder weniger deutlich zum Ausdruck komme.
Als Historiker miisste er wissen, wie wenig das bedeutet. Eine
geistige Bewegung kann in ihrer Weiterentwicklung Formen arn-
nehmen, die auf den ersten Blick das Gegenteil ihrer urspriinglichen
Art zu sein scheinen und doch mit innerer Notwendigkeit aus ihrem
Wesen erwachsen sind. Wer wiirde zu leugnen wagen, dass der
Marxismus etwas Wesentliches mit Hegel zu tun habe, blof§ darum,
weil sich bei Hegel keine Andeutung von Sozialismus oder Ge-
schichtsmaterialismus findet? Wer so verfahren wollte, erfiihre wenig
von dem, was doch ein Hauptgegenstand aller Geschichtsiorschung
sein muss: der Entwicklungsgeschichte der Ideen. Richtigere Me-
thode diirfte doch wohl sein, aus den Gestaltungen, die eine Be-
wegung im Laufe ihrer Geschichte angenommen hat, auf ihre ur-
spriingliche Art zuriickzuschliefen und aus ihrem entfalteten Zustand
den Sinn des unentfalteten zu gewinnen.

Vielleicht noch auffallender ist es bei einem Historiker, wenn
er aus der Tatsache, dass eine Idee im Verlaufe einer geschicht-
lichen Bewegung manche hochst unvollkommene Verwirklichungen
erfahrt, auf ihre Abwesenheit schliesst. Was wiirde dann aus der
Geschichte des Christentums? Bet der Methode, die Wernle auf
die Untersuchung des Verhiltnisses von Calvinismus und Demokratie
anwendet, wire es zum Beispiel ein Leichtes, zu beweisen, dass die
Authebung der Sklaverei nichts mit dem Christentum zu tun habe.
Es konnte ja gezeigt werden, dass in der Botschaft Jesu selbst
und im neuen Testament diese Forderung nicht gestelit wird, dass
sie auch im Urchristentum nicht gestellt worden ist, ja, dass es
noch im Jahr 1861 in einem groBen christlichen Lande eine Masse
von Predigern gegeben hat, die mit der Bibel in der Hand das
gottliche Recht der Sklaverei verfochten und dass die Sklaverei
selbst dort noch bestand. Das wire dann ein Geschichtsverstindnis
— nun sagen wir: eben im Geiste jener christlichen Prediger der
Sklaverei, Zu so diirftigen Methoden greift man blo8, wenn man

848



um jeden Preis nicht zu gewissen Ergebnissen gelangen will, die
einem nicht lieb sind.

Mit dem gleichen Hauptmangel hingt die #uflerst oberflich-
liche Fassung zusammen, die Wernle dem Begriff der Demokratie
gibt. Diese scheint ihm mit Gleichmacherei und Revolution zu-
sammenzufallen. Natiirlich — denn wenn er von Demokratie eine
tiefere Auffassung hitte, dann miisste er eben ein anderer sein als
er ist. Bei dieser Auffassung von Demokratie ist es dann leicht,
sie den Reformatoren selbst und der ganzen von ihnen ausgegangenen
Bewegung abzusprechen. Wir andern erscheinen dann als solche,
die sich Zwingli und Calvin als moderne Schlapphutdemokraten
vorstellten. Dazu haben wir nun Selbstverstindlich keinen Anlaf}
gegeben. Wir erkennen vielmehr das demokratische Prinzip iiberall
da, wo das Bestreben waltet, moglichst Viele, ja Alle, an bestimmten
Lebensauflerungen und Lebensgiitern, seien es religidse, seien es
politische, seien es soziale, selbstdndig und verantwortlich teilnehmen
zu lassen. Das Gegenteil ist dann das aristokratische Prinzip, das
in seiner Zuspitzung zum Absolutismus wird. Sobald man Demo-
kratie so fafit, d. h. in ihrer wahren Gestalt, nicht in threr Karikatur,
wird auch das ganze Bild des Verhiltnisses von reformiertem
Christentum und Demokratie mit einem Schlage anders. ?)

Dieses ganze methodische Versagen Wernles aber hdngt schlief-
lich damit zusammen, dass er das Wesen des reformierten Christen-
tums an sich und in seinem Unterschied vom Lutertum nicht ge-
niigend versteht und darum auch nicht versteht, wo wir bei jenem die
Wurzel der Demokratie finden. Er meint, dass wir erst da einsetzten,
wo es sich um die Auswirkung des reformierten Geistes auf die
Umgestaltung der #ufieren Welt hin handle und dass wir darob
die Hauptsache am Wollen der Reformatoren: die auf die person-

1) Wie oberflachlich Wernle solche Begriffe behandelt, beweist die Art, wie er
meine Behauptung zu widerlegen versucht, dass dem Luthertum ein gewisser
Quietismus eigne. Fiir Wernle scheint Quietismus so ungefihr mit Faulheit
gleichbedeutend zu sein. Er scheint nicht zu wissen, dass er mit hochster sub-
jektiver Anspannung und Titigkeit wohl vereinbar ist. Es kann einer rastlos
arbeiten und kiampfen und doch iiberzeugt sein, dass diese Welt im wesentlichen
bleiben miisse, wie sie ist. Das letztere ist Quietismus. Dass es Luthers und
des Luthertums Art ist, habe auch nicht ich zum ersten Mal behauptet; es ist
auch eine Behauptung, die nicht mit einer oberflichlichen Bcmerkung erledigt
werden kann. Die ,Vergditerung® des Bestehenden habe ich Luther selbst nic
vorgeworfen.

849



liche Heiligung gerichtete Energie, iibersdhen. Er selbst findet das
Zentrum der ganzen Reformation in dem starken Bewusstsein der
personlichen Schuld und entsprechend starken der freien Gnade
Gottes. Dagegen treten ihm die Unterschiede der verschiedenen
Ausgestaltungen der Reformation zuriick, wenigstens soweit refor-
miertes Christentum und Luthertum in Betracht kommen. Da
nun jenes Prinzip zweifellos bei Luther am stdrksten und originellsten
hervortritt, so wird die ganze Reformation mehr oder weniger auf
Luther zuriickgefiihrt; die -andern Reformatoren werden seine
»ochiiler. Man kann auch getrost sagen: die ganze Reformation
wird von Luther aus gesehen.

Hier liegt nach meiner Uberzeugung der Grundirrtum Wernles.

er Unterschied zwischen Luthers Art und der Zwinglis und
Calvins ist sehr grofl, so groff, dass darob das Gemeinsame zu
verschwinden droht. Gewiss betonen sie alle mit hochster Kratt,
dass der Mensch Leben, Freiheit und Seligkeit nur durch die freie
Gnade Gottes gewinne, aber diese Gemeinsamkeit wird gekreuzt
und iiberboten durch eine deutliche Verschiedenheit der Grund-
stimmung. Ihr Denken hat ein sehr verschiedenes Vorzeichen. Das
eine Mal kommt es darauf an, dass der Mensdr in Gottes Gnade
ruhe und selig sei, das andere Mal, dass Goites Ehre verwirklicht
werde. Das erste ist Luthers, das zweite der Reformierten, beson-
ders Calvins Art. Das eigentiimlich Lutherische ist das Sola fide
(durch den Glauben allein), das eigentiimlich Reformierte das Soli
Deo gloria (Gott allein die Ehre). Das eine Mal kommt es ganz und
gar darauf an, dass der Mensch durch Gott erlost werde, das an-
dere Mal ganz und gar darauf, dass Gott allein gelte. Von hier
aus wird der ganze Umfang der beiden Arten von Reformation
bestimmt und wir bekommen zwei durchaus verschiedene, ja
entgegengesetzte Auffassungen des Christentums, fast zwei ,Reli-
gionen“. Der Streit, worin sie geraten sind und immer wieder ge-
raten, ist bedauerlich, aber kein Zufall.

Dieses Soli Deo gloria nun, das innerste Herz des reformierten
Christentums, ist auch der Ausgangspunkt der von ihm bewirkten
Demokratie. Das ist das gewaltige Pathos dieses reformierten Pro-
testantismus, das die Quelle der Glut, die Europa erschiittert uud
umgewandelt hat. Gott allein ist groff. Vor ihm wird alle Kreatur
zunichte. Alle Menschengrofie und Menschenherrlichkeit ist vor ihm

850



eitel. Aber auf der andern Seite wird der Mensch durch ihn grof.
Denn er ist ja Gegenstand seines ewigen Erwihlungsratschlusses.
An ihm erscheint ja die Ehre Gottes. Er hat eine zeitliche und
ewige Berufung. Wie sollte er sich vor Menschenwerk und Menschen-
macht beugen? Diese Berufung ist aristokratischer Natur, denn sie
ist eine Auswahl Gottes, aber sie ist auch demokratischer Natur,
denn sie ist nicht an menschliche Unterschiede, an Geld und Gut,
Macht, Begabung, Abstammung, soziale Stellung gebunden. Der
Konig kann verworien, der Bettler erwahlt sein. Der Erwahlte darf
in Demut und doch auch in hoéchstem Stolz sein Haupt erheben.
Erwihlt ist aber jeder rechte Christ.

So bedeutet diese Lehre, die auf den ersten Blick tyrannisch
erscheint, eine Befreiung ohne gleichen. Sie liegt insofern ganz im
Geiste des urspriinglichen Christentums, als auch dieses alle vor-
handenen weltlichen Mafistibe und Gewalten entwertet durch Auf-
richtung eines tiberweltlichen Ideals. Die Seelen werden von allem
,Menschenwerk“ befreit und ganz auf sich selbst gestellt. Sie
werden im /mnersten, im Verhiltnis zu Gott und zu sich selbst
befreit. Die Autoritdt der Kirche wird zerbrochen und damit jede
rein dufiere Autoritit. Denn die Bibel wird nicht als solche ver-
standen.

Und nun sage ich: ist es denkbar, ist es psychologisch mog-
lich, dass eine solche Befreiung auf die Dauer ganz im Bereich der
reinen Innerlichkeit bliebe? Musste sie nicht, nachdem sie hier reif
geworden war, die urspriingliche Form sprengen? Kénnen Menschen,
die so empfinden, auf die Linge vor Konigen oder andern Herren
,von Qottes Gnaden“ demiitig Halt machen? Toutes les libertés sont
solidaires, sagt ein Schriftsteller, der diese Zusammenhéange behandelt
und was ein anderer vom Christentum im allgemeinen sagt, gilt
ganz besonders auch von dieser Form. ,Désormais.... le peuple
n'aura plus pour I'armée, pour la magistrature, pour le sacerdoce,
une foi absolue. Il sait que, s’ils servent parfois I'idéal, I'idéal
n’est jamais incarné en eux. Il pourra les accepter, mais dans cer-
taines limites, sous certaines réserves, comme on respecte de simples
instruments; il dépouillera donc les puissances établies de leur
couronne sacro-sainte d’inviolabilité éternelle; il refusera son apo-
théose non seulement a2 Caiphe et a Pilate, mais a César, et a la
cité dont César est le résumé vivant; il ne verra, dans les institu-

851



tions neuves ou vieilles, que des faits transitoires, dans la réalité
sociale qu’une matiére inerte, morte, indifférente, ayant ses lois sans
doute, comme toute chose, mais ne portant dans ses lois ou dans
son mode naturel d’étre, ni le principe de son mouvement, ni la
révélation de I'idéal.“?) Das ist nicht nur eine erireulichere, sondem
auch eine wahrscheinlichere Aussicht, als dass die ganze politische
Wirkung der Reformation sich darin erschopfen sollte, brave und
gehorsame Untertanen zu erziehen.

Nun kommen aber noch verschiedene einzelne Triebkrifte
dazu, die, im reformierten Christentum wirksam, diese Weiterent-
wicklung zustande bringen miissen.

Da ist einmal seine bekannte enge Verbindung mit dem a/‘ex
Testament. Diese ist ja freilich selbst nicht zufillig, sondern beruht
auf geistiger Verwandtschaft. Denn diese Ehrfurcht vor der Majestit
Gottes, des allein heiligen und maéchticen, ist auch das Herz
des alten Testamentes. Die aittestamentliche Theokratie trigt aber
demokratische Ziige. Mit den Konigen wird hier sehr wenig zim-
perlich umgesprungen. Samuel zeigt dem Volke, dass Konigtum
ein Rattenkdnig von Ubeln ist und im Grunde gegen Gottes
Willen (vgl. 1. Sam. 8). Die groflen Propheten stehen fiir Gott
und das Volk gegen die Konige und nehmen diesen gegeniiber
kein Blatt vor den Mund. Die Berufung auf dieses Vorbild zieht
sich aber breit durch die ganze religids-politische Literatur des re-
formierten Protestantismus.

Dazu kommt ein zweites. Die Reformatoren haben alle in
bezug auf den den Obrigkeiten zu leistenden Gehorsam eine Aus-
nahme gemacht: da wo es galt, das Recht des Gewissens zu
wahren. Ganz besonders kriftig haben dies die Reformierten ge-
tan. Der Kraft des Soli Deo gloria entspricht bei ihnen die der
Losung: ,Wir miissen Gott mehr gehorchen als den Menschen.*
Wo aber einmal eine solche Bresche in die Allmacht der Obrigkeit
geschlagen ist, da wird allméhlich auch fiir anderes Raum werden. 2)

1) Frédéric Morin: Les Origines de la démocratie. Zitiert bei Méaly: Les
publicistes de la Réforme, von dem das vorher angefiihrte Wort stammt.

2) Ich setze ein Stiick aus der beriihmten Stelle her, die bezeichnender-
weise den Schluss der /nstifutio bildet (4. Buch, 20. Kap., 32. Abschnitt)

»Bei dem Gehorsam aber, den wir den Geboten der Vorgesetzten schulden,
ist immer das eine auszunehmen, ja vor allem zu beachten: dass er uns nicht
von dem Gehorsam gegen den ablenke, dessen Willen die Beschliisse aller Konige

852



Als drittes kommt dazu, dass Zwingli und Calvin wenn auch
noch nicht eine politische, sO doch einc kirchliche Demokratic
einrichteten. Es war noch nicht eine vo6llig moderne Demokratie,
aber es war eine Demokratie, was namentlich klar wird, wenn man
das, was vorausging, das katholische System, damit vergleicht. Die
Kirchgemeinden wurden in Genf in allen religiosen Dingen vollig
auf sich selbst gestellt. Sie hatten das Recht und die Pflicht, die
Obrigkeit an die Erfiillung der sittlichen und sozialen Pilichten zu
mahnen. Sie hatten einen grofien Kreis von Kompentenzen. Die
Pfarrer wahlten sie freilich nicht in der heutigen Weise selbst,
aber sie hatten ein Einspracherecht. In Ziirich fand es Zwingli,
entgegen seinen fritheren viel demokratischeren Absichten, richtig,
der Obrigkeit immer groferen Anteil an der Leitung der Kirche
zu iibergeben, ja eine rechte Staatskirche zu schaffen, aber der
Sinn der Einrichtung war theokratisch, nicht staatsabsolutistisch. Die
Zwinglischen Kirchenpilegen waren keine lutherischen Konsistorien
und das Abendmahl war eine richtige Gemeindefeier. Die Ein-
ithrung der Reformation geschah iiberall unter Beiziehung des
christlichen Volkes, also auf demokratischem Wege.

Es wird also inmitten der weltlich-politischen Gemeinschait,
die zunéchst ein mehr aristokratisches Gepridge behilt, eine kirch-
lich-religiose Demokratie auigerichtet. Diese ist keineswegs auf
den ,Sonntag“ beschrankt, d. h. keineswegs blofi eine Kultgemein-
schait, sondern ist als eine Lebensgemeinschaft gedacht, die das
urchristliche Vorbild nie aus den Augen verliert. Man hat von
ihr gesagt, dass sie, besonders in der genferischen Form, einen
gewissen ,christlichen Sozialismus“ erstrebe. Sie beschaftigt sich
jedenfalls aufs stirkste nicht nur mit dem sittlichen Verhalten,
sondern auch mit dem sozialen Ergchen ihrer Glieder. Sie {ibt

unterworfen sein, dessen Beschliissen ihre Befehle weichen, dessen Majestit sie
ihre Gewalt unterordnen miissen. Wenn du, um Menschen zu Gefallen zu sein,
in eine Beleidigung dessen verfallen wolltest, um dessentwilien allein du Menschen
Gehorsam leistest, welch eine Verkehrtheit wire das! Der Herr ist der Konig
der Konige, der, wenn er seinen heiligen Mund Offnet, allein fiir alle und tiber
allen zu horen ist. Wir sind sodann den Menschen untertan, die uns vorgesetzt
sind, aber nur in ihm. Wenn sie etwas gegen ihn befehlen, so sei es null und
nichtig, auch lassen wir uns durch die ganze Majestat, mit der die Obrigkeit
ausgestattet ist, nicht hemmen, da dieser ja kein Unrecht geschieht, wenn sie von
der einzigartigen und wahrhaft hochsten Macht Gottes zur Ordnung gezwungen
wird . . .“

853



nicht nur eine weitgehende Armenpflege und Liebestitigkeit, son-
dern halt den ganzen Umiang dessen, was wir heute das soziale
Problem nennen, fiir ihr Arbeitsgebiet. Sie k@mpft gegen Spe-
kulation und Wucher, sie sorgt fiir Einfiilhrung neuer Industrien,
bekiimmert sich um die Regulierung des Zinsfufles und der Getreide-
preise; sie betrachtet vor allem das Eintreten fiir die Sache des
Volkes gegen die Obrigkeit als ihre vornehmste Pilicht. Das soll
die prophetische Aufgabe sein, die Zwingli besonders dem Pfarrer
zuweist. 1) '

Nichts ist bezeichnender fiir Wernles Methode, als dass er
AuBerungen Calvins, die diesen Geist verraten, ein ,Versehen®
nennt. Sie sind wohl in Wernles Augen ein Versehen, nicht fiir
Calvin!

Und nun frage ich wieder: wenn diese Demokratie dort ein-
gerichtet war, wo fiir die Reformation das Zentrum des Lebens
lag, konnte dann wohl die Riickwirkung auf das polifische Gebiet
ausbleiben? Musste nicht demokratischer Geist von dort aus das
ganze Denken und Handeln durchdringen? Nichts kann in dieser
Beziehung bedeutsamer sein, als dass jene puritanischen Pilger-
viter, die im Jahre 1620 nach den Kiisten der neuen Welt fuhren,
um dort Gott in Freiheit dienen zu konnen, und die dann die
Griinder der nordamerikanischen Republik wurden, auf ihrem Schiff
»Maiflower“ sofort einen dem kirchlichen nachgebildeten politischen
Kovenant, d. h. einen konstitutionellen Staatsvertrag einliihrten. Der
notwendige Ubergang von der einen Form der Demokratie zur
andern wird hier an einem weltgeschichtlichen Symbol klar.

Dazu kommen nun endlich auch direkte politische Anhalts-
punkte fiir eine solche weitere Entfaltung der Demokratie. Calvin
war freilich, wie jeder, der etwas von der Sache weif}, zugesteht,
nicht ein moderner Demokrat. Er empfiehlt als beste Form der
politischen Verfassung eine gemiBigte Aristokratie oder , Mischung
von Aristokratie und Demokratie“. Er hat Angst vor der unge-
ordneten Masse. Aber er hat auch Angst vor der Tyrannei eines
Einzelnen oder Weniger. Man verfehlt ein richtiges Urteil iiber
seine Haltung, wenn man ihn blof nach vorwdrts vergleicht, mit
einer absoluten Demokratie, und nicht auch nach riickwdrts, mit
dem monarchischen Absolutismus und verwandten Formen. Sein

1) Vrgf Choisy : L'Etat chrétien calviniste de Genéve.

854



Ideal ist von Kennern ein konstitutionelles genannt worden. Es
scheint ihm nach seinen eigenen Worten der ,wiinschenswerteste
Zustand zu sein, wenn die Hirten (d. h. die Obrigkeiten) durch
die gemeinsame Stimme des Volkes gewihlt und geschaffen wer-
den“. Auch die Erblichkeit des Konigtums scheint ihm nicht ,trés
convenable 2 la liberté“. Ein Ausdruck dieses konstitutionellen
Denkens ist die Schopfung der , Magistrats inférieurs“ d. h. unter-
geordneter, durch das Volk gewihlter Behorden, die das Recht
und die Pflicht haben, der Obrigkeit entgegenzutreten, wenn diese
sich gegen Recht und Freiheit des Volkes verfehlt. Diese Ein-
richtung !) hat theoretisch und praktisch eine gewaltige Wirkung
gehabt. Hier taucht doch ein gemifBigtes Revolutionsrecht auf.
Dieses wird von Zwingli noch ausdriicklicher anerkannt. ,So die
ganze Menge des Volkes einhelliglich oder der groBere Teil, so-
fern er vor Unrat sein mag, den Tyrannen abstofit, so ist’s mit
Gott.“ 2) Die Staatsordnung ruht schon nach Calvin auf einer gegen-
seitigen Verpflichtung von ,Haupt und Gliedern®, auf ,Gesetzen
und Vereinbarungen, durch die jeder wie durch einen Ziigel an
seine Berufung gebunden ist“. Nehmen wir noch dazu, dass gerade
die Genfer geistlichen Fiihrer stets zum ,Cri au peuple“ d. h. zu
einer Berufung auf die Stimme des Volkes, bereit waren, so haben
wir wohl alle wesentlichen Elemente, die mehr religiosen und die
mehr politischen, die zentralen und die peripherischen, bei ein-
ander, die jedem Unbefangenen zeigen miissen, wie Demokratie und
reformiertes Christentum urspriinglich und wesenhaft mit einander
verbunden sind.

Nun aber ist, in der uns leider gebotenen Kiirze, zu zeigen,
wie dieser demokratische Geist, besonders des Calvinismus, sich in
der Geschichte entfaltet hat. Wenn wir dies nicht tdten, so kénnte
man uns ja vorwerfen, wir setzten vage Mdoglichkeiten an Stelle
von geschichtlichen Wirklichkeiten.?)

1) Verg. Institutio, 4. Buch, 20. Kap., 31. Abschn.
. %) Kommentar zu Matth. 17, 25. )

8) Um dem Aufsatz nicht ein allzu gelehrtes Aussehen zu geben, gebe
ich meine Quellen nicht immer besonders an. Ich nenne darum hier die Werke,
aus denen ich vorwiegend geschopft:

Borgeaud: Etablissement et révision des constitutions.

Silvester Horne: A popular History of the Free Churches.

Troeltsch: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen II.B.

855



Diese Geschichte erhidlt nun also, da wir uns iiber den Begriff
der Demokratie verstindigt haben, eine anderes Gesicht als bei
Wernle.

Verfolgen wir denn in raschestem Fluge diesen gewaltigen
Strom der Freiheit, der vom Boden der Schweiz aus in die Welt
hinaus flieBt, dort durch Zufliisse grofier und grofler werdend und
doch immer derselbe Strom bleibend.

Bei der Schweiz selbst brauchen wir uns nun nicht mehr lange
aufzuhalten. Hier den grundlegenden reformierten Einfluss iibersehen
kann man nur infolge des Gesetzes, dass man, wenn man im
Walde lebt, ob lauter Biumen den Wald nicht sieht. Man mag sich
allerdings nicht ohne Grund iiber die Tatsache wundern, dass die
demokratischen Elemente der schweizerischen Reformation gerade
auf schweizerischem Boden jahrhundertelang nicht zu einer radikalen
Entialtung gelangten, dass vielmehr andere Lander hierin die Fiih-
rung bekamen. Freilich ist diese Tatsache, die fiir uns beschdmend
sein mag, bei weitem noch kein Beweis gegen den demokratischen
Sinn des reformierten Christentums. Es ist in der Geschichte oft
genug vorgekommen, dass eine geistige Bewegung auf dem Boden,
der ihre Entstehung und erste Entfaltung gesehen, einer gewissen
Erstarrung verfiel. Dies mag in unserem Falle teilweise dadurch
erklart werden, dass jene demokratischen Elemente in der Schweiz
nicht durch ihren &dufiersten Gegensatz zur vollen Entfaltung ge-
zwungen wurden, wie er in Frankreich und England in Gestalt
des fiirstlichen Absolutismus auftrat. Wir hatten und behielten eine
mehr konservative Demokratie. Dass diese aber in der reformierten
Schweiz auf dem reformierten Geiste ruhte, wird doch wohl niemand
zu bestreiten wagen. Es ist der Geist, den der Geschichtsschreiber
des calvinistischen Genferstaates folgendermafien beschreibt: ,Le
calvinisme est animé d’un grand esprit d’égalité, de justice et de
solidarité¢ sociales. La personne et l'activité de I'homme étant ...

Troeltsch: Protestantismus und protestantische Kirche in der Neuzeit. (In
Hinneberg : Kultur der Gegenwart, 1, 4.)

Méaly: Les Publicistes de la Réforme sous Francois II et Charles IX.

Foster: The Political Theories of Calvinists before the Puritan Exodus to
America (The American Historical Review. April 1916. Vol. XXI. Nr. 3.)

Dazu die in Wissen und Leben, Nr. 13, S. 532, angegebene Literatur.

Auch die schone Schrift von Horace Micheli: Christianisme et Démocratie
soll hier angefiihrt werden.

856



sous la dépendance immédiate de Dieu et de sa parole, il s’en
suit que tous les hommes sont également obligés envers Dieu et
sont égaux devant sa loi. Aucun n’est capable de faire le bien
que par un don de Dieu, par une communication de son Esprit.
Puisqu’il en est ainsi, aucun homme n’aura par lui-méme le droit de
dominer sur les autres. L’autorité appartient a Dieu seul, et il
n’y a pas d’acception de personnes devant Dieu. Cette égalité
fondamentale devant Dieu et devant sa loi a pour conséquence
que lautorité des parents sur les enfants, des magistrats sur les
sujets et méme des hommes de science et de talent sur ceux qui
en sont dépourvus, n’appartient pas en propre a ceux qui la dé-
tiennent: elle appartient & Dieu, qui 'exerce par eux. En consé-
quence elle sera suspendue aussitét qu’ils en abuseront ou qu’ils
en useront contrairement 4 la volonté et au conseil de Dieu.
...Et cependant, si l'esprit calviniste est un esprit de justice
et d’égalité, ce n’est pas qu'il soit un esprit niveleur; il reconnait les
différences naturelles, les inégalités providentielles, les charismes
spéciaux, les vocations exceptionnelles, les talents extraordinaires.
Seulement ces inégalités ne constituent pas, a son sens, des droits
pour celui qui en bénéficie, elles lui imposent des services. Le
calvinisme a donné aux hommes de toute condition le sentiment
de leur solidarité dans leurs obligations morales et dans leur res-
ponsabilité vis-a-vis de Dieu.“?') Dieser Geist, der auch der der
Zwinglischen Reformation ist, hat, wenn auch natiirlich auf sehr
unvollkommene Weise, in unserm Volke gelebt und ihm sein Be-
stes gegeben. Dass er auch bei uns unter bestimmten Bedingungen
revolutiondre Gestalt annehmen konnte, beweist die biindnerische
Geschichte. Als dann die Bewegung kam, aus der die neue Schweiz
hervorgegangen ist, da war jener Geist stark mit am Werke. Dass
Rousseau doch ein Sohn Calvins ist, soll spiter gezeigt werden.
Nicht weniger bezeichnend aber ist wohl, dass die zwei groften
Denker der neueren Schweiz: Alexandre Vinet und Charles Secrétan,
beide Verkiindiger der Freiheit und beide Calvinisten sind.
Wandern wir dann iiber die Schweiz hinaus, so kommen wir
zuerst nach Frankreich zu dem edlen Geschlecht der Huguenotten.
Diese besitzen schon um die Mitte des Jahrhunderts ein kirchliches

1) Choisy: L'Etat chrétien S, 489 f.

857



Reprasentativsystem durchaus demokratischer Art. Sie sind freilich
noch streng loyal und iiben gegeniiber den Verfolgungen, die
sie durch das Konigtum erfahren, nur das Recht des ,passiven
Widerstandes®, d. h. die duldende Annahme des Martyriums unter
religiosem Protest. Es bedarf aber nur eines starken Stofles, um
den im Calvinismus lebenden Geist der Freiheit aufzuwecken.
Diesen AnstoB gibt vor allem die Bartholomdusnacht. Nun quillt
aus der Mitte des Huguenottentums auf einmal eine ganze
Flut von politischen Streitschriften auf, in denen alle wesentlichen
Grundsdtze der modernen politischen Freiheit mit voller Klarheit
und Kraft ausgesprochen werden. Es kommt Theodor Beza, Cal-
vins Nachiolger selbst, mit seiner Schrilt De jure magistratuum
(Uber das Recht der Obrigkeiten), es kommt Hotmann mit seiner be-
rithmten Franco-Gallia, es kommt Du Plessis-Mornay mit seinen
Vindiciae contra tyrannos (Rechtsanspruch gegen die Tyrannen) und
mit ihnen eine ganze Schar von politischen Tagesschriftstellern
von gleicher Gesinnung. Thnen allen sind gewisse wesentliche Be-
hauptungen gemeinsam. Es wird aus dem passiven Widerstand
gegen die Fiirsten ein aktiver. Schon Beza hilt den ,Tyrannen-
mord“ fiir erlaubt. ,Ich kann die Meinung derer nicht gut finden,
die ohne Unterschied noch Ausnahme alle Tyrannenmérder ver-
urteilen“. In den Mittelpunkt der Betrachtung riickt {iberall der
Gedanke, dass das Verhiltnis zwischen Obrigkeit und Volk auf
einem Kontrakt beruhe. ,Der Konig und sein Reich sind anein-
ander notwendig gebunden durch gegenseitige Achtung und wechsel-
seitige Verpflichtung. — Wie der Erzieher fiir den Zoégling, so ist
das Volk nicht geschaffen und untertan gemacht um des Koénigs
willen, sondern vielmehr der Konig eingesetzt um des Volkes
willen... Denn das Volk kann wohl ohne Konig existieren, aber
man wird keinen Konig finden oder auch nur sich vorstellen kon-
nen, der ohne Volk zu bestehen vermdchte. Dass die Souverinitét
damit auf das Volk iibergeht, liegt auf der Hand. Thm allein gebiihrt,
heifit es nun, der Titel: Majesté. Der Wille des Volkes aber kommt
zum Ausdruck im Gesetz. ,Jede Obrigkeit, so hoch sie stehe, ist
nichts anderes als ein beseeltes und redendes Gesetz. Die Obrig-
keiten sollen sich auch erinnern, dass sie zwar von Gott eingesetzt,
aber vom Volke eingerichtet sind. Es ist in Wirklichkeit das Volk,
von dem sie all ihre Macht haben. Man beachte wie hier Gott

858



und das Volk zusammengebunden sind! Das ist das religits-poli-
tische Grundmotiv des Calvinismus,

Damit beantwortet sich von selbst die Frage, ob diese Huge-
notten die franzosische Revolution verhindert hatten oder sie vor-
bereitet haben. Gewiss hitte es keine franzosische Revolution
gegeben, wenn Frankreich ein konstitutioneller Staat nach dem
Sinn der Huguenotten geworden wire. Aber da es das nicht
geworden ist, so sind sie die stirksten Vorbereiter der Revolution
geworden. Ein beriihmter hugenottischer Theologe, Jurieu, ist
einer der heftigsten Bekdmpfer des Absolutismus Ludwigs XIV.
gewesen. So wird gegen Wernle, den Protestanten, Faguet, der
Katholik, recht behalten, der erkldart, dass diese alten Hugenotten
die #ltesten Republikaner Frankreichs gewesen seien.

Diese genferisch-hugenottischen Lehren nun verbreiten sich
iiber die ganze reformierte Welt. Neben der geschilderten Litera-
tur, die gewaltigen Absatz findet, werden besonders Bezas Bibel-
ausgaben ihre Triger. Sie ergreifen die Zahllosen aus allen Lin-
dern, die in Genf Ausbildung oder Anregung empfangen. So
wandern sie nach den Niederlander:. Wilhelm von Oranien, der
in Genf studiert hatte, steht im Briefwechsel mit dem Verfasser
der Vindiciae, der ihn zu seinem Vorgehen gegen den spanischen
Konig ermuntert. Ich denke, calvinistischer Geist werde an dem
Kampi der Niederlinder gegen Spanien seinen Teil gehabt haben.
Die Theorien, die in diesem Kampfe von seiten der Holldnder
entwickelt werden, sind ganz und gar die vorhin dargestellten,
Die Duitch Declaration of Independence (1581) wiederholt sie in
Sitzen wie die folgenden: ,Ein Fiirst ist von Gott als Herrscher
des Volkes eingesetzt, um dieses vor Bedriickung zu schiitzen. ...
Gott hat das Volk nicht geschaffen, um Sklave der Fiirsten zu
sein .... sondern vielmehr den Fiirsten um des Volkes willen. ...
Wenn er es unterdriickt, dann ist er nicht ldnger ein Fiirst, sondern
ein Tyrann.“ Gerade in Holland hat die reformierte Kirchenver-
fassung das Gemeindeprinzip besonders stark betont. Holland end-
lich ist eines der Linder, wo am f{rithesten die Gedanken des poli-
tischen Liberalismus in aufsehenerregender Weise verkiindigt werden;
ich erinnere nur an Hugo Grotius und Spinoza. Kurz, es ist schwer
zu sagen, inwiefern hier der demokratische Einfluss des Calvinismus
vermisst werde. Er hatte hier blof§ weniger nach innen zu kiampfen.

859



In England und Schoitland sodann ist der Sachverhalt so
klar, dass dariiber nicht mehr viel zu sagen ist. Auch hier setzt
die calvinistische Demokratie auf dem kirchlichen Gebiete ein. Sie
weist die Einmischung des Staates in die religiésen Angelegenheiten
zuriick und fordert kirchliche Autonomie, Fiir deren Sian hat der Erz-
bischof Whitgift das bezeichnende Wort gefunden, wenn er Beza vor-
wirft, dass er die Genfer Ordnung ,allen Kirchen aufdriangen und eine
Demokratie einfiihren wolle“. Der Mann hat, gerade als Gegner, den
Calvinismus verstanden. So hat wohl auch ein anderer Todfeind des
Calvinismus, Konig Jakob L., richtig gesehen, wenn er erklarte; , Schot-
tisches (d. h. nach dem Genfer Muster gebildetes) Presbyterialregiment
geht mit dem Konigtum zusammen wie Gott mit dem Teufel.“ Auch
in Schottland und England schreitet der Calvinismus zum aktiven
Widerstand fort und bringt zuletzt den Konig aufs Schaffot, ganz
im Geist des alten Testaments. Dass der Mann, der das vor allem
durchgesetzt hat, Oliver Cronwell, ein echter Calvinist war, kann
doch wohl keiner leugnen, der seine Letfers and Speeches gelesen
hat. Er hat zuletzt eine Art Konigtum ausgeiibt, aber er hat dies
als seine individuelle Berufung, einen Ausnahmezustand, betrachtet,
und nie, weder in seiner Praxis noch in seiner Theorie, die Grund-
iiberzeugung verleugnet, die sein Leben getragen hat, dass Christus
und das Volk zusammengehtren und dass das Volk Gottes Aug-
apiel sei. Der beste Kommentar zu dem Wesen und Wollen dieses
gewaltigen Mannes sind die Schriften seines Sekretdrs und Freun-
des Milton, worin die ganze religios-demokratische Gedankenwelt
des alten Calvinismus schlieflich den hinreiflendsten Ausdruck
findet.

Uber diese ganz unbestreitbare Tatsache, die Verbindung von
Protestantismus und Demokratie in dieser grofien schopierischen
Bewegung mag man hinwegzukommen versuchen, indem man er-
klart, hier sei tduferischer Geist in den ,echten* Calvinismus ein-
gedrungen. Es ist natiirlich zuzugeben, dass eine soiche Mischung
der beiden Denkweisen damals vielfach stattgefunden hat. Aber
diese Tatsache beweist eben nur wieder, dass zwischen Calvinis-
mus und Téaufertum von Anbeginn eine Verwandtschaft bestand.
Die Erbitterung, womit sie sich bekdmpfen, spricht fiir, nicht gegen
diese These: es ist eben Kampf unter Verwandten! Nichts kann
falscher sein, als wenn man das Taufertum auf die eine Seite stellt

860



und dann Luthertum und reformiertes Christentum vereinigt auf
die andere Seite. Das mag taktisch ratsam erscheinen, aber es
entspricht nicht dem wahren Charakter dieser Bewegungen. Viel-
mehr gehort das Tdufertum seinem innersten Wesen nach auf die
Seite des reformierten Christentums und bildet mit diesem eine
Ausprdgung des Christentums, die dem Luthertum entgegengesetzt ist.

Im Freikirchenfum tritt diese Ahnlichkeit besonders deutlich
hervor. Dass dieses nur in der reformierten Welt eine grofie Ent-
wicklung gefunden hat, kann nicht bestritten werden. Aber der
Boden, auf dem es ruht, ist mit nichten blof das tiuferische
Prinzip, sondern das den Calvinisten mit den Tdufern gemeinsame:
die Kirche soll vom Staate frei sein. Man hat gar kein Recht, blof
die Presbyterialverfassung als echt calvinistisch gelten zu lassen.
Ich denke, der Umstand, dass bei uns gerade Genf in der neuesten
Zeit mit der Bildung einer ganz und gar auf dem Prinzip der
Freiwilligkeit beruhenden Kirche vorangegangen ist, sagt wieder
deutlich genug, was echt calvinistisch ist oder nicht?).

Endlich Amerika, von dem Wernle ganz filschlicherweise be-
hauptet, ich hitte es als einziges Beispiel von demokratischer Wirkung
des Calvinismus angefiihrt. Er versucht auch hier die Methode,
diese Deutung auf Grund der Tatsache zu bestreiten, dass jene
Wertung auch hier nicht auf vollig ideale Weise hervorgetreten ist.
Ich koénnte thn auf Laboulaye, den Geschichtsschreiber Nordamerikas,
auf Webers, Fosters Forschungen hinweisen, auf das Zeugnis von
Minnern also, die von diesen Dingen etwas verstehen, kénnte die
einmiitige Uberzeugung aller Amerikaner aufrufen, dass es der Geist
jener Pilgerviter gewesen sei, aus dem ihre demokratische Republik
erwachsen und koénnte es dabei bewenden lassen. Doch will
ich hinzufiigen, dass gerade die religios-demokratische Literatur
des Calvinismus in den Kolonien Neu-Englands sehr verbreitet
war, dass es dort nirgends mehr zu einer Staatskirche gekommen
ist, dass man trotz gewissen Riickfillen in die Unduldsamkeit doch

1) Das dem Freikirchentum zugrunde liegende Prinzip ist am besten in
einer im Jahre 1616 Jakob I. iiberreichten Petition ausgedriickt: es ist das Recht
auf ,spiritual administration and government in itself and over itself by the common
and free consent of the people, independently and immediately under Christ.
Diese Formel: ,Durch die gemecinsame und freie Zustimmung des Volkes“ mit
der folgenden religisen Begriindung bezeichnet wundervoll das Ineinanderfliefien
kirchlicher, religioser und politischer Demokratie.

861



bald dazu gelangt ist, in einer freien Vereinigung von ver-
schiedenartigen religiosen Gemeinschaiten innerhalb der gleichen
politischen Gemeinschaft das feste Ideal zu sehen. Vor allem aber
weise ich auf das Eine hin, das fiir jeden feststeht, der die Ver-
einigten Staaten nicht bloffi aus den Zeitungen kennt: alles, was
in dieser michtigen Demokratie Grofites und Bestes ist, was sie
im Tiefsten zusammenhdlt, das trigt den Stempel jenes Geistes,
dessen Losung ist: Gott und das Volk!1)

Es dient zur Beleuchtung des Gesagten, wenn wir noch hinzu-
fiigen, dass, wo in Deutschland jene neuen Ideen auftreten, Refor-
mierte ihre Triger sind. Althusius ist der Bekannteste unter ihnen.
Das Luthertum konnte sie weder hervorbringen, noch ertragen.

Jene demokratischen Calvinisten sind es gewesen, die mit ihren
,Erkldrungen der Biirgerrechte“ (declarations of rights) das Vorbild
fiir die Droits de 'homme der franzosischen Revolution gegeben
haben, diese aber sind der Posaunenstoss gewesen, mit dem die
moderne politische Demokratie ihren Feldzug beginnt. So geht der
dltere Calvinismus in die neue Zeit iiber.

An dieser Stelle aber machen nun einige Geschichtsschreiber,
zu denen auch Wernle gehort, einen tiefen Schnitt. Sie sagen,
hier beginne ein neues Zeitalter, das der Aufklarung. Die Ideen, die
jetzt in den Vordergrund riickien, besonders die der natiirlichen
Gleichheit der Menschen, verbunden mit der Voraussetzung ihrer
natiirlichen Giite, stammten nicht aus dem Evangelium, jedenfalls
nicht aus den reformatorischen Gedanken, sondern aus dem soge-
nannten Naturrecht, das seinerseits von der Antike, besonders von
der Lehre der Stoa herkomme. Dieses Denken der Aufkldrung
habe die neue Zeit geschaffen, die Reformation gehore mehr zum
Mittelalter, dessen Abschluss sie bilde.

Ich kann mich nun natiirlich nicht mehr auf eine ausfiihrliche
Erorterung dieses geschichtlichen Problems einlassen, sondern muss
mich damit begniigen, meine Ansicht auszusprechen und die Be-
griindung wenigstens anzudeuten.

Es ist gewiss richtig, dass die Theorien der modernen Demo-
kratie Ofters ohne christliche Begriindung auftreten. Aber es zeugte

1) Uber die bedeutsamen Beziehungen zwischen der nordamerikanischen
und schweizerischen Demokratie vergleiche William Rappard: Notre Grande
République sweur.

862



von ungeschichtlichem Denken, wenn man darob iibersihe, dass
sie auf religiosem Boden gewachsen sind. Ist es doch geradezu
eine der Grundtatsachen aller Geschichte, dass grosse Ideen sich
von dem Stamm, auf dem sie gewachsen sind und der meistens
die Religion ist, ablosen und selbstindige Geltung erlangen, bis
der Kreislauf erfiillt ist und sie von neuem in die Tiefe tauchen
miissen, um wieder frische Kraft zu gewinnen. Es kann, wie
schon frither bemerkt wurde, vorkommen, dass sie dabei ins Gegen-
teil des urspriinglichen Sinns umzuschlagen scheinen, aber dem
aufmerksamen Auge entgeht der innere Zusammenhang nicht. Das
gilt auch von dem Verhiltnis gewisser modern-demokratischer Ideen
zum Calvinismus. Gewiss sehen jene anders aus, als in der Zeit
ihrer religitsen Jugend, aber die Verwandtschaft verleugnet sich
fiir den nicht, der einen Blick fiir geistige Genealogie hat. Man
muss diese Verwandtschaft nur nicht am falschen Orte suchen. Ob
die Reformatoren die Erbsiinde annehmen und die modernen
Demokraten nicht, das ist durchaus nicht der Punkt, auf den es
ankommt. Die Demokratie des reformierten Protestantismus stammt
aus dem gewaltigen Drang, die ganze Welt dem heiligen Willen
Gottes untertan zu machen, die moderne Demokratie, besonders
die auf dem Boden der reformierten Welt entstandene, ruht auf
dem Glauben an den Wert und die Mdoglichkeit einer wahrhaft
sittlichen Gestaltung des politischen Lebens. Sie geht dabei aus
von der sittlichen Gleichheit der Menschen, aber diese ist eine
Tochter jener religiosen Gleichheit, die der reformierte Protestan-
tismus so stark betont. An eine urspriingliche Vollkommenheit
der Menschennatur glaubt auch die Reformation, auf der andern
Seite weil Rousseau, dass diese durch die Kultur verderbt worden
ist. Vollends ist von dem Staatsvertrag jener alten Calvinisten zu
dem Rousseauschen nur ein Schritt. Die Grundanschauung ist
gleich. Es bleibt dabei: Rousseau ist ein spitgeborner Sohn
Calvins. Kurz, die Ahnlichkeit ist viel grosser als die Verschieden-
heit. Diese Demokratie bezieht im Grunde immer noch aus ihrer
religiosen Wurzel Sinn und Kraft, auch wenn sie es oft nicht weifl.
Man sieht ja heute, wie wenig sie bestehen kann, wo sie nicht
von einem tiefen Idealismus getragen wird. Sie bekommt von dort-
her ihr Glut. Mogen die ldeen der Aufklirung in den Formeln
der Demokratie des achtzehnten und neunzehnten Jahrhunderts vor-

863



wiegen, die Krait ihrer Verwirklichung kommt von jener Tiefe her.
Es ist merkwiirdig, dass Juristen und National6konomen, wie Jellinek,
Weber und Fleiner, dies den Theologen sagen miissen. Und noch
merkwiirdiger ist vielleicht, wenn Friedrich Nietzsche es uns sagen
muss. Es ist bekanntlich einer seiner Hauptsitze, dass die ganze
moderne Demokratie aus dem Christentum stamme, eine Erfiillung
des Christentums sei. Man mag Nietzsche als Zeugen nun viel-
leicht verichtiich ablehnen, wo es sich um solche Dinge handelt,
aber abgesehen davon, dass dazu iiberhaupt kein Anlass ist, muss
bedacht werden, dass Nietzsches Urteil hier gerade als das eines
Gegners Wert hat. Er hat mit den Augen des Hasses und darum
scharf gesehen. FEr verstand wohl auch besonders gut, dass
das Gleichheitsideal seine Kraft und Glut nicht aus der Natur,
sondern aus der Geschichte bezieht. Nietzsche besal auch in
hohem Grade eine Fihigkeit, ohne die man sich in der Geistes-
geschichte nicht zurechifindet: er verstand die 7ypen der verschie-
denen Denkweisen zu unterscheiden und sie an ihren besondern
Ort zu stellen. Dazu diente ihm (und muss uns allen dienen) vor
allem die Vergleichung und zwar eine von der Vogelperspektive
aus. Anders wird man Christentum und Heidentum, Katholizismus
und Protestantismus, reformiertes und lutherisches Christentum nie
richtig auseinanderhalten konnen. So muss man vor allem auf
das Luthertum achten, auf seine besondere Art, seine Weise, so-
ziale und politische Dinge zu behandeln, dann springt die von uns
geschilderte Eigenart besonders des Calvinismus in die Augen.

Es bleibt dabei: Die beste Freiheit unserer modernen Welt
stammt zuletzt aus jener tiefsten Befreiung der Seele, die dadurch
zustande kam, dass sie an Gott allein gebunden wurde, an den
Gott, der sich dem Gewissen kund tut.

Ubrigens ist der Calvinismus nicht gestorben und blof in seinen
Nachkommen vorhanden. Er lebt und beweist seine alte Art. Ich
habe in dieser Beziehung von ihm schon in meinem letzten Aui-
satz geredet. Was ihn heute kennzeichnet, gerade auch im Gegen-
satz zum Luthertum, das ist sein Glaube, dass es moglich sei, die
Welt dem Willen Gottes in Freiheit zu erobern, rein ethisch aus-
gedriickt: alles Leben der Menschen, so auch das politische und
soziale, der sittlichen Forderung gemifi zu gestalten. Auf diesem
Boden ist zuerst in der neueren Zeit ein , christlicher Sozialismus* ent-

864



standen; hier leben am stirksten die neuen Ideale des internationalen
I.ebens, hier hat der Kampi gegen das Laster seine michtigsten
Vorkdmpfer gefunden. Das alte Soli Deo gloria miindet gerade hier
am stirksten in die Bitte aus: ,Dein Reich komme!“ 1)

Der Geist, der einmal von der Schweiz ausgegangen ist, bleibt
trotz der Bestreitung durch schweizerische Theologen eine der
michtigsten Stromquellen der Freiheit in der abendldndischen Wel.
Das Wort, das der zweite Prdsident der Vereinigten Staaten, John
Addams, gesprochen hat, besitzt eine weltgeschichtliche Wahrheit:
»Lasset mir Genf nicht vergessen oder verachtet sein. Religiose
Freiheit (in die Addams jedenialls politische einschliefit), ist ihr
dankbare Achtung schuldig, trotz Servet!“

Aber was bedeutet fiir uns diese ganze Erorterung, fiir uns,
die wir doch nicht geschichtliche Studien machen, sondern das
Problem der heutigen und kiinftigen Schweiz bedenken wollen?

Ich mochte zunichst hervorheben, was diese Erorterungen
nicht wollen.

Selbstverstindlich hat man mir, trotz meinen entgegengesetzten
Versicherungen, vorgeworien, ich wolle den alten Streit zwischen
Luther und den Reformierten wieder auiwecken. Wer nun etwas
von mir weil, wie diese Gegner, der weifi auch, dass ich ganz
andere Ziele habe und namentlich, dass nicht Streit mein Ziel ist,
sondern Friede, aber freilich tiefbegriindeter Friede, und Streit blo8,
soweit er zum Frieden noétig ist. Ich moéchte, wie ich schon in
meinem letzten Aufsatz erkldrte, auf einen Boden gelangen, der
iiber all diesen Unterschieden liegt, der sie alle versdhnt.

1) Wenn man damit den Geist des modernen Luthertums vergleichen will,
dann lese man Friedrich Naumanns Briefe idber Religion oder Siegmund Rauhs
Deutsches Christentum.

Gegen diesen sozialen Grundzug die Webersche These anzufiihren, dass
der Calvinismus die Bildung des kapitalistischen Geistes begiinstigt habe, heifit
diese ginziich mifiverstehen. Nie ist es Weber eingefallen, zu behaupten, dass
der Kapitalismus den Absichten des Calvinismus irgendwie entspreche. Er be-
hauptet bloB, dass die Befreiung der Geister von der mittelalterlichen Askese
und die Entbindung michtiger Tatkraft und Arbeitstreue, wie sie der Protestan-
tismus, im besonderen der Calvinismus, bewirkt, die kapitalistische Entwicklung,
die ihrerseits ganz andern Motiven gehorchte, habe ermoglichen helfen. Daraus
schlieBen, dass zwischen Kapitalismus und Calvinismus innere Verwandtschaft
bestehe, wire das gleiche, wie wenn man dies von Militarismus und Christentum
behauptete. Denn auch der Militarismus bezieht seine Kraft teilweise aus Motiven,
die das Christentum erzeugt hat, freilich nicht fiir den Krieg!

865



Da wir nun einmal von der Vergangenheit herkommen, SO
moge der religibse Fiihrer jener alten Pilgerviter, Robinson, fiir
mich sprechen:

,lch kann den Zustand der reformierten Kirchen nicht genug beklagen,
welche zu einem Abschlusse in der Religion gekommen sind und jetzt nicht
iiber die Werkzeuge ihrer Reformation hinausgehen wollen. Die Lutheraner
bleiben bei Luther, die Calvinisten bei Calvin stehen; aber wenn auch diese
Minner zu ihrer Zeit brennende und scheinende Lichter gewesen, so sind sie
doch nicht in den ganzen Ratschluss Gottes eingedrungen und sie wiirden, wenn
sie jetzt lebten, ebenso willig weitere Erleuchtung annehmen, wie damals die
zuerst empfangene.®

Warum habe ich denn diesen Unterschied hervorgehoben ? Eben
um jenes hoheren Zieles willen. Es muss Klarheit dariiber werden,
wohin wir treiben. Was ich unter uns beobachte, das ist nicht etwa
eine Bewegung auf jene hohere Einheit hin, sondern eine nach
der einen Seite des von mir geschilderten Gegensatzes, nach dem
Neuluthertum hin. Man weifl dabei aber oft nicht, worum es sich
handelt, erkennt den Geist nicht, der hier waltet, wirit altes, edles
Erbgut achtlos weg und untergrdbt damit den Grund, der allein
eine selbstindige, wertvolle und eigenartige Schweiz tragen kann.
Ich mahne zur Klarheit: wenn man wirklich auf jener Bahn weiter
gehen will, so tue man es, aber mit hellem Bewusstsein, sonst
aber mache man Halt und kehre um.

Ein zweites sollen diese Auseinandersetzungen zeigen. Wenn
es sich so verhielte, dass unsere schweizerische Reformation so
wenig Eigenart entfaltet hitte, dann fiele damit auch ein Stiick
Eigenart der Schweiz weg, ihre Geschichte verlére viel von ihrer
Bedeutsamkeit. Wenn wir das nun im Namen der geschichtlichen
Wahrheit einfach zugeben miissten, so hitten wir uns darin zu
finden. Aber wenn es nur eine bestimmte, befangene Denkweise
wire, die uns dergestalt etwas von unserm besten Eigenleben
nidhme, dann miissten wir zum Aufsehen mahnen. Denn wir hétien
auch eine Untergrabung der Schweiz vor uns. Also Klarheit!

Diese geschichtliche Erérterung, die immer nur eine Anregung
sein will, mag uns aber noch einmal gezeigt haben, wo die tiefen
Quellen liegen, aus denen das geistige Werden und Schaffen der
Volker und die wahre geschichtliche GroBe flieBen, eine Grofie,
die nichts nach dem Quantum fragt. Ich meine, die Vertiefung
in diese Tatsachen sei gegenwirtig von der hdchsten Bedeutung

866



fiir die Neuorientierung des politischen Lebens aller Volker, beson-
ders aber der Schweiz. Es tritt uns daraus vor allem die Wahrheit
entgegen, dass es der Geist ist, der das wahrhait Grofle schafit.
Meine ich nun etwa doch, wir sollten zum alten Calvinismus
zuriickkehren, sollten vielleicht eine Theokratie nach dem Muster
Genfs aufzurichten versuchen? Ich wiederhole, dafl mir jeder
Gedanke an eine Restauration vergangener Lebensformen und Denk-
weisen fern liegt. Wir miissen kriftig und kithn vorwdrts, in
immer groflere Freiheit hinein, freilich im Zusammenhang mit
dem Erbe der Vergangenheit. Jeder von uns hat dabei wohi
seine besondere Zukunftshoffnung. Ich habe die meinige, habe
nie ein Hehl daraus gemacht, betrachte sie freilich auch nicht als
fertig, sondern lasse sie unaufhorlich sich verjiingen, vertiefen,
verbessern. Was ich Aier sagen will, ist eben nur dies eine: unsere
Demokratie mufi auf Grundlagen ruhen, die ihr entsprechen und
nicht widersprechen. Sie ist gebunden an einen bestimmten Geist,
einen bestimmten sittlichen, politischen Glauben. Sie lebt von der
Idee und wird nur im Dienst der Idee grofl. Sie mufl ihre Seele
neu gewinnen und sie verlieren an das, was gréfier ist als sie.

M1

Hier wiirde ich nun gerne schliefen. Aber es folgt der
Tragddie nun noch ein Satyrspiel. Der Zufall hat es gefiigt (oder
ist es doch kein Zufall?), dass aus derselben Basler theologischen
Fakultdt noch ein dritter gegen mich angeritten ist. Es ist nach
den beiden Historikern der Professor fiir systematische und prak-
tische Theologie daselbst, das heifit der Mann, der einen groflen
Teil der schweizerischen Pfarrer in den religiosen und ethischen
Sinn des Christentums und dazu in die Praxis des Pfarramtes ein-
fithren soll. Sein Name ist Johannes Wendland. Er hat nicht
in Wissen und Leben, sondern in einer der angesehensten deutschen
Zeitschriften, den Preufischen Jahrbiichern, einen Aufsatz ver-
oifentlicht, der den bezeichnenden Titel trigt: ,Politik und Moral
in Deutschland und in der Schweiz“.!) Der Hauptgegenstand des
angesammelten Zornes, der darin ausgeschiittet wird, bin ich
Armster. Das Ganze ist nach Stii und Ton von einer sittlichen

1y Vergl. Preupische Jahrbiicher 1916, Band 164, Heft 1.

867



Minderwertigkeit, die es sogar unter den Friichten, die im Garten
der rabies theologorum wachsen, zu einer skandalgsen Ausnahme
macht. Es fillt mir darum schwer, davon auch nur zu reden.
Unter andern Umstidnden hétte ich diesen Erguss behandelt, wie
viele andere seiner Art. Aber nun trifft es sich, dass er in den
Zusammenhang dieser Auseinandersetzung mit den Basler Theo-
logen filit und darin eine gewisse Bedeutung hat. Ich kann es
also fast nicht vermeiden, darauf einzugehen, will es aber wirklich
nur soweit tun, als der Zusammenhang es fordert und alles iibrige
stehen lassen. Der Leser dieses Aufsatzes mag sich selbst davon
iiberzeugen, wenn er mir nicht glaubt. Ich sage also von dem
ganzen Machwerk Herrn Wendlands nur dies: ein Professor der
Theologie sollte sich schimen, so etwas geschrieben zu haben,
und gehe zu dem iiber, was hier allein in Frage kommt.
Zweierlei scheint mir an diesem Dokument bezeichnend zu sein.
Da ist einmal Herr Wendlands Verhalten gegeniiber der
Schweiz. Erist nimlich Reichsdeutscher, nicht blofl ,auch Deutscher
und hat neben sich in der gleichen Fakultit noch sechs reichs-
deutsche Kollegen. Nun sollte man meinen, bei der ganzen heutigen
Lage der Schweiz, bei der starken Spannung, die auch in Basel
herrscht, wire es fiir einen reichsdeutschen Professor unter uns
selbstverstandlich, dass er sich literarischer Auflerungen iiber schwei-
zerische Politik und schweizerisches politisches Denken enthielte,
jedenfalls dann, wenn diese AuBerungen abschitziger Art und der
nationalen Parteistellung entsprungen sind. Auch die allfdllige
Erregung iiber mein ,Votum*“ bote keinen Grund fiir ein solches Auf-
treten, besonders wenn schon neben verschiedenen andern auch zwei
schweizerische Kollegen der gleichen Fakultit gegen mich zu Felde
gezogen waren. Nein, dieser Gast im Schweizerhause geht hin
und stellt seinen Landsleuten in einer der gelesensten deutschen
Zeitschriften die Leute vor, die bei uns gewagt haben, eine andere
Meinung iiber den Krieg zu vertreten, als die in regierungsfrommen
deutschen Kreisen {ibliche. Dass er dabei Leute nebeneinander
stellt, die nichts miteinander zu tun haben, gehort zur ganzen
Methode, dass auch Nichtschweizer als Schweizer mitlaufen,
zeugt von der in dem Aufsatz so vielgenannten ,deutschen Griind-
lichkeit“ des Verfassers und dass Spitteler, der nach seiner Mei-
nung nun politisch ,Erledigte“, einen besonders starken Guf

868



bekommt, versteht sich von selbst und wird diesen nicht aufregen.
Bedenklich ist, dass das Ganze als Denunziation wirki. Wir miissen
in den Augen derjenigen Leser, die dem liebenswiirdigen Kollegen
glauben, nicht nur als armselige Tropfe im allgemeinen, sondern auch
als arge Deutschieinde dastehen. Da gilt nur eine Alternative:
Entweder hat Herr Wendland diese Wirkung gewollt, also eine
bewusste Denunziation geschrieben, dann braucht dariiber nichts
weiter gesagt zu werden, oder er hat nicht gemerkt, dass er tat-
sichlich eine schrieb, dann braucht darfiber weiter auch nichts
gesagt zu werden! Trotzdem ist mir das Bedeutsame daran etwas
anderes. Es tritt aus dem Vorgehen von Herrn Wendland der
Versuch hervor, solche Schweizer, die in diesen Zeiten mit einem
Urteil hervorgetreten sind, das nicht dem reichsdeuischen Durch-
schnittsurteil entspricht, dem reichsdeutschen Publikum anzuzeigen.
Das 148t mich nun ganz kiihl, soweit meine Person in Frage
kommt, aber es berithrt mein schweizerisches Ehrgefiihl und meinen
schweizerischen Freiheitsstolz. Wenn das Vorgehen Herrn Wend-
lands ein vereinzelter Fall wire, so konnte man es mit Still-
schweigen tibergehen, aber es ist ein Teil eines Systemes, dessen
Arbeit auch sonst zu spiiren war. Da heifit es, ein ganz kraftiges
Halt gebieten. Vorlaufig sind wir im Schweizerhause noch daheim
und wollen es zeigen.

Vielleicht noch weniger ertraglich ist die Art, wie Herr Wend-
land iiber ,Politik und Moral in der Schweiz“ urteilt. Er spricht
da freilich zum Teil einem nicht nur ,deutschen“, sondern einem
alldeutschen schweizerischen Kollegen nach, aber er macht doch
dessen Urteil zu dem seinigen und fiigt von dem Eigenen hinzu.
Er beklagt mit jenem wie in der Schweiz das Verstindnis fiir au-
fere Politik ,auf ein Minimum herabgesunken sei“, und zwar infolge
der ewigen Neutralitit, dass aber ,auch in der innern Politik ein
lebendiges Staatsgefiinl fehle und die Gefahr des Verkommens
in rein utilitarisch-6konomischer Auffassung des Staates grofi sei“.
Was er selbst hinzufiigt, ist zorniges Geschimpf iiber das unter
uns angeblich verbreitete politische ,Moralgeschwitz“. Nun wollen
wir nicht untersuchen, ob in jenen Urteilen mehr oder weniger
Wahrheit sei, auch nicht, woher gerade Herr Wendland die
Fiille seiner politischen Uberlegenheit habe; das, worauf es an-
kommt, ist, dass ein bei uns wirkender reichsdeutscher Professor

869



es wagt, in solchem Stil iiber das Land, dessen Gast er ist, zu
reden.

Wenn wir uns fragen, woher er diesen Mut nimmt, so miissen
wir eine Antwort geben, die wieder bedenklich ist. Es redet aus
dem Vorgehen Herrn Wendlands wie aus Inhalt und Ton des Auf-
satzes eine Uberhebung, die nur aus dem Selbstbewusstsein des
GroBmachtbiirgers gegeniiber dem Kleinstaat zu erkldren ist. Herr
Wendland empfindet nicht nur eine freie schweizerische Meinungs-
duBerung als strifliche Anmaflung, es kommt ihm offenbar auch
gar komisch vor, wenn wir Schweizer von der Vergangenheit und
moglichen Zukunft unseres Volkes grofl denken. Was ich von der
Bedeutung der schweizerischen Reformation gesagt habe, erklart
er als Auswuchs ,nationaler Eitelkeit“, er findet es ,pathologisch*:
Ja, ja, es muss wohl pathologisch sein, wenn man von einem Volk,
das mit blofl 40,000 Quadratkilometern vorliebnehmen muss, etwas
Grofles sagt! Man lafit uns Schweizer ja gern gelten, solange wir
brav bescheiden sind, ja, man wirft uns auch etwa ein Kompli-
ment hin, aber wenn der Knirps etwas Rechtes, ja Selbstindiges
sein will — ,Gott, wie lustig! Ist er verriickt geworden ?“

Ich erblicke in diesem Verhalten etwas Lehireiches, Typisches.

Und nun kommt dazu das Zweite: Herrn Wendlands religivse
und ethische Stellungnahme. Die Leser dieser Zeitschrift werden
sich erinnern, was ich einem einflussreichen Teil der deutschen und
der von ihr beherrschten schweizerischen Theologie vorgeworfen
habe: dass sie imperialistisch geworden sei, dass sie die Mdoglich-
keit leugne, das politische und soziale Leben nach sittlichen oder
gar religiosen Gesichtspunkten zu ordnen, vielmehr behaupte, diese
Gebiete miissten sich ,nach ihrem eigenen Gesetz¢ ausleben,
welches Gesetz natiirlich nur das des Egoismus und Machtstrebens
sein kann; dass sie das Christentum der Nation unterordne und das
Reich Gottes dem Staat, und so von Christus zu César abfalle.

Wie stellt sich Herr Wendland zu dieser Anklage? Komisch !
Er kommt nédmlich in Verlegenheit. Er muss ja mir, weil ich das
Gegenteil jener Sitze vertrete, Unrecht geben, mich als Utopisten,
Moralschwitzer, ja als Vertreter ,unsittlicher Theorien hinstellen,
aber dann hat er doch wieder nicht recht den Mut, sich zu jenen
Sdtzen zu bekennen. So schwankt er hin und her, mischt dieses
und jenes durcheinander, uns andere dabei immerfort der Unklar-

870



heit bezichtigend, und kommt zuletzt doch dabei an, jene Sitze
als tiefste religiose und ethische Weisheit zu vertreten, und damit
zu seiner Politik die religiose und ethische Erginzung zu liefern.

Es ist die Theologie, die zu einem deutschen Nationalliberalen
passt, die Theologie der Kreise, denen die bestehende Kultur mit
ihrem ganzen Apparat: Staat, Gesellschaftsordnung, Militarismus,
Krieg, etwas so Feststehendes und selbstverstindlich Giiltiges ist,
dass dem Christentum nur die Wahl bleibt, sich ihr anzupassen
oder abzudanken; es ist die Theologie, die, nach meiner person-
lichen Uberzeugung, die geistesverwandte Verbiindete derjenigen
Michte ist, die unsere Welt in das Meer von Blut gestiirzt haben,
worin sie zu verderben droht. Was Herrn Wendland als Vertreter
dieser Denkweise interessant macht, ist der Umstand, dass er den
Durchschnitt dieser weitverbreiteten Art darstellt.

Dass solche Theorien in ihren Konsequenzen besonders auch
den Untergang der Schweiz bedeuten wiirden, ist die Uberzeugung,
die ich hier schon geniigend ausgesprochen habe. Ob sie wahr
seien oder nicht, will ich hier gar nicht untersuchen. Ich halte
sie fiir Trug, aber was ich hier will, ist auch wieder blofi Klarheit.
Wir wollen wissen, wo wir stehen und wohin wir treiben.

So stellt uns auch dieser dritte der Basler Kollegen auf seine
Weise die Gefahr vor Augen, die uns droht. Was der Historiker
auf feinere Weise in Anlehnung an die Geschichte sagt, das sagt
er grober auf systematische Weise. Wir aber haben wieder Ursache,
Halt zu machen und iiber die letzten Wahrheiten nachzudenkemn,
an denen das Leben der Volker, besonders der kleinen, hingt.

Und nun noch ein Wort iiber Deutschland, ein kurzes an
Stelle des langen, das notig wire, aber nun unméglich ist.

Zunichst die Versicherung, dass es uns nicht einféllt, das Ver-
halten des Reichsdeutschen, von dem die Rede war, als das
normale hinzustellen. Es gibt eine andere deutsche Art, und ich
glaube gern, dass sie die grofie Mehrheit bildet. Ich will auch
gerne annehmen, dass jener Aufsatz eine Entgleisung sei, die sich
nicht wiederhole. Aber das muss gesagt werden: solche Dinge
miissen von den Deutschen selbst bekdmpft werden. Sie tragen
einen grofien Teil Schuld an der schweren Verstimmung der Volker
gegen deutsche Art, die schon vor dem Kriege in aller Welt zu
beobachten war. In dem MafBe, als die Uberwindung dieser Art

871



gelingt, wird das Deutschtum jene Liebe gewinnen, die es in seiner
edlen, seiner wahren Gestalt so reichlich verdient und viele ihm
von ganzem Herzen schenken méchten, so jetzt seine Gegner sind,
die ich fiir meine Person ihm zu zollen nie aufgehort habe.

Ich méchte zu dieser Bemerkung noch eine weitere persénliche
Erklirung fiigen. Leute, die so stehen wie ich, sind nun als Deutsch-
feinde verschrien. In diesen Zeiten, wo Torheit und Gemeinheit
an Blutozeanen ihre Orgien feiern, ist dergleichen ja selbstver-
stindlich. Ich mochte auch betonen, dass es mir nach alldem,
was diese Jahre uns gebracht haben, vollig gleichgiltig ist, ob
mich jemand fiir einen Deutschfreund oder Deutschieind hilt. Rein
nur um der Aussprache der Wahrheit willen, nicht um mich zu emp-
fehlen oder zu entschuldigen, moéchte ich dariiber folgendes sagen.

Es ist fiir Menschen von unserer Art vollig sinnlos, dass wir
irgendeinem Volke feindlich gesinnt sein sollten. Wir wiinschen
allen Vélkern das Grofite und Beste. Wenn wir kdmpfen, so
geschieht es nicht gegen Vélker, sondern gegen Prinzipien,
Geistesmiachte. Wir sind fir alle Volker. So auch fiir das deutsche.
Ja, es sei nun zum Schlusse nicht verhehlt, dass uns dieses ganz
-besonders am Herzen liegt. Wir sind mit ihm besonders tief ver-
bunden. Es fillt uns besonders schwer, uns zum Schein gegen es
wenden zu miissen. Wir glauben aber, dass es doch eine merk-
wiirdige Oberflachlichkeit sei, die Liebe zu einem Volke nach dem
Mafle der Zustimmung zu seinem Tun zu messen, wir meinen,
dass zu Zeiten eines Volkes schlimmster Feind der sei, der ihm
schone Dinge sagt. Wir unserseits kénnen gegenwirtig Deutsch-
land nicht wiinschen, was ihm die grofle Mehrheit seiner Séhne
wiinscht, wir kénnen es um der Wahrheit, um der Liebe, um der
Gerechtigkeit willen nicht, aber wir wiinschen ihm das Allerhéchste,
was wir wiinschen koénnen. Wir stehen gegen den Teil des Volkes,
der draufien den Ton angibt, aber wir fiihlen uns innig eins mit
einem andern Teil und wissen, wie viel Grofies und Ergreifendes
sich gerade jetzt in diesem Teile kundtut. Wir glauben an eine
Verirrung des deutschen Geistes (allerdings nicht nur des deut-
schen!), aber auch an die groflartige Wendung, die er nehmen
wird. Wir tragen seine Schmerzen mit. Wir miissen diesem und
jenem durch unsere Haltung Leid bereiten, aber wir leiden selbst
darunter am allermeisten. Wir sind stets bereit, fiir Deutschland

872



einzutreten, wo ihm wirklich Unrecht geschieht, wir wiirden uns
aufs duflerste wehren, wenn sein volles Lebensrecht angetastet
wiirde. Wir warten auf den Tag, wo wir in einer erneuerten Atmo-
sphire, auf einer {iber dem jetzigen Jammer liegenden Hohe, uns
wieder freudig mit ihm eins fiihlen konnen.

Von der Schweiz aber sagen wir noch einmal: sie sei etwas
Eigenes, damit sie viel geben konne. Sie sei frei, damit sie sich
gegen niemand abschliefien miisse, Segen, nicht Abwehr, mochte
ihre Gebirde sein. Zu alldem aber hat sie, das ist unser erstes und
letztes Wort, eine Geistestaufe nétig,

ZURICH L. RAGAZ
ooo

AUS UNSEREN TAGEN

Von JOHANNA SIEBEL

Die Tage ergliihen, die Tage verscheiden,
Und immer von neuem quellen die Leiden.

Versinken und quellen. Kein Sinn kann erfassen
Der einzelnen Stunde Toten und Hassen.

Und klagen wird einstens aus unseren Tagen
An Schmerzen die schwerste der Menschheitssagen.

oo

SOMMERNACHT

Von EMIL SCHIBLI

Ich kann nicht schlafen.

Ich muss mein Herz zu den stillen Biumen

Und Wiesen und unter die Sterne tragen.

Und ihnen allen muss ich meine Sehnsucht sagen.
Die Wiesen und Bidume raunen wie in Traumen.
Und die goldenen Sterne glanzen.

O, meine Sehnsucht ist ohne Grenzen!

Sie moéchte sich weit ins Unendliche wagen.

873



	Die geistige Untergrabung der Schweiz : eine Antwort an die Basler Theologen [Schluss]

