
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Die geistige Untergrabung der Schweiz : eine Antwort an die Basler
Theologen [Schluss]

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GEISTIGE UNTERGRABUNG
DER SCHWEIZ

EINE ANTWORT AN DIE BASLER THEOLOGEN

(Schluss.)

II.

Nach meiner Auseinandersetzung mit Vischerx) reiche ich ihm
die Hand, in der Hoffnung, dass wir am Schlüsse nicht allzu weit
voneinander stehen und gehe zu Professor Wernle über.2) Da
entsteht zuerst die Frage, was für einen Sinn die Auseinandersetzung
mit einem so ausgesprochenen Gegner haben kann. Für rein gelehrte
geschichtliche Erörterungen werden nur wenig Leser großes Interesse
haben und noch weniger würden an „persönlichem" Streiten
Geschmack finden.

Aber diese Auseinandersetzung hat doch einen guten Sinn
und ist kein Zufall. Denn hier gewinnt der Gegensatz, um den
es sich handelt, seinen tiefsten Ausdruck. Wernle ist es ja, der
mit mehr Energie und Erfolg als irgend ein Anderer das vertritt,
was ich in diesen Aufsätzen bekämpfe. So kann nun manches klar
werden und namentlich eine Antwort auf die Frage erfolgen, die
aus der Verhandlung mit Vischer aufgestiegen ist: was es denn sei,
das die Schweiz und das Schweizertum zu tragen vermöge?

Ich habe behauptet, die wichtigste Kraft dieser Art sei in der

Vergangenheit der Geist des reformierten Christentums, besonders
des Calvinismus, gewesen, und habe erklärt, dass etwas
Ähnliches uns wieder werden müsse. Wernle bestreitet zunächst diese
historische Behauptung. Hier muss die Verhandlung beginnen.

Eine Vorbemerkung ist leider nötig. Ich muss zunächst hervorheben,

dass ich meine geschichtlichen Andeutungen durchaus
nicht als eigenes Fündlein vorgetragen habe. Ich habe bloß eine
historische These ausgesprochen, die von einer großen Anzahl von
Fachmännern vertreten wird. Diese sind zum großen Teil Wernle
nicht nur als Historiker überhaupt ebenbürtig, sondern ihm auch in
der Kenntnis des besondern Gegenstandes mindestens gewachsen.
Was ich getan, hat sich darauf beschränkt, dass ich diese historische

h Siehe Heft 19, vom 1. Juli.
2) Vgl. Wissen und Leben No. 15.

846



These benutzt habe, um damit ein Gegenwartsproblem zu erhellen.
Ich bin dabei von der Voraussetzung ausgegangen, dass auch einer,
der nicht als Historiker abgestempelt ist und keine Professur für
Kirchengeschichte bekleidet, gelegentlich ein historisches Urteil
aussprechen dürfe, ohne es zuerst einem Ober-Zensor vorzulegen.
Es wäre also nicht unbedingt notwendig gewesen, dass Wernle,
seiner schriftstellerischen Gewohnheit getreu, mir wiederholt
erklärt hätte, ich verstehe von diesen Dingen nichts. Das regt mich

zwar keineswegs mehr auf, so wenig als andere Bestandteile, die
er seiner Polemik beizumischen pflegt. Ich habe über Dinge
geredet, die mich durchs Leben begleitet haben, die vieljähriger Gegenstand

meiner Studien und namentlich auch meines Erlebens

gewesen sind. Es stünde ja schlimm mit mir, wenn „diese Dinge
mir im Grunde gänzlich fremd wären". In Wirklichkeit sind die
Probleme, um die es sich bei diesen Auseinandersetzungen handelt,

mit meinem ganzen Denken und Wollen aufs allertiefste
verbunden. Ich werde Wernle den Vorzug nicht bestreiten, mehr
kirchengeschichtliche Einzelkenntnisse als ich zu besitzen, mache aber dafür
auf den andern Vorzug Anspruch, dem reformierten Christentum sehr

viel näher zu stehen, als er. Ich habe stets den Eindruck gehabt,
dass er Luther ungleich besser verstehe, als Calvin. Jedenfalls ist sein

Urteil nicht ohne weiteres das geschichtlichere, wissenschaftlichere.
Er hat sich zu einem leidenschaftlichen Verteidiger des Bestehenden

entwickelt. Darum sieht er die Geschichte mit der Brille des

kirchlichen und politischen Konservatismus, darum hat er aber auch

nicht Grund, uns Andern den Vorwurf zu machen, wir seien
Geschichtskonstrukteure. Nebenbei: was soll denn dies heißen? Sollen
wir darauf verzichten, in der Geschichte große Zusammenhänge zu
suchen? Sollen wir nicht dem Werden und Wachsen der Ideen

nachgehen dürfen Soll Geschichte bloß eine Anhäufung von
sogenannten Tatsachen sein? Als ob nicht, wie jüngst in dieser
Zeitschrift gezeigt wurde J), schon bei der Auswahl der Tatsachen

„Konstruktion" waltete! Wir wollen zugeben, dass wir Andern uns
freuen, wenn uns aus der Geschichte des Calvinismus unsere
demokratischen Ideen entgegentreten, aber Wernle ist darum noch nicht
objektiver als wir, wenn er darin seine konservativen wiederfindet.

b Adolf Keller: Tatsachen und ihre Deutung (Heft 18 vom 15. Juni).

847



Weil ihm „diese Dinge im Grunde gänzlich fremd sind",
findet er nicht den rechten Schlüssel dazu und behandelt sie

methodisch auf eine Weise, die bei einem Historiker Verwunderung

erregen muss. Höchst ungenügend ist es schon, wenn er ein so

starkes, ja fast entscheidendes Gewicht darauf legt, ob in der

persönlichen Haltung und den Aussprüchen der Reformatoren das

Demokratische mehr oder weniger deutlich zum Ausdruck komme.
Als Historiker müsste er wissen, wie wenig das bedeutet. Eine

geistige Bewegung kann in ihrer Weiterentwicklung Formen
annehmen, die auf den ersten Blick das Gegenteil ihrer ursprünglichen
Art zu sein scheinen und doch mit innerer Notwendigkeit aus ihrem
Wesen erwachsen sind. Wer würde zu leugnen wagen, dass der

Marxismus etwas Wesentliches mit Hegel zu tun habe, bloß darum,
weil sich bei Hegel keine Andeutung von Sozialismus oder
Geschichtsmaterialismus findet? Wer so verfahren wollte, erführe wenig
von dem, was doch ein Hauptgegenstand aller Geschichtsforschung
sein muss: der Entwicklungsgeschichte der Ideen. Richtigere
Methode dürfte doch wohl sein, aus den Gestaltungen, die eine

Bewegung im Laufe ihrer Geschichte angenommen hat, auf ihre
ursprüngliche Art zurückzuschließen und aus ihrem entfalteten Zustand
den Sinn des unentfalteten zu gewinnen.

Vielleicht noch auffallender ist es bei einem Historiker, wenn
er aus der Tatsache, dass eine Idee im Verlaufe einer geschichtlichen

Bewegung manche höchst unvollkommene Verwirklichungen
erfährt, auf ihre Abwesenheit schliesst. Was würde dann aus der
Geschichte des Christentums? Bei der Methode, die Wernle auf

die Untersuchung des Verhältnisses von Calvinismus und Demokratie
anwendet, wäre es zum Beispiel ein Leichtes, zu beweisen, dass die
Aufhebung der Sklaverei nichts mit dem Christentum zu tun habe.
Es könnte ja gezeigt werden, dass in der Botschaft Jesu selbst
und im neuen Testament diese Forderung nicht gesteht wird, dass
sie auch im Urchristentum nicht gestellt worden ist, ja, dass es

noch im Jahr 1861 in einem großen christlichen Lande eine Masse

von Predigern gegeben hat, die mit der Bibel in der Hand das

göttliche Recht der Sklaverei verfochten und dass die Sklaverei
selbst dort noch bestand. Das wäre dann ein Geschichtsverständnis
— nun sagen wir: eben im Geiste jener christlichen Prediger der
Sklaverei. Zu so dürftigen Methoden greift man bloß, wenn man

848



um jeden Preis nicht zu gewissen Ergebnissen gelangen will, die
einem nicht lieb sind.

Mit dem gleichen Hauptmangel hängt die äußerst oberflächliche

Fassung zusammen, die Wernle dem Begriff der Demokratie
gibt. Diese scheint ihm mit Gleichmacherei und Revolution
zusammenzufallen. Natürlich — denn wenn er von Demokratie eine
tiefere Auffassung hätte, dann müsste er eben ein anderer sein als

er ist. Bei dieser Auffassung von Demokratie ist es dann leicht,
sie den Reformatoren selbst und der ganzen von ihnen ausgegangenen
Bewegung abzusprechen. Wir andern erscheinen dann als solche,
die sich Zwingli und Calvin als moderne Schlapphutdemokraten
vorstellten. Dazu haben wir nun selbstverständlich keinen Anlaß
gegeben. Wir erkennen vielmehr das demokratische Prinzip überall
da, wo das Bestreben waltet, möglichst Viele, ja Alle, an bestimmten
Lebensäußerungen und Lebensgütern, seien es religiöse, seien es

politische, seien es soziale, selbständig und verantwortlich teilnehmen
zu lassen. Das Gegenteil ist dann das aristokratische Prinzip, das

in seiner Zuspitzung zum Absolutismus wird. Sobald man Demokratie

so faßt, d. h. in ihrer wahren Gestalt, nicht in ihrer Karikatur,
wird auch das ganze Bild des Verhältnisses von reformiertem
Christentum und Demokratie mit einem Schlage anders.!)

Dieses ganze methodische Versagen Wernles aber hängt schließlich

damit zusammen, dass er das Wesen des reformierten Christentums

an sich und in seinem Unterschied vom Lutertum nicht
genügend versteht und darum auch nicht versteht, wo wir bei jenem die
Wurzel der Demokratie finden. Er meint, dass wir erst da einsetzten,

wo es sich um die Auswirkung des reformierten Geistes auf die

Umgestaltung der äußeren Welt hin handle und dass wir darob
die Hauptsache am Wollen der Reformatoren : die auf die persön-

1) Wie oberflächlich Wernle solche Begriffe behandelt, beweist die Art, wie er
meine Behauptung zu widerlegen versucht, dass dem Luthertum ein gewisser
Quietismus eigne. Für Wernle scheint Quietismus so ungefähr mit Faulheit
gleichbedeutend zu sein. Er scheint nicht zu wissen, dass er mit höchster
subjektiver Anspannung und Tätigkeit wohl vereinbar ist. Es kann einer rastlos
arbeiten und kämpfen und doch überzeugt sein, dass diese Welt im wesentlichen
bleiben müsse, wie sie ist. Das letztere ist Quietismus. Dass es Luthers und
des Luthertums Art ist, habe auch nicht ich zum ersten Mal behauptet; es ist
auch eine Behauptung, die nicht mit einer oberflächlichen Bemerkung erledigt
werden kann. Die „Vergötterung" des Bestehenden habe ich Luther selbst nie
vorgeworfen.

849



liehe Heiligung gerichtete Energie, übersähen. Er selbst findet das

Zentrum der ganzen Reformation in dem starken Bewusstsein der

persönlichen Schuld und entsprechend starken der freien Gnade
Gottes. Dagegen treten ihm die Unterschiede der verschiedenen

Ausgestaltungen der Reformation zurück, wenigstens soweit
reformiertes Christentum und Luthertum in Betracht kommen. Da

nun jenes Prinzip zweifellos bei Luther am stärksten und originellsten
hervortritt, so wird die ganze Reformation mehr oder weniger auf

Luther zurückgeführt; die andern Reformatoren werden seine

„Schüler". Man kann auch getrost sagen: die ganze Reformation
wird von Luther aus gesehen.

Hier liegt nach meiner Überzeugung der Grundirrtum Wernles.
Der Unterschied zwischen Luthers Art und der Zwingiis und
Calvins ist sehr groß, so groß, dass darob das Gemeinsame zu
verschwinden droht. Gewiss betonen sie alle mit höchster Kraft,
dass der Mensch Leben, Freiheit und Seligkeit nur durch die freie
Gnade Gottes gewinne, aber diese Gemeinsamkeit wird gekreuzt
und überboten durch eine deutliche Verschiedenheit der
Grundstimmung. Ihr Denken hat ein sehr verschiedenes Vorzeichen. Das
eine Mal kommt es darauf an, dass der Mensch in Gottes Gnade
ruhe und selig sei, das andere Mai, dass Gottes Ehre verwirklicht
werde. Das erste ist Luthers, das zweite der Reformierten, besonders

Calvins Art. Das eigentümlich Lutherische ist das Sola fide
(durch den Glauben allein), das eigentümlich Reformierte das Soli
Deo gloria (Gott allein die Ehre). Das eine Mal kommt es ganz und

gar darauf an, dass der Mensch durch Gott erlöst werde, das
andere Mal ganz und gar darauf, dass Gott allein gelte. Von hier
aus wird der ganze Umfang der beiden Arten von Reformation
bestimmt und wir bekommen zwei durchaus verschiedene, ja
entgegengesetzte Auffassungen des Christentums, fast zwei
„Religionen". Der Streit, worin sie geraten sind und immer wieder
geraten, ist bedauerlich, aber kein Zufall.

Dieses Soli Deo gloria nun, das innerste Herz des reformierten
Christentums, ist auch der Ausgangspunkt der von ihm bewirkten
Demokratie. Das ist das gewaltige Pathos dieses reformierten
Protestantismus, das die Quelle der Glut, die Europa erschüttert und
umgewandelt hat. Gott allein ist groß. Vor ihm wird alle Kreatur
zunichte. Alle Menschengröße und Menschenherrlichkeit ist vor ihm

850



eitel. Aber auf der andern Seite wird der Mensch durch ihn groß.
Denn er ist ja Gegenstand seines ewigen Erwählungsratschlusses.
An ihm erscheint ja die Ehre Gottes. Er hat eine zeitliche und
ewige Berufung. Wie sollte er sich vor Menschenwerk und Menschenmacht

beugen Diese Berufung ist aristokratischer Natur, denn sie
ist eine Auswahl Gottes, aber sie ist auch demokratischer Natur,
denn sie ist nicht an menschliche Unterschiede, an Geld und Gut,
Macht, Begabung, Abstammung, soziale Stellung gebunden. Der
König kann verworfen, der Bettler erwählt sein. Der Erwählte darf
in Demut und doch auch in höchstem Stolz sein Haupt erheben.

Erwählt ist aber jeder rechte Christ.
So bedeutet diese Lehre, die auf den ersten Blick tyrannisch

erscheint, eine Befreiung ohne gleichen. Sie liegt insofern ganz im
Geiste des ursprünglichen Christentums, als auch dieses alle
vorhandenen weltlichen Maßstäbe und Gewalten entwertet durch
Aufrichtung eines überweltlichen Ideals. Die Seelen werden von allem
„Menschenwerk" befreit und ganz auf sich selbst gestellt. Sie
werden im Innersten, im Verhältnis zu Gott und zu sich selbst
befreit. Die Autorität der Kirche wird zerbrochen und damit jede
rein äußere Autorität. Denn die Bibel wird nicht als solche
verstanden.

Und nun sage ich : ist es denkbar, ist es psychologisch möglich,

dass eine solche Befreiung auf die Dauer ganz im Bereich der
reinen Innerlichkeit bliebe Musste sie nicht, nachdem sie hier reif
geworden war, die ursprüngliche Form sprengen? Können Menschen,
die so empfinden, auf die Länge vor Königen oder andern Herren

„von Gottes Gnaden" demütig Halt machen? Toutes les libertés sont
solidaires, sagt ein Schriftsteller, der diese Zusammenhänge behandelt
und was ein anderer vom Christentum im allgemeinen sagt, gilt
ganz besonders auch von dieser Form. „Désormais.... le peuple
n'aura plus pour l'armée, pour la magistrature, pour le sacerdoce,
une foi absolue. Il sait que, s'ils servent parfois l'idéal, l'idéal
n'est jamais incarné en eux. Il pourra.les accepter, mais dans
certaines limites, sous certaines réserves, comme on respecte de simples
instruments; il dépouillera donc les puissances établies de leur
couronne sacro-sainte d'inviolabilité éternelle; il refusera son
apothéose non seulement à Caïphe et à Pilate, mais à César, et à la
cité dont César est le résumé vivant ; il ne verra, dans les institu-

851



tions neuves ou vieilles, que des faits transitoires, dans la réalité
sociale qu'une matière inerte, morte, indifférente, ayant ses lois sans

doute, comme toute chose, mais ne portant dans ses lois ou dans

son mode naturel d'être, ni le principe de son mouvement, ni la

révélation de l'idéal."1) Das ist nicht nur eine erfreulichere, sondern
auch eine wahrscheinlichere Aussicht, als dass die ganze politische
Wirkung der Reformation sich darin erschöpfen sollte, brave und

gehorsame Untertanen zu erziehen.
Nun kommen aber noch verschiedene einzelne Triebkräfte

dazu, die, im reformierten Christentum wirksam, diese Weiterentwicklung

zustande bringen müssen.
Da ist einmal seine bekannte enge Verbindung mit dem alten

Testament. Diese ist ja freilich selbst nicht zufällig, sondern beruht
auf geistiger Verwandtschaft. Denn diese Ehrfurcht vor der Majestät
Gottes, des allein heiligen und mächtigen, ist auch das Herz
des alten Testamentes. Die aittestamentliche Theokratie trägt aber
demokratische Züge. Mit den Königen wird hier sehr wenig
zimperlich umgesprungen. Samuel zeigt dem Volke, dass Königtum
ein Rattenkönig von Übeln ist und im Grunde gegen Gottes
Willen (vgl. 1. Sam. 8). Die großen Propheten stehen für Gott
und das Volk gegen die Könige und nehmen diesen gegenüber
kein Blatt vor den Mund. Die Berufung auf dieses Vorbild zieht
sich aber breit durch die ganze religiös-politische Literatur des

reformierten Protestantismus.
Dazu kommt ein zweites. Die Reformatoren haben alle in

bezug auf den den Obrigkeiten zu leistenden Gehorsam eine
Ausnahme gemacht: da wo es galt, das Recht des Gewissens zu
wahren. Ganz besonders kräftig haben dies die Reformierten
getan. Der Kraft des Soli Deo gloria entspricht bei ihnen die der
Losung: „Wir müssen Gott mehr gehorchen als den Menschen."
Wo aber einmal eine solche Bresche in die Allmacht der Obrigkeit
geschlagen ist, da wird allmählich auch für anderes Raum werden. 2)

1) Frédéric Morin: Les Origines de la démocratie. Zitiert bei Méaly: Les
publicistes de la Réforme, von dem das vorher angeführte Wort stammt.

2) Ich setze ein Stück aus der berühmten Stelle her, die bezeichnenderweise

den Schluss der Institutio bildet (4. Buch, 20. Kap., 32. Abschnitt)
„Bei dem Gehorsam aber, den wir den Geboten der Vorgesetzten schulden,

ist immer das eine auszunehmen, ja vor allem zu beachten : dass er uns nicht
von dem Gehorsam gegen den ablenke, dessen Willen die Beschlüsse aller Könige

852



Als drittes kommt dazu, dass Zwingli und Calvin wenn auch
noch nicht eine politische, so doch eine kirchliche Demokratie
einrichteten. Es war noch nicht eine völlig moderne Demokratie,
aber es war eine Demokratie, was namentlich klar wird, wenn man
das, was vorausging, das katholische System, damit vergleicht. Die
Kirchgemeinden wurden in Genf in allen religiösen Dingen völlig
auf sich selbst gestellt. Sie hatten das Recht und die Pflicht, die

Obrigkeit an die Erfüllung der sittlichen und sozialen Pflichten zu
mahnen. Sie hatten einen großen Kreis von Kompentenzen. Die
Pfarrer wählten sie freilich nicht in der heutigen Weise selbst,
aber sie hatten ein Einspracherecht. In Zürich fand es Zwingli,
entgegen seinen früheren viel demokratischeren Absichten, richtig,
der Obrigkeit immer größeren Anteil an der Leitung der Kirche
zu übergeben, ja eine rechte Staatskirche zu schaffen, aber der
Sinn der Einrichtung war theokratisch, nicht staatsabsolutistisch. Die
Zwinglischen Kirchenpflegen waren keine lutherischen Konsistorien
und das Abendmahl war eine richtige Gemeindefeier. Die
Einführung der Reformation geschah überall unter Beiziehung des

christlichen Volkes, also auf demokratischem Wege.
Es wird also inmitten der weltlich-politischen Gemeinschaft,

die zunächst ein mehr aristokratisches Gepräge behält, eine
kirchlich-religiöse Demokratie aufgerichtet. Diese ist keineswegs auf
den „Sonntag" beschränkt, d. h. keineswegs bloß eine Kultgemeinschaft,

sondern ist als eine Lebensgemeinschaft gedacht, die das

urchristliche Vorbild nie aus den Augen verliert. Man hat von
ihr gesagt, dass sie, besonders in der genferischen Form, einen

gewissen „christlichen Sozialismus" erstrebe. Sie beschäftigt sich

jedenfalls aufs stärkste nicht nur mit dem sittlichen Verhalten,
sondern auch mit dem sozialen Ergehen ihrer Glieder. Sie übt

unterworfen sein, dessen Beschlüssen ihre Befehle weichen, dessen Majestät sie
ihre Gewalt unterordnen müssen. Wenn du, um Menschen zu Gefallen zu sein,
in eine Beleidigung dessen verfallen wolltest, um dessentwilien allein du Menschen
Gehorsam leistest, welch eine Verkehrtheit wäre das Der Herr ist der König
der Könige, der, wenn er seinen heiligen Mund öffnet, allein für alle und über
allen zu hören ist. Wir sind sodann den Menschen Untertan, die uns vorgesetzt
sind, aber nur in ihm. Wenn sie etwas gegen ihn befehlen, so sei es null und
nichtig, auch lassen wir uns durch die ganze Majestät, mit der die Obrigkeit
ausgestattet ist, nicht hemmen, da dieser ja kein Unrecht geschieht, wenn sie von
der einzigartigen und wahrhaft höchsten Macht Gottes zur Ordnung gezwungen
wird ..."

853



nicht nur eine weitgehende Armenpflege und Liebestätigkeit,
sondern hält den ganzen Umfang dessen, was wir heute das soziale
Problem nennen, für ihr Arbeitsgebiet. Sie kämpft gegen
Spekulation und Wucher, sie sorgt für Einführung neuer Industrien,
bekümmert sich um die Regulierung des Zinsfußes und der Getreidepreise;

sie betrachtet vor allem das Eintreten für die Sache des

Volkes gegen die Obrigkeit als ihre vornehmste Pflicht. Das soll
die prophetische Aufgabe sein, die Zwingli besonders dem Pfarrer
zuweist, b

Nichts ist bezeichnender für Wernles Methode, als dass er

Äußerungen Calvins, die diesen Geist verraten, ein „Versehen"
nennt. Sie sind wohl in Wernles Augen ein Versehen, nicht für
Calvin

Und nun frage ich wieder: wenn diese Demokratie dort
eingerichtet war, wo für die Reformation das Zentrum des Lebens

lag, konnte dann wohl die Rückwirkung auf das politische Gebiet
ausbleiben? Musste nicht demokratischer Geist von dort aus das

ganze Denken und Handeln durchdringen? Nichts kann in dieser

Beziehung bedeutsamer sein, als dass jene puritanischen Pilgerväter,

die im Jahre 1620 nach den Küsten der neuen Welt fuhren,
um dort Gott in Freiheit dienen zu können, und die dann die
Gründer der nordamerikanischen Republik wurden, auf ihrem Schiff
„Maiflower" sofort einen dem kirchlichen nachgebildeten politischen
Kovenant, d. h. einen konstitutionellen Staatsvertrag einführten. Der
notwendige Übergang von der einen Form der Demokratie zur
andern wird hier an einem weltgeschichtlichen Symbol klar.

Dazu kommen nun endlich auch direkte politische Anhaltspunkte

für eine solche weitere Entfaltung der Demokratie. Calvin
war freilich, wie jeder, der etv/as von der Sache weiß, zugesteht,
nicht ein moderner Demokrat. Er empfiehlt als beste Form der

politischen Verfassung eine gemäßigte Aristokratie oder „Mischung
von Aristokratie und Demokratie". Er hat Angst vor der
ungeordneten Masse. Aber er hat auch Angst vor der Tyrannei eines
Einzelnen oder Weniger. Man verfehlt ein richtiges Urteil über
seine Haltung, wenn man ihn bloß nach vorwärts vergleicht, mit
einer absoluten Demokratie, und nicht auch nach rückwärts, mit
dem monarchischen Absolutismus und verwandten Formen. Sein

b Vrgl. Choisy : L'Etat chrétien calviniste de Genève.

854



Ideal ist von Kennern ein konstitutionelles genannt worden. Es

scheint ihm nach seinen eigenen Worten der „wünschenswerteste
Zustand zu sein, wenn die Hirten (d. h. die Obrigkeiten) durch
die gemeinsame Stimme des Volkes gewählt und geschaffen
werden". Auch die Erblichkeit des Königtums scheint ihm nicht „très
convenable à la liberté". Ein Ausdruck dieses konstitutionellen
Denkens ist die Schöpfung der „Magistrats inférieurs" d. h.

untergeordneter, durch das Volk gewählter Behörden, die das Recht
und die Pflicht haben, der Obrigkeit entgegenzutreten, wenn diese

sich gegen Recht und Freiheit des Volkes verfehlt. Diese

Einrichtung J) hat theoretisch und praktisch eine gewaltige Wirkung
gehabt. Hier taucht doch ein gemäßigtes Revolutionsrecht auf.

Dieses wird von Zwingli noch ausdrücklicher anerkannt. „So die

ganze Menge des Volkes einhelliglich oder der größere Teil,
sofern er vor Unrat sein mag, den Tyrannen abstoßt, so ist's mit
Gott."2) Die Staatsordnung ruht schon nach Calvin auf einer
gegenseitigen Verpflichtung von „Haupt und Gliedern", auf „Gesetzen
und Vereinbarungen, durch die jeder wie durch einen Zügel an
seine Berufung gebunden ist". Nehmen wir noch dazu, dass gerade
die Genfer geistlichen Führer stets zum „Cri au peuple" d. h. zu
einer Berufung auf die Stimme des Volkes, bereit waren, so haben
wir wohl alle wesentlichen Elemente, die mehr religiösen und die
mehr politischen, die zentralen und die peripherischen, bei
einander, die jedem Unbefangenen zeigen müssen, wie Demokratie und
reformiertes Christentum ursprünglich und wesenhaft mit einander
verbunden sind.

Nun aber ist, in der uns leider gebotenen Kürze, zu zeigen,
wie dieser demokratische Geist, besonders des Calvinismus, sich in
der Geschichte entfaltet hat. Wenn wir dies nicht täten, so könnte
man uns ja vorwerfen, wir setzten vage Möglichkeiten an Stelle

von geschichtlichen Wirklichkeiten.3)

x) Verg. Institutio, 4. Buch, 20. Kap., 31. Absehn.
2) Kommentar zu Matth. 17, 25.

3) Um dem Aufsatz nicht ein allzu gelehrtes Aussehen zu geben, gebe
ich meine Quellen nicht immer besonders an. Ich nenne darum hier die Werke,
aus denen ich vorwiegend geschöpft:

Borgeaud : Etablissement et révision des constitutions.
Silvester Hörne: A popular History of the Free Churches.
Troeltsch: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen II.B.

855



Diese Geschichte erhält nun also, da wir uns über den Begriff
der Demokratie verständigt haben, eine anderes Gesicht als bei

Wernle.

Verfolgen wir denn in raschestem Fluge diesen gewaltigen
Strom der Freiheit, der vom Boden der Schweiz aus in die Welt
hinaus fließt, dort durch Zuflüsse größer und größer werdend und
doch immer derselbe Strom bleibend.

Bei der Schweiz selbst brauchen wir uns nun nicht mehr lange
aufzuhalten. Hier den grundlegenden reformierten Einfluss übersehen
kann man nur infolge des Gesetzes, dass man, wenn man im
Walde lebt, ob lauter Bäumen den Wald nicht sieht. Man mag sich

allerdings nicht ohne Grund über die Tatsache wundern, dass die
demokratischen Elemente der schweizerischen Reformation gerade
auf schweizerischem Boden jahrhundertelang nicht zu einer radikalen
Entfaltung gelangten, dass vielmehr andere Länder hierin die Führung

bekamen. Freilich ist diese Tatsache, die für uns beschämend
sein mag, bei weitem noch kein Beweis gegen den demokratischen
Sinn des reformierten Christentums. Es ist in der Geschichte oft

genug vorgekommen, dass eine geistige Bewegung auf dem Boden,
der ihre Entstehung und erste Entfaltung gesehen, einer gewissen
Erstarrung verfiel. Dies mag in unserem Falle teilweise dadurch
erklärt werden, dass jene demokratischen Elemente in der Schweiz
nicht durch ihren äußersten Gegensatz zur vollen Entfaltung
gezwungen wurden, wie er in Frankreich und England in Gestalt
des fürstlichen Absolutismus auftrat. Wir hatten und behielten eine
mehr konservative Demokratie. Dass diese aber in der reformierten
Schweiz auf dem reformierten Geiste ruhte, wird doch wohl niemand
zu bestreiten wagen. Es ist der Geist, den der Geschichtsschreiber
des calvinistischen Genferstaates folgendermaßen beschreibt: „Le
calvinisme est animé d'un grand esprit d'égalité, de justice et de
solidarité sociales. La personne et l'activité de l'homme étant

Troeltsch: Protestantismus und protestantische Kirche in der Neuzeit. (In
Hinneberg : Kultur der Gegenwart, I, 4.)

Méaly: Les Publicistes de la Réforme sous François II et Charles IX.
Foster : The Political Theories of Calvinists before the Puritan Exodus to

America (The American Historical Review. April 1916. Vol. XXI. Nr. 3.)
Dazu die in Wissen und Leben, Nr. 13, S. 532, angegebene Literatur.
Auch die schöne Schrift von Horace Micheli: Christianisme et Démocratie

sol! hier angeführt werden.

856



sous la dépendance immédiate de Dieu et de sa parole, il s'en
suit que tous les hommes sont également obligés envers Dieu et

sont égaux devant sa loi. Aucun n'est capable de faire le bien

que par un don de Dieu, par une communication de son Esprit.
Puisqu'il en est ainsi, aucun homme n'aura par lui-même le droit de

dominer sur les autres. L'autorité appartient à Dieu seul, et il
n'y a pas d'acception de personnes devant Dieu. Cette égalité
fondamentale devant Dieu et devant sa loi a pour conséquence

que l'autorité des parents sur les enfants, des magistrats sur les

sujets et même des hommes de science et de talent sur ceux qui
en sont dépourvus, n'appartient pas en propre à ceux qui la
détiennent: elle appartient à Dieu, qui l'exerce par eux. En
conséquence elle sera suspendue aussitôt qu'ils en abuseront ou qu'ils
en useront contrairement à la volonté et au conseil de Dieu.

.Et cependant, si l'esprit calviniste est un esprit de justice
et d'égalité, ce n'est pas qu'il soit un esprit niveleur; il reconnaît les

différences naturelles, les inégalités providentielles, les charismes

spéciaux, les vocations exceptionnelles, les talents extraordinaires.
Seulement ces inégalités ne constituent pas, à son sens, des droits

pour celui qui en bénéficie, elles lui imposent des services. Le
calvinisme a donné aux hommes de toute condition le sentiment
de leur solidarité dans leurs obligations morales et dans leur
responsabilité vis-à-vis de Dieu.">) Dieser Geist, der auch der der

Zwinglischen Reformation ist, hat, wenn auch natürlich auf sehr

unvollkommene Weise, in unserm Volke gelebt und ihm sein
Bestes gegeben. Dass er auch bei uns unter bestimmten Bedingungen
revolutionäre Gestalt annehmen konnte, beweist die bündnerische
Geschichte. Als dann die Bewegung kam, aus der die neue Schweiz

hervorgegangen ist, da war jener Geist stark mit am Werke. Dass

Rousseau doch ein Sohn Calvins ist, soll später gezeigt werden.
Nicht weniger bezeichnend aber ist wohl, dass die zwei größten
Denker der neueren Schweiz: Alexandre Vinet und Charles Secrétan,
beide Verkündiger der Freiheit und beide Calvinisten sind.

Wandern wir dann über die Schweiz hinaus, so kommen wir
zuerst nach Frankreich zu dem edlen Geschlecht der Huguenotten.
Diese besitzen schon um die Mitte des Jahrhunderts ein kirchliches

') Choisy: L'Etat chrétien S. 489 f.

857



Repräsentativsystem durchaus demokratischer Art. Sie sind freilich
noch streng loyal und üben gegenüber den Verfolgungen, die
sie durch das Königtum erfahren, nur das Recht des „passiven
Widerstandes", d. h. die duldende Annahme des Martyriums unter

religiösem Protest. Es bedarf aber nur eines starken Stoßes, um
den im Calvinismus lebenden Geist der Freiheit aufzuwecken.
Diesen Anstoß gibt vor allem die Bartholomäusnacht. Nun quillt
aus der Mitte des Huguenottentums auf einmal eine ganze
Flut von politischen Streitschriften auf, in denen alle wesentlichen
Grundsätze der modernen politischen Freiheit mit voller Klarheit
und Kraft ausgesprochen werden. Es kommt Theodor Beza,
Calvins Nachfolger selbst, mit seiner Schrift De jure magistratuum
(Über das Recht der Obrigkeiten), es kommt Hotmann mit seiner
berühmten Franco-Gallia, es kommt Du Plessis-Mornay mit seinen
Vindiciae contra tyrannos (Rechtsanspruch gegen die Tyrannen) und
mit ihnen eine ganze Schar von politischen Tagesschriftstellern
von gleicher Gesinnung. Ihnen allen sind gewisse wesentliche
Behauptungen gemeinsam. Es wird aus dem passiven Widerstand

gegen die Fürsten ein aktiver. Schon Beza hält den „Tyrannenmord"

für erlaubt. „Ich kann die Meinung derer nicht gut finden,
die ohne Unterschied noch Ausnahme alle Tyrannenmörder
verurteilen". In den Mittelpunkt der Betrachtung rückt überall der
Gedanke, dass das Verhältnis zwischen Obrigkeit und Volk auf
einem Kontrakt beruhe. „Der König und sein Reich sind aneinander

notwendig gebunden durch gegenseitige Achtung und wechselseitige

Verpflichtung. — Wie der Erzieher für den Zögling, so ist
das Volk nicht geschaffen und Untertan gemacht um des Königs
willen, sondern vielmehr der König eingesetzt um des Volkes
willen Denn das Volk kann wohl ohne König existieren, aber
man wird keinen König finden oder auch nur sich vorstellen können,

der ohne Volk zu bestehen vermöchte." Dass die Souveränität
damit auf das Volk übergeht, liegt auf der Hand. Ihm allein gebührt,
heißt es nun, der Titel: Majesté. Der Wille des Volkes aber kommt
zum Ausdruck im Gesetz. „Jede Obrigkeit, so hoch sie stehe, ist
nichts anderes als ein beseeltes und redendes Gesetz. Die Obrigkeiten

sollen sich auch erinnern, dass sie zwar von Gott eingesetzt,
aber vom Volke eingerichtet sind. Es ist in Wirklichkeit das Volk,
von dem sie all ihre Macht haben." Man beachte wie hier Gott

858



und das Volk zusammengebunden sind! Das ist das religiös-politische

Grundmotiv des Calvinismus.
Damit beantwortet sich von selbst die Frage, ob diese

Hugenotten die französische Revolution verhindert hätten oder sie
vorbereitet haben. Gewiss hätte es keine französische Revolution
gegeben, wenn Frankreich ein konstitutioneller Staat nach dem
Sinn der Huguenotten geworden wäre. Aber da es das nicht
geworden ist, so sind sie die stärksten Vorbereiter der Revolution
geworden. Ein berühmter hugenottischer Theologe, Jurieu, ist
einer der heftigsten Bekämpfer des Absolutismus Ludwigs XIV.

gewesen. So wird gegen Wernle, den Protestanten, Faguet, der

Katholik, recht behalten, der erklärt, dass diese alten Hugenotten
die ältesten Republikaner Frankreichs gewesen seien.

Diese genferisch-hugenottischen Lehren nun verbreiten sich
über die ganze reformierte Welt. Neben der geschilderten Literatur,

die gewaltigen Absatz findet, werden besonders Bezas
Bibelausgaben ihre Träger. Sie ergreifen die Zahllosen aus allen
Ländern, die in Genf Ausbildung oder Anregung empfangen. So
wandern sie nach den Niederlanden. Wilhelm von Oranien, der

in Genf studiert hatte, steht im Briefwechsel mit dem Verfasser
der Vindiciae, der ihn zu seinem Vorgehen gegen den spanischen
König ermuntert. Ich denke, calvinistischer Geist werde an dem

Kampf der Niederländer gegen Spanien seinen Teil gehabt haben.
Die Theorien, die in diesem Kampfe von Seiten der Holländer
entwickelt werden, sind ganz und gar die vorhin dargestellten.
Die Dutch Declaration of Independence (1581) wiederholt sie in
Sätzen wie die folgenden: „Ein Fürst ist von Gott als Herrscher
des Volkes eingesetzt, um dieses vor Bedrückung zu schützen....
Gott hat das Volk nicht geschaffen, um Sklave der Fürsten zu
sein sondern vielmehr den Fürsten um des Volkes willen
Wenn er es unterdrückt, dann ist er nicht länger ein Fürst, sondern
ein Tyrann." Gerade in Holland hat die reformierte Kirchenverfassung

das Gemeindeprinzip besonders stark betont. Holland endlich

ist eines der Länder, wo am frühesten die Gedanken des
politischen Liberalismus in aufsehenerregender Weise verkündigt werden;
ich erinnere nur an Hugo Grotius und Spinoza. Kurz, es ist schwer
zu sagen, inwiefern hier der demokratische Einfluss des Calvinismus
vermisst werde. Er hatte hier bloß weniger nach innen zu kämpfen.

859



In England und Schottland sodann ist der Sachverhalt so

Idar, dass darüber nicht mehr viel zu sagen ist. Auch hier setzt

die calvinistische Demokratie auf dem kirchlichen Gebiete ein. Sie

weist die Einmischung des Staates in die religiösen Angelegenheiten
zurück und fordert kirchliche Autonomie. Für deren Sinn hat der Erz-

bischof Whitgift das bezeichnende Wort gefunden, wenn er Beza

vorwirft, dass er die Genfer Ordnung „allen Kirchen aufdrängen und eine

Demokratie einführen wolle". Der Mann hat, gerade als Gegner, den

Calvinismus verstanden. So hat wohl auch ein anderer Todfeind des

Calvinismus, König Jakob I., richtig gesehen, wenn er erklärte; „Schottisches

(d. h. nach dem Genfer Muster gebildetes) Presbyterialregiment
geht mit dem Königtum zusammen wie Gott mit dem Teufel." Auch
in Schottland und England schreitet der Calvinismus zum aktiven
Widerstand fort und bringt zuletzt den König aufs Schaffot, ganz
im Geist des alten Testaments. Dass der Mann, der das vor allem

durchgesetzt hat, Oliver Cronwell, ein echter Calvinist war, kann
doch wohl keiner leugnen, der seine Letters and Speeches gelesen
hat. Er hat zuletzt eine Art Königtum ausgeübt, aber er hat dies
als seine individuelle Berufung, einen Ausnahmezustand, betrachtet,
und nie, weder in seiner Praxis noch in seiner Theorie, die
Grundüberzeugung verleugnet, die sein Leben getragen hat, dass Christus
und das Volk zusammengehören und dass das Volk Gottes Augapfel

sei. Der beste Kommentar zu dem Wesen und Wollen dieses

gewaltigen Mannes sind die Schriften seines Sekretärs und Freundes

Milton, worin die ganze religiös-demokratische Gedankenwelt
des alten Calvinismus schließlich den hinreißendsten Ausdruck
findet.

Über diese ganz unbestreitbare Tatsache, die Verbindung von
Protestantismus und Demokratie in dieser großen schöpferischen
Bewegung mag man hinwegzukommen versuchen, indem man
erklärt, hier sei täuferischer Geist in den „echten" Calvinismus
eingedrungen. Es ist natürlich zuzugeben, dass eine solche Mischung
der beiden Denkweisen damals vielfach stattgefunden hat. Aber
diese Tatsache beweist eben nur wieder, dass zwischen Calvinismus

und Täufertum von Anbeginn eine Verwandtschaft bestand.
Die Erbitterung, womit sie sich bekämpfen, spricht für, nicht gegen
diese These: es ist eben Kampf unter Verwandten! Nichts kann
falscher sein, als wenn man das Täufertum auf die eine Seite stellt

860



und dann Luthertum und reformiertes Christentum vereinigt auf
die andere Seite. Das mag taktisch ratsam erscheinen, aber es

entspricht nicht dem wahren Charakter dieser Bewegungen.
Vielmehr gehört das Täufertum seinem innersten Wesen nach auf die
Seite des reformierten Christentums und bildet mit diesem eine

Ausprägung des Christentums, die dem Luthertum entgegengesetzt ist.

Im Frsikirchentum tritt diese Ähnlichkeit besonders deutlich
hervor. Dass dieses nur in der reformierten Welt eine große
Entwicklung gefunden hat, kann nicht bestritten werden. Aber der
Boden, auf dem es ruht, ist mit nichten bloß das täuferische

Prinzip, sondern das den Calvinisten mit den Täufern gemeinsame:
die Kirche soll vom Staate frei sein. Man hat gar kein Recht, bloß
die Presbyterialverfassung als echt calvinistisch gelten zu lassen.
Ich denke, der Umstand, dass bei uns gerade Genf in der neuesten
Zeit mit der Bildung einer ganz und gar auf dem Prinzip der

Freiwilligkeit beruhenden Kirche vorangegangen ist, sagt wieder
deutlich genug, was echt calvinistisch ist oder nicht ').

Endlich Amerika, von dem Wernle ganz fälschlicherweise
behauptet, ich hätte es als einziges Beispiel von demokratischer Wirkung
des Calvinismus angeführt. Er versucht auch hier die Methode,
diese Deutung auf Grund der Tatsache zu bestreiten, dass jene
Wertung auch hier nicht auf völlig ideale Weise hervorgetreten ist.
Ich könnte ihn auf Laboulaye, den Geschichtsschreiber Nordamerikas,
auf Webers, Fosters Forschungen hinweisen, auf das Zeugnis von
Männern also, die von diesen Dingen etwas verstehen, könnte die
einmütige Überzeugung aller Amerikaner aufrufen, dass es der Geist

jener Pilgerväter gewesen sei, aus dem ihre demokratische Republik
erwachsen und könnte es dabei bewenden lassen. Doch will
ich hinzufügen, dass gerade die religiös-demokratische Literatur
des Calvinismus in den Kolonien Neu-Englands sehr verbreitet

v/ar, dass es dort nirgends mehr zu einer Staatskirche gekommen
ist, dass man trotz gewissen Rückfällen in die Unduldsamkeit doch

b Das dem Freikirchentum zugrunde liegende Prinzip ist am besten in
einer im Jahre 1616 Jakob I. überreichten Petition ausgedrückt : es ist das Recht
auf „spiritual administration and government in itself and over itself by the common
and free consent of the people, independently and immediately under Christ."
Diese Formel: „Durch die gemeinsame und freie Zustimmung des Volkes" mit
der folgenden religiösen Begründung bezeichnet wundervoll das Ineinanderfließen
kirchlicher, religiöser und politischer Demokratie.

861



bald dazu gelangt ist, in einer freien Vereinigung von
verschiedenartigen religiösen Gemeinschaften innerhalb der gleichen
politischen Gemeinschaft das feste Ideal zu sehen. Vor allem aber

weise ich auf das Eine hin, das für jeden feststeht, der die
Vereinigten Staaten nicht bloß aus den Zeitungen kennt: alles, was

in dieser mächtigen Demokratie Größtes und Bestes ist, was sie

im Tiefsten zusammenhält, das trägt den Stempel jenes Geistes,
dessen Losung ist : Gott und das Volk !J)

Es dient zur Beleuchtung des Gesagten, wenn wir noch
hinzufügen, dass, wo in Deutschland jene neuen Ideen auftreten, Reformierte

ihre Träger sind. Althusius ist der Bekannteste unter ihnen.
Das Luthertum konnte sie weder hervorbringen, noch ertragen.

Jene demokratischen Calvinisten sind es gewesen, die mit ihren

„Erklärungen der Bürgerrechte" (declarations of rights) das Vorbild
für die Droits de l'homme der französischen Revolution gegeben
haben, diese aber sind der Posaunenstoss gewesen, mit dem die
moderne politische Demokratie ihren Feldzug beginnt. So geht der
ältere Calvinismus in die neue Zeit über.

An dieser Stelle aber machen nun einige Geschichtsschreiber,
zu denen auch Wernle gehört, einen tiefen Schnitt. Sie sagen,
hier beginne ein neues Zeitalter, das der Aufklärung. Die Ideen, die
jetzt in den Vordergrund rückten, besonders die der natürlichen
Gleichheit der Menschen, verbunden mit der Voraussetzung ihrer
natürlichen Güte, stammten nicht aus dem Evangelium, jedenfalls
nicht aus den reformatorischen Gedanken, sondern aus dem
sogenannten Naturrecht, das seinerseits von der Antike, besonders von
der Lehre der Stoa herkomme. Dieses Denken der Aufklärung
habe die neue Zeit geschaffen, die Reformation gehöre mehr zum
Mittelalter, dessen Abschluss sie bilde.

Ich kann mich nun natürlich nicht mehr auf eine ausführliche
Erörterung dieses geschichtlichen Problems einlassen, sondern muss
mich damit begnügen, meine Ansicht auszusprechen und die
Begründung wenigstens anzudeuten.

Es ist gewiss richtig, dass die Theorien der modernen Demokratie

öfters ohne christliche Begründung auftreten. Aber es zeugte

1) Über die bedeutsamen Beziehungen zwischen der nordamerikanischen
und schweizerischen Demokratie vergleiche William Rappard : Notre Grande
République sœur.

862



von ungeschichtlichem Denken, wenn man darob übersähe, dass
sie auf religiösem Boden gewachsen sind. Ist es doch geradezu
eine der Grundtatsachen aller Geschichte, dass grosse Ideen sich
von dem Stamm, auf dem sie gewachsen sind und der meistens
die Religion ist, ablösen und selbständige Geltung erlangen, bis
der Kreislauf erfüllt ist und sie von neuem in die Tiefe tauchen

müssen, um wieder frische Kraft zu gewinnen. Es kann, wie
schon früher bemerkt wurde, vorkommen, dass sie dabei ins Gegenteil

des ursprünglichen Sinns umzuschlagen scheinen, aber dem
aufmerksamen Auge entgeht der innere Zusammenhang nicht. Das

gilt auch von dem Verhältnis gewisser modern-demokratischer Ideen
zum Calvinismus. Gewiss sehen jene anders aus, als in der Zeit
ihrer religiösen Jugend, aber die Verwandtschaft verleugnet sich
für den nicht, der einen Blick für geistige Genealogie hat. Man
muss diese Verwandtschaft nur nicht am falschen Orte suchen. Ob
die Reformatoren die Erbsünde annehmen und die modernen
Demokraten nicht, das ist durchaus nicht der Punkt, auf den es

ankommt. Die Demokratie des reformierten Protestantismus stammt
aus dem gewaltigen Drang, die ganze Welt dem heiligen Willen
Gottes Untertan zu machen, die moderne Demokratie, besonders
die auf dem Boden der reformierten Welt entstandene, ruht auf
dem Glauben an den Wert und die Möglichkeit einer wahrhaft
sittlichen Gestaltung des politischen Lebens. Sie geht dabei aus

von der sittlichen Gleichheit der Menschen, aber diese ist eine
Tochter jener religiösen Gleichheit, die der reformierte Protestantismus

so stark betont. An eine ursprüngliche Vollkommenheit
der Menschennatur glaubt auch die Reformation, auf der andern
Seite weiß Rousseau, dass diese durch die Kultur verderbt worden
ist. Vollends ist von dem Staatsvertrag jener alten Calvinisten zu
dem Rousseauschen nur ein Schritt. Die Grundanschauung ist

gleich. Es bleibt dabei: Rousseau ist ein spätgeborner Sohn
Calvins. Kurz, die Ähnlichkeit ist viel grösser als die Verschiedenheit.

Diese Demokratie bezieht im Grunde immer noch aus ihrer
religiösen Wurzel Sinn und Kraft, auch wenn sie es oft nicht weiß.
Man sieht ja heute, wie wenig sie bestehen kann, wo sie nicht
von einem tiefen Idealismus getragen wird. Sie bekommt von dorther

ihr Glut. Mögen die Ideen der Aufklärung in den Formeln
der Demokratie des achtzehnten und neunzehnten Jahrhunderts vor-

863



wiegen, die Kraft ihrer Verwirklichung kommt von jener Tiefe her.

Es ist merkwürdig, dass Juristen und Nationalökonomen, wie Jellinek,
Weber und Fleiner, dies den Theologen sagen müssen. Und noch

merkwürdiger ist vielleicht, wenn Friedrich Nietzsche es uns sagen
muss. Es ist bekanntlich einer seiner Hauptsätze, dass die ganze
moderne Demokratie aus dem Christentum stamme, eine Erfüllung
des Christentums sei. Man mag Nietzsche als Zeugen nun
vielleicht verächtlich ablehnen, wo es sich um solche Dinge handelt,
aber abgesehen davon, dass dazu überhaupt kein Anlass ist, muss
bedacht werden, dass Nietzsches Urteil hier gerade als das eines

Gegners Wert hat. Er hat mit den Augen des Hasses und darum
scharf gesehen. Er verstand wohl auch besonders gut, dass

das Gleichheitsideal seine Kraft und Glut nicht aus der Natur,
sondern aus der Geschichte bezieht. Nietzsche besaß auch in
hohem Grade eine Fähigkeit, ohne die man sich in der
Geistesgeschichte nicht zurechtfindet: er verstand die Typen der verschiedenen

Denkweisen zu unterscheiden und sie an ihren besondern
Ort zu stellen. Dazu diente ihm (und muss uns allen dienen) vor
allem die Vergleichung und zwar eine von der Vogelperspektive
aus. Anders wird man Christentum und Heidentum, Katholizismus
und Protestantismus, reformiertes und lutherisches Christentum nie

richtig auseinanderhalten können. So muss man vor allem auf
das Luthertum achten, auf seine besondere Art, seine Weise,
soziale und politische Dinge zu behandeln, dann springt die von uns

geschilderte Eigenart besonders des Calvinismus in die Augen.
Es bleibt dabei: Die beste Freiheit unserer modernen Welt

stammt zuletzt aus jener tiefsten Befreiung der Seele, die dadurch
zustande kam, dass sie an Gott aliein gebunden wurde, an den
Gott, der sich dem Gewissen kund tut.

Übrigens ist der Calvinismus nicht gestorben und bloß in seinen
Nachkommen vorhanden. Er lebt und beweist seine alte Art. Ich
habe in dieser Beziehung von ihm schon in meinem letzten Aufsatz

geredet. Was ihn heute kennzeichnet, gerade auch im Gegensatz

zum Luthertum, das ist sein Glaube, dass es möglich sei, die
Welt dem Willen Gottes in Freiheit zu erobern, rein ethisch
ausgedrückt: alles Leben der Menschen, so auch das politische und
soziale, der sittlichen Forderung gemäß zu gestalten. Auf diesem
Boden ist zuerst in der neueren Zeit ein „christlicher Sozialismus" ent-

864



standen ; hier leben am stärksten die neuen Ideale des internationalen
Lebens, hier hat der Kampf gegen das Laster seine mächtigsten
Vorkämpfer gefunden. Das alte Soli Deo gloria mündet gerade hier
am stärksten in die Bitte aus: „Dein Reich komme!"1)

Der Geist, der einmal von der Schweiz ausgegangen ist, bleibt
trotz der Bestreitung durch schweizerische Theologen eine der

mächtigsten Stromquellen der Freiheit in der abendländischen Welt.
Das Wort, das der zweite Präsident der Vereinigten Staaten, John

Addams, gesprochen hat, besitzt eine weltgeschichtliche Wahrheit:
„Lasset mir Genf nicht vergessen oder verachtet sein. Religiöse
Freiheit (in die Addams jedenfalls politische einschließt), ist ihr
dankbare Achtung schuldig, trotz Servet!"

Aber was bedeutet für uns diese ganze Erörterung, für uns,
die wir doch nicht geschichtliche Studien machen, sondern das

Problem der heutigen und künftigen Schweiz bedenken wollen?
Ich möchte zunächst hervorheben, was diese Erörterungen

nicht wollen.
Selbstverständlich hat man mir, trotz meinen entgegengesetzten

Versicherungen, vorgeworfen, ich wolle den alten Streit zwischen
Luther und den Reformierten wieder aufwecken. Wer nun etwas

von mir weiß, wie diese Gegner, der weiß auch, dass ich ganz
andere Ziele habe und namentlich, dass nicht Streit mein Ziel ist,
sondern Friede, aber freilich tiefbegründeter Friede, und Streit bloß,
soweit er zum Frieden nötig ist. Ich möchte, wie ich schon in
meinem letzten Aufsatz erklärte, auf einen Boden gelangen, der
über all diesen Unterschieden liegt, der sie alle versöhnt.

b Wenn man damit den Geist des modernen Luthertums vergleichen will,
dann lese man Friedrich Naumanns Briefe über Religion oder Siegmund Rauhs
Deutsches Christentum.

Gegen diesen sozialen Grundzug die Webersche These anzuführen, dass
der Calvinismus die Bildung des kapitalistischen Geistes begünstigt habe, heißt
diese gänzlich mißverstehen. Nie ist es Weber eingefallen, zu behaupten, dass
der Kapitalismus den Absichten des Calvinismus irgendwie entspreche. Er
behauptet bloß, dass die Befreiung der Geister von der mittelalterlichen Askese
und die Entbindung mächtiger Tatkraft und Arbeitstreue, wie sie der Protestantismus,

im besonderen der Calvinismus, bewirkt, die kapitalistische Entwicklung,
die ihrerseits ganz andern Motiven gehorchte, habe ermöglichen helfen. Daraus
schließen, dass zwischen Kapitalismus und Calvinismus innere Verwandtschaft
bestehe, wäre das gleiche, wie wenn man dies von Militarismus und Christentum
behauptete. Denn auch der Militarismus bezieht seine Kraft teilweise aus Motiven,
die das Christentum erzeugt hat, freilich nicht für den Krieg

865



Da wir nun einmal von der Vergangenheit herkommen, so

möge der religiöse Führer jener alten Pilgerväter, Robinson, für
mich sprechen :

„Ich kann den Zustand der reformierten Kirchen nicht genug beklagen,
welche zu einem Abschlüsse in der Religion gekommen sind und jetzt nicht
über die Werkzeuge ihrer Reformation hinausgehen wollen. Die Lutheraner
bleiben bei Luther, die Calvinisten bei Calvin stehen ; aber wenn auch diese
Männer zu ihrer Zeit brennende und scheinende Lichter gewesen, so sind sie
doch nicht in den ganzen Ratschluss Gottes eingedrungen und sie würden, wenn
sie jetzt lebten, ebenso willig weitere Erleuchtung annehmen, wie damals die
zuerst empfangene."

Warum habe ich denn diesen Unterschied hervorgehoben? Eben

um jenes höheren Zieles willen. Es muss Klarheit darüber werden,
wohin wir treiben. Was ich unter uns beobachte, das ist nicht etwa
eine Bewegung auf jene höhere Einheit hin, sondern eine nach
der einen Seite des von mir geschilderten Gegensatzes, nach dem
Neuluthertum hin. Man weiß dabei aber oft nicht, worum es sich

handelt, erkennt den Geist nicht, der hier waltet, wirft altes, edles

Erbgut achtlos weg und untergräbt damit den Grund, der allein
eine selbständige, wertvolle und eigenartige Schweiz tragen kann.
Ich mahne zur Klarheit: wenn man wirklich auf jener Bahn weiter
gehen will, so tue man es, aber mit hellem Bewusstsein, sonst
aber mache man Halt und, kehre um.

Ein zweites sollen diese Auseinandersetzungen zeigen. Wenn
es sich so verhielte, dass unsere schweizerische Reformation so

wenig Eigenart entfaltet hätte, dann fiele damit auch ein Stück
Eigenart der Schweiz weg, ihre Geschichte verlöre viel von ihrer
Bedeutsamkeit. Wenn wir das nun im Namen der geschichtlichen
Wahrheit einfach zugeben müssten, so hätten wir uns darin zu
finden. Aber wenn es nur eine bestimmte, befangene Denkweise
wäre, die uns dergestalt etwas von unserm besten Eigenleben
nähme, dann müssten wir zum Aufsehen mahnen. Denn wir hätten
auch eine Untergrabung der Schweiz vor uns. Also Klarheit

Diese geschichtliche Erörterung, die immer nur eine Anregung
sein will, mag uns aber noch einmal gezeigt haben, wo die tiefen
Quellen liegen, aus denen das geistige Werden und Schaffen der
Völker und die wahre geschichtliche Größe fließen, eine Größe,
die nichts nach dem Quantum trägt. Ich meine, die Vertiefung
in diese Tatsachen sei gegenwärtig von der höchsten Bedeutung

866



für die Neuorientierung des politischen Lebens aller Völker, besonders

aber der Schweiz. Es tritt uns daraus vor allem die Wahrheit
entgegen, dass es der Geist ist, der das wahrhaft Große schafft.

Meine ich nun etwa doch, wir sollten zum alten Calvinismus
zurückkehren, sollten vielleicht eine Theokratie nach dem Muster
Genfs aufzurichten versuchen? Ich wiederhole, daß mir jeder
Gedanke an eine Restauration vergangener Lebensformen und
Denkweisen fern liegt. Wir müssen kräftig und kühn vorwärts, in
immer größere Freiheit hinein, freilich im Zusammenhang mit
dem Erbe der Vergangenheit. Jeder von uns hat dabei wohl
seine besondere Zukunftshoffnung. Ich habe die meinige, habe
nie ein Hehl daraus gemacht, betrachte sie freilich auch nicht als

fertig, sondern lasse sie unaufhörlich sich verjüngen, vertiefen,
verbessern. Was ich hier sagen will, ist eben nur dies eine : unsere
Demokratie muß auf Grundlagen ruhen, die ihr entsprechen und
nicht widersprechen. Sie ist gebunden an einen bestimmten Geist,
einen bestimmten sittlichen, politischen Glauben. Sie lebt von der
Idee und wird nur im Dienst der Idee groß. Sie muß ihre Seele

neu gewinnen und sie verlieren an das, was größer ist als sie.

III.

Hier würde ich nun gerne schließen. Aber es folgt der

Tragödie nun noch ein Satyrspiel. Der Zufall hat es gefügt (oder
ist es doch kein Zufall?), dass aus derselben Basler theologischen
Fakultät noch ein dritter gegen mich angeritten ist. Es ist nach
den beiden Historikern der Professor für systematische und
praktische Theologie daselbst, das heißt der Mann, der einen großen
Teil der schweizerischen Pfarrer in den religiösen und ethischen
Sinn des Christentums und dazu in die Praxis des Pfarramtes
einführen soll. Sein Name ist Johannes Wendland. Er hat nicht
in Wissen und Leben, sondern in einer der angesehensten deutschen

Zeitschriften, den Preußischen Jahrbüchern, einen Aufsatz
veröffentlicht, der den bezeichnenden Titel trägt: „Politik und Moral
in Deutschland und in der Schweiz".1) Der Hauptgegenstand des

angesammelten Zornes, der darin ausgeschüttet wird, bin ich
Ärmster. Das Ganze ist nach Stii und Ton von einer sittlichen

>j Vergl. Preußische Jahrbücher 1916, Band 164, Heft 1.

867



Minderwertigkeit, die es sogar unter den Früchten, die im Garten
der rabies theologorum wachsen, zu einer skandalösen Ausnahme
macht. Es fällt mir darum schwer, davon auch nur zu reden.
Unter andern Umständen hätte ich diesen Erguss behandelt, wie
viele andere seiner Art. Aber nun trifft es sich, dass er in den

Zusammenhang dieser Auseinandersetzung mit den Basler Theologen

fällt und darin eine gewisse Bedeutung hat. Ich kann es

also fast nicht vermeiden, darauf einzugehen, will es aber wirklich
nur soweit tun, als der Zusammenhang es fordert und alles übrige
stehen lassen. Der Leser dieses Aufsatzes mag sich selbst davon

überzeugen, wenn er mir nicht glaubt. Ich sage also von dem

ganzen Machwerk Herrn Wendlands nur dies : ein Professor der

Theologie sollte sich schämen, so etwas geschrieben zu haben,
und gehe zu dem über, was hier allein in Frage kommt.

Zweierlei scheint mir an diesem Dokument bezeichnend zu sein.
Da ist einmal Herr Wendlands Verhalten gegenüber der

Schweiz. Er ist nämlich Reichsdeutscher, nicht bloß „auch Deutscher"
und hat neben sich in der gleichen Fakultät noch sechs reichs-
deutsche Kollegen. Nun sollte man meinen, bei der ganzen heutigen
Lage der Schweiz, bei der starken Spannung, die auch in Basel
herrscht, wäre es für einen reichsdeutschen Professor unter uns
selbstverständlich, dass er sich literarischer Äußerungen über
schweizerische Politik und schweizerisches politisches Denken enthielte,
jedenfalls dann, wenn diese Äußerungen abschätziger Art und der
nationalen Parteistellung entsprungen sind. Auch die allfällige
Erregung über mein „Votum" böte keinen Grund für ein solches
Auftreten, besonders wenn schon neben verschiedenen andern auch zwei
schweizerische Kollegen der gleichen Fakultät gegen mich zu Felde

gezogen waren. Nein, dieser Gast im Schweizerhause geht hin
und stellt seinen Landsleuten in einer der gelesensten deutschen
Zeitschriften die Leute vor, die bei uns gewagt haben, eine andere

Meinung über den Krieg zu vertreten, als die in regierungsfrommen
deutschen Kreisen übliche. Dass er dabei Leute nebeneinander
stellt, die nichts miteinander zu tun haben, gehört zur ganzen
Methode, dass auch NichtSchweizer als Schweizer mitlaufen,
zeugt von der in dem Aufsatz so vielgenannten „deutschen
Gründlichkeit" des Verfassers und dass Spitteier, der nach seiner
Meinung nun politisch „Erledigte", einen besonders starken Guß

868



bekommt, versteht sich von selbst und wird diesen nicht aufregen.
Bedenklich ist, dass das Ganze als Denunziation wirkt. Wir müssen
in den Augen derjenigen Leser, die dem liebenswürdigen Kollegen
glauben, nicht nur als armselige Tröpfe im allgemeinen, sondern auch
als arge Deutschfeinde dastehen. Da gilt nur eine Alternative:
Entweder hat Herr Wendland diese Wirkung gewollt, also eine

bewusste Denunziation geschrieben, dann braucht darüber nichts
weiter gesagt zu werden, oder er hat nicht gemerkt, dass er
tatsächlich eine schrieb, dann braucht darüber weiter auch nichts

gesagt zu werden! Trotzdem ist mir das Bedeutsame daran etwas
anderes. Es tritt aus dem Vorgehen von Herrn Wendland der
Versuch hervor, solche Schweizer, die in diesen Zeiten mit einem
Urteil hervorgetreten sind, das nicht dem reichsdeutschen
Durchschnittsurteil entspricht, dem reichsdeutschen Publikum anzuzeigen.
Das läßt mich nun ganz kühl, soweit meine Person in Frage
kommt, aber es berührt mein schweizerisches Ehrgefühl und meinen
schweizerischen Freiheitsstolz. Wenn das Vorgehen Herrn Wendlands

ein vereinzelter Fall wäre, so könnte man es mit
Stillschweigen übergehen, aber es ist ein Teil eines Systèmes, dessen

Arbeit auch sonst zu spüren war. Da heißt es, ein ganz kräftiges
Halt gebieten. Vorläufig sind wir im Schweizerhause noch daheim
und wollen es zeigen.

Vielleicht noch weniger erträglich ist die Art, wie Herr Wendland

über „Politik und Moral in der Schweiz" urteilt. Er spricht
da freilich zum Teil einem nicht nur „deutschen", sondern einem
alldeutschen schweizerischen Kollegen nach, aber er macht doch
dessen Urteil zu dem seinigen und fügt von dem Eigenen hinzu.
Er beklagt mit jenem wie in der Schweiz das Verständnis für
äußere Politik „auf ein Minimum herabgesunken sei", und zwar infolge
der ewigen Neutralität, dass aber „auch in der innern Politik ein

lebendiges Staatsgefühl fehle und die Gefahr des Verkommens
in rein utilitarisch-ökonomischer Auffassung des Staates groß sei".
Was er selbst hinzufügt, ist zorniges Geschimpf über das unter
uns angeblich verbreitete politische „Moralgeschwätz". Nun wollen
wir nicht untersuchen, ob in jenen Urteilen mehr oder weniger
Wahrheit sei, auch nicht, woher gerade Herr Wendland die
Fülle seiner politischen Überlegenheit habe; das, worauf es

ankommt, ist, dass ein bei uns wirkender reichsdeutsch er Professor

869



es wagt, in solchem Stil über das Land, dessen Gast er ist, zu

reden.
Wenn wir uns fragen, woher er diesen Mut nimmt, so müssen

wir eine Antwort geben, die wieder bedenklich ist. Es redet aus

dem Vorgehen Herrn Wendlands wie aus Inhalt und Ton des
Aufsatzes eine Überhebung, die nur aus dem Selbstbewusstsein des

Großmachtbürgers gegenüber dem Kleinstaat zu erklären ist. Herr
Wendland empfindet nicht nur eine freie schweizerische Meinungsäußerung

als sträfliche Anmaßung, es kommt ihm offenbar auch

gar komisch vor, wenn wir Schweizer von der Vergangenheit und

möglichen Zukunft unseres Volkes groß denken. Was ich von der

Bedeutung der schweizerischen Reformation gesagt habe, erklärt

er als Auswuchs „nationaler Eitelkeit", er findet es „pathologisch":
Ja, ja, es muss wohl pathologisch sein, wenn man von einem Volk,
das mit bloß 40,000 Quadratkilometern vorliebnehmen muss, etwas
Großes sagt! Man läßt uns Schweizer ja gern gelten, solange wir
brav bescheiden sind, ja, man wirft uns auch etwa ein Kompliment

hin, aber wenn der Knirps etwas Rechtes, ja Selbständiges
sein will — „Gott, wie lustig! Ist er verrückt geworden?"

Ich erblicke in diesem Verhalten etwas Letnreiches, Typisches.
Und nun kommt dazu das Zweite: Herrn Wendlands religiöse

und ethische Stellungnahme. Die Leser dieser Zeitschrift werden
sich erinnern, was ich einem einflussreichen Teil der deutschen und
der von ihr beherrschten schweizerischen Theologie vorgeworfen
habe : dass sie imperialistisch geworden sei, dass sie die Möglichkeit

leugne, das politische und soziale Leben nach sittlichen oder

gar religiösen Gesichtspunkten zu ordnen, vielmehr behaupte, diese
Gebiete müssten sich „nach ihrem eigenen Gesetz" ausleben,
welches Gesetz natürlich nur das des Egoismus und Machtstrebens
sein kann ; dass sie das Christentum der Nation unterordne und das

Reich Gottes dem Staat, und so von Christus zu Cäsar abfalle.
Wie stellt sich Herr Wendland zu dieser Anklage? Komisch!

Er kommt nämlich in Verlegenheit. Er muss ja mir, weil ich das

Gegenteil jener Sätze vertrete, Unrecht geben, mich als Utopisten,
Moralschwätzer, ja als Vertreter „unsittlicher" Theorien hinstellen,
aber dann hat er doch wieder nicht recht den Mut, sich zu jenen
Sätzen zu bekennen. So schwankt er hin und her, mischt dieses
und jenes durcheinander, uns andere dabei immerfort der Unklar-

870



heit bezichtigend, und kommt zuletzt doch dabei an, jene Sätze
als tiefste religiöse und ethische Weisheit zu vertreten, und damit
zu seiner Politik die religiöse und ethische Ergänzung zu liefern.

Es ist die Theologie, die zu einem deutschen Nationalliberalen
passt, die Theologie der Kreise, denen die bestehende Kultur mit
ihrem ganzen Apparat: Staat, Gesellschaftsordnung, Militarismus,
Krieg, etwas so Feststehendes und selbstverständlich Gültiges ist,
dass dem Christentum nur die Wahl bleibt, sich ihr anzupassen
oder abzudanken; es ist die Theologie, die, nach meiner persönlichen

Überzeugung, die geistesverwandte Verbündete derjenigen
Mächte ist, die unsere Welt in das Meer von Blut gestürzt haben,
worin sie zu verderben droht. Was Herrn Wendland als Vertreter
dieser Denkweise interessant macht, ist der Umstand, dass er den
Durchschnitt dieser weitverbreiteten Art darstellt.

Dass solche Theorien in ihren Konsequenzen besonders auch
den Untergang der Schweiz bedeuten würden, ist die Überzeugung,
die ich hier schon genügend ausgesprochen habe. Ob sie wahr
seien oder nicht, will ich hier gar nicht untersuchen. Ich halte
sie für Trug, aber was ich hier will, ist auch wieder bloß Klarheit.
Wir wollen wissen, wo wir stehen und wohin wir treiben.

So stellt uns auch dieser dritte der Basler Kollegen auf seine
Weise die Gefahr vor Augen, die uns droht. Was der Historiker
auf feinere Weise in Anlehnung an die Geschichte sagt, das sagt
er gröber auf systematische Weise. Wir aber haben wieder Ursache,
Halt zu machen und über die letzten Wahrheiten nachzudenken,
an denen das Leben der Völker, besonders der kleinen, hängt.

Und nun noch ein Wort über Deutschland, ein kurzes an
Stelle des langen, das nötig wäre, aber nun unmöglich ist.

Zunächst die Versicherung, dass es uns nicht einfällt, das

Verhalten des Reichsdeutschen, von dem die Rede war, als das

normale hinzustellen. Es gibt eine andere deutsche Art, und ich

glaube gern, dass sie die große Mehrheit bildet. Ich will auch

gerne annehmen, dass jener Aufsatz eine Entgleisung sei, die sich
nicht wiederhole. Aber das muss gesagt werden: solche Dinge
müssen von den Deutschen selbst bekämpft werden. Sie tragen
einen großen Teil Schuld an der schweren Verstimmung der Völker

gegen deutsche Art, die schon vor dem Kriege in aller Welt zu
beobachten war. In dem Maße, als die Überwindung dieser Art

871



gelingt, wird das Deutschtum jene Liebe gewinnen, die es in seiner
edlen, seiner wahren Gestalt so reichlich verdient und viele ihm

von ganzem Herzen schenken möchten, so jetzt seine Gegner sind,
die ich für meine Person ihm zu zollen nie aufgehört habe.

Ich möchte zu dieser Bemerkung noch eine weitere persönliche
Erklärung fügen. Leute, die so stehen wie ich, sind nun als Deutschfeinde

verschrien. In diesen Zeiten, wo Torheit und Gemeinheit
an Blutozeanen ihre Orgien feiern, ist dergleichen ja
selbstverständlich. Ich möchte auch betonen, dass es mir nach alldem,
was diese Jahre uns gebracht haben, völlig gleichgiltig ist, ob
mich jemand für einen Deutschfreund oder Deutschfeind hält. Rein
nur um der Aussprache der Wahrheit willen, nicht um mich zu
empfehlen oder zu entschuldigen, möchte ich darüber folgendes sagen.

Es ist für Menschen von unserer Art völlig sinnlos, dass wir
irgendeinem Volke feindlich gesinnt sein sollten. Wir wünschen
allen Völkern das Größte und Beste. Wenn wir kämpfen, so
geschieht es nicht gegen Völker, sondern gegen Prinzipien,
Geistesmächte. Wir sind für alle Völker. So auch für das deutsche.
Ja, es sei nun zum Schlüsse nicht verhehlt, dass uns dieses ganz
-besonders am Herzen liegt. Wir sind mit ihm besonders tief
verbunden. Es fällt uns besonders schwer, uns zum Schein gegen es

wenden zu müssen. Wir glauben aber, dass es doch eine
merkwürdige Oberflächlichkeit sei, die Liebe zu einem Volke nach dem
Maße der Zustimmung zu seinem Tun zu messen, wir meinen,
dass zu Zeiten eines Volkes schlimmster Feind der sei, der ihm
schöne Dinge sagt. Wir unserseits können gegenwärtig Deutschland

nicht wünschen, was ihm die große Mehrheit seiner Söhne

wünscht, wir können es um der Wahrheit, um der Liebe, um der
Gerechtigkeit willen nicht, aber wir wünschen ihm das Allerhöchste,
was wir wünschen können. Wir stehen gegen den Teil des Volkes,
der draußen den Ton angibt, aber wir fühlen uns innig eins mit
einem andern Teil und wissen, wie viel Großes und Ergreifendes
sich gerade jetzt in diesem Teile kundtut. Wir glauben an eine

Verirrung des deutschen Geistes (allerdings nicht nur des

deutschen!), aber auch an die großartige Wendung, die er nehmen
wird. Wir tragen seine Schmerzen mit. Wir müssen diesem und
jenem durch unsere Haltung Leid bereiten, aber wir leiden selbst
darunter am allermeisten. Wir sind stets bereit, für Deutschland

872



einzutreten, wo ihm wirklich Unrecht geschieht, wir würden uns
aufs äußerste wehren, wenn sein volles Lebensrecht angetastet
würde. Wir warten auf den Tag, wo wir in einer erneuerten
Atmosphäre, auf einer über dem jetzigen Jammer liegenden Höhe, uns
wieder freudig mit ihm eins fühlen können.

Von der Schweiz aber sagen wir noch einmal : sie sei etwas

Eigenes, damit sie viel geben könne. Sie sei frei, damit sie sich

gegen niemand abschließen müsse. Segen, nicht Abwehr, möchte
ihre Gebärde sein. Zu alldem aber hat sie, das ist unser erstes und
letztes Wort, eine Geistestaufe nötig.

ZÜRICH L. RAGAZ

AUS UNSEREN TAGEN
Von JOHANNA SIEBEL

Die Tage erglühen, die Tage verscheiden,
Und immer von neuem quellen die Leiden.

Versinken und quellen. Kein Sinn kann erfassen
Der einzelnen Stunde Töten und Hassen.

Und klagen wird einstens aus unseren Tagen
An Schmerzen die schwerste der Menschheitssagen.

OD

SOMMERNACHT
Von EMIL SCHIBLI

Ich kann nicht schlafen.
Ich muss mein Herz zu den stillen Bäumen

Und Wiesen und unter die Sterne tragen.
Und ihnen allen muss ich meine Sehnsucht sagen.
Die Wiesen und Bäume raunen wie in Träumen.
Und die goldenen Sterne glänzen.
O, meine Sehnsucht ist ohne Grenzen!
Sie möchte sich weit ins Unendliche wagen.

873


	Die geistige Untergrabung der Schweiz : eine Antwort an die Basler Theologen [Schluss]

