
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Die Macht der Rechtsidee

Autor: Egger, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MACHT DER RECHTSIDEE

i.

Die Geltung des Rechts beruht nach der landläufigsten
Auffassung auf der Möglichkeit der zwangsweisen Durchsetzung. Das
Recht ist genau so stark, wie der Zwangsapparat, der hinter ihm
steht.

Nur durch den Hinweis auf die staatlichen Gewaltmittel glaubt
man die Leistungen des Rechts, glaubt man die Aufrechterhaltung
der Ordnung erklären zu können. Auferlegt doch das Recht dem
Einzelnen schwere Pflichten. Es zieht enge Schranken, an die
sich der Einzelne bei Verfolgung seiner persönlichen Interessen
immer wieder stößt, der Kaufmann, der Gewerbetreibende, der

Handwerker, der Hausbesitzer, der Mieter, der Arbeiter. Die
Rechtsordnung mutet auch dem Besitzlosen zu, dass er die
Besitzverteilung anerkennt mit ihrer ungleichen und willkürlichen
Verteilung. Auch das letzte Schuldenbäuerlein muss der
Rechtsordnung seinen Tribut entrichten, wenn es den Hypothekarzins
dem städtischen Kapitalbesitzer einschickt. Aber sie alle samt und
sonders sind dadurch wieder miteinander verbunden, dass sie nach
Gesetz und Recht Steuern zu zahlen, Abgaben aller Art zu
entrichten und während Wochen und Monaten Militärdienst zu leisten
haben. Und welch unerhörte Anforderungen, welch maßloße

Zumutungen werden vollends heute in den kriegführenden Staaten
mit der Majestät des Rechts an jeden Einzelnen gestellt.

All das — meint man — wird doch nur dadurch möglich,
dass hinter dem Recht die organisierte Gewalt des Staates steht,

833



das Gericht und die Vollstreckung, die Zwangsbetreibung und die
Strafe, die Polizei und das Militär — ein ganzes System von
Gewalt- und Zwangsmitteln.

Und doch kann es nicht wahr sein, dass das Recht nur auf
der Gewalt beruht. Wer das behauptet, verwandelt das Recht in
einen einzigen großen Zwangsapparat, den Staat in ein Zuchthaus.

Der Gedanke ist absurd, dass unsere Rechtsordnung nur
dem Strafgesetzbuch ihre fortdauernde Geltung verdanke. Dann
wäre sie reif für den Untergang, der dann auch rasch genug
hereinbrechen müsste. Der rechtliche Verkehr wird nicht durch
das Strafrecht aufrecht erhalten. Schließlich kann dieses auch
niemanden zwingen, wie die Übertretungen selbst am besten
beweisen. Es kann nur auf das Verbrechen eine Strafe setzen
und muss es dann jedem Einzelnen überlassen, ob er das Recht
befolgen oder unter Gewärtigung von Strafe brechen wolle. Und nur
gerade für jene ist im Grunde genommen das Strafrecht geschrieben,
welche sich überhaupt vor diese Wahl stellen. Für die große Mehrzahl

ist diese Frage gar keine Frage. Wenn sie in den Schranken
der Rechtsordnung verbleibt, kommt der Strafanstalt nicht das

geringste Verdienst zu. Für sie ist das Strafgesetz nicht vorhanden.
Ähnliches wäre von der Zwangsvollstreckung zu sagen. Die

eingegangenen Verpflichtungen werden im allgemeinen ohne Seitenblick

auf den Betreibungsbeamten gehalten. Der Kredit ist auch
heute noch ein Glauben, ein Vertrauen, und gerade im kaufmännischen

Verkehr bemisst er sich vielmehr nach den persönlichen
Eigenschaften, nach dem Charakter, nach seelischen Werten, als

nach den unberechenbaren und fatalen Aussichten auf das Ergebnis
einer allfälligen Zwangsvollstreckung.

So kann es denn nicht die Gewalt sein, welche die Ordnung
des menschlichen Zusammenlebens aufrecht erhält. Wäre es nur
die Gewalt, dann entbehrte die Rechtsordnung ja auch jeder innern
Rechtfertigung. Dann würde sie blind wirken wie eine
Naturgewalt. Dann ist nicht einzusehen, warum nicht jede andere

Machtorganisation sich diese Macht aneignen oder sich über sie

hinwegsetzen sollte. 1st das Recht nur Macht, dann mag es

zusehen, wie es sich behauptet. Dann liegt das Recht immer beim
Stärksten. Die Machttheorie zerstört letzten Endes das Recht,
negiert es, hebt es auf.

834



Aber welcher geheimnisvollen Macht verdankt dann das Recht
seine Geltung? Warum gehorchen die Menschen dem Recht? Die
Frage nach der Macht des Rechts ist die Frage nach den
Beweggründen des Rechtsgehorsams und der Rechtsbefolgung. Diese
Beweggründe müssen wir im Innern des Menschen suchen, in
seinem Sinnen und Trachten, in seinem Denken und Wollen,
Empfinden und Urteilen. Diese Motive haben wohl in der
Geschichte ihre großen Wandlungen erfahren. Auf einer niedern
Stufe ergibt sich der Rechtsgehorsam aus einer unfreien Gesinnung,

aus Angst und Furcht, aus dunklem Wahn und blindem

Autoritätsglauben. Ein Rechtsbefehl wird befolgt, nicht weil er
recht und gut ist, sondern weil er anbefohlen wird von den Göttern
oder von irgend einer andern gefürchteten großen Macht, vom
Häuptling, vom Fürsten, vom Priester. Aber das menschliche Handeln

wird mehr und mehr rationalisiert. Auf der heutigen Kulturstufe

sind die Beweggründe der Rechtsbefolgung unerschöpflich
reich und kompliziert wie die Beweggründe des menschlichen
Verhaltens überhaupt. Dabei können sie auch heute noch unfrei
sein und sittlich tief stehen, sie können aber auch dem Sonnenreich

der geistigen Freiheit und Überlegenheit angehören.
Manch einer ist ein braver Mann, der keinen Fuß breit vom

Wege des Rechts abweicht, nur aus Klugheit und Schlauheit oder
aus Bequemlichkeit und Denkfaulheit. Aber es wäre übel bestellt
um eine Gesellschaft, deren Recht auf diesen geistigen Pfeilern
ruhte. Sie wäre wie ein Eisenbahnbetrieb, in welchem sich die
Arbeiter auf die passive Resistenz verlegen. Nein, das ist —
trotz allem und allem — nicht die Psychologie unseres Handels
und Verkehrs, unserer volkswirtschaftlichen Produktion, unseres

gesamten Rechtslebens. Diese beruht nicht auf der Schlauheit,
sondern auf der Rechtschaffenheit, nicht auf der Klugheit, sondern
auf dem Pflichtbewusstsein, nicht auf der Bequemlichkeit, sondern
auf der Gewissenhaftigkeit und dem Ehrgefühl. Darauf beruht die
Tätigkeit unserer Beamten, wenn sie selbst bei unzulänglichen
oder schlechten Gehaltsverhältnissen ihre ganze Kraft für die

Pflichterfüllung einsetzen. Darauf beruht die Tätigkeit des

Kaufmanns, des Unternehmers, des Prinzipals, darauf aber auch —
von pathologischen Sozialerscheinungen abgesehen — diejenige
der Angestellten und Arbeiter.

835



Das liegt so im Wesen des Menschen begründet. Man hat in
der Wissenschaft des 19. Jahrhunderts viel zu viel mit dem isolierten
Individuum operiert und dabei nur allzu oft übersehen, dass es

diesen Menschen gar nicht gibt, der nur auf sich selbst gestellt
wäre. Der Mensch lebt nicht allein, und kann nicht allein leben.

Zu allen Zeiten und überall sehen wir ihn hineingestellt in Familie
und Gesellschaft. Er ist ein Zoon politikon, ein soziales Wesen.

Er ist auf die Gemeinschaft angewiesen. Diese Gemeinschaft aber
hat ihre Ordnung und kann ohne sie nicht bestehen. Der Mensch
ist in die Gesellschaft hineingestellt, d. h. er ist in eine Ordnung
hineingestellt. Das beherrscht auch sein Bewusstsein. Wenn das

Wesen des Menschen ein soziales ist, so heißt das, dass sein
Bewusstsein, seine Gesinnung — dem allgemeinsten Gehalte nach —
eine soziale sei. Im Menschen lebt das Gemeinschaftsbewusstsein
und damit das Rechtsbewusstsein. Die menschliche Vernunft weist
den Menschen auf die Ordnung hin und gebietet ihm die Befolgung

derselben. Die menschliche Vernunft zwingt ihn aber auch,
weiter unabläßig diese Ordnung bestmöglich zu gestalten, nach
den Gesetzen der Vernunft selbst, die da nun sind die Gesetze der
Gerechtigkeit. Nicht nur Ordnung verlangt der Menschengeist,
sondern rechte Ordnung. Diese besteht keineswegs nur in der
Zweckmäßigkeit. Weit über alle Utilität hinaus geht diese Anforderung.
Das Recht muss gerecht sein. Das gehört zu seinem Wesen. Ein
Recht, das sich selbst als ungerecht bekennen würde, ist nicht
denkbar. Das Recht muss den Anspruch erheben, dass es gerecht
sei. Gewiss, das positive Recht bleibt immer hinter dieser
Anforderung zurück, gerade wie die landläufige Moral hinter der reinen
Sittlichkeit zurückbleibt. Deshalb bleibt doch hier die Sittlichkeit,
dort die Gerechtigkeit, die treibende Kraft. Daraufhin prüfen wir
jeden Richterspruch, und brächte es ein Land bis an den Rand des

Abgrundes — Gerechtigkeit muss sein. Deshalb erfolgt auch der

Kampf um neues Recht, um neue Gesetze immer wieder mit dem

ganzen Aufwand der sittlichen Entrüstung und der sittlichen
Begeisterung. Davon machen auch die Vertreter der materialistischen
Weltanschauung keine Ausnahme. Auch für sie ist die Gestaltung
der Rechtsordnung in Wirklichkeit nicht einfach eine
Naturnotwendigkeit, nicht einfach ein Rechenexempel oder eine Futtertrogfrage,

sondern ein Werk der menschlichen Vernunft, und auch sie

836



suchen ihre Postulate als Forderungen der Gerechtigkeit zu
erweisen. Und erst wenn der Kampf auf diesen Boden verpflanzt ist,

erwärmen sich die Geister, erfüllen Leidenschaft und Begeisterung
die Kämpfer.

Hier nun liegen die tiefsten Wurzeln der Rechtsmacht und der
Rechtsgeltung. „Nicht in dem äußern Zwang, sondern in der

Erfüllung des Gerechtigkeitsideals liegt die innerste Lebensmacht
des Rechtes" (Sohm). Der Menschengeist gestaltet das Recht als

Ordnung, und er gestaltet es nach Kräften als gerechte Ordnung.
Das Recht ist deshalb um so stärker und setzt sich im Leben um
so sicherer durch, je mehr es dieser obersten Anforderung Genüge
leistet. Dasjenige Recht ist das stärkste, das der äußern Zwangsmittel

gar nicht bedarf, weil es sich von selbst durchsetzt, weil es

von jedermann als richtig erkannt oder empfunden, und deshalb

aus tiefster Überzeugung oder als eine Selbstverständlichkeit befolgt
wird. Größer als die äußere ist die innere Macht des Rechtes.
Das Recht ist eine geistige Macht, die Lebensluft des Rechtes ist
die Vernunft.

Aus dieser Geistigkeit der Rechtsmacht und der unablässigen
Orientierung des Rechtes an dem Ideal der Gerechtigkeit erklären
sich uns die wichtigsten Erscheinungen des Rechtslebens.

In diesem Wesen der Rechtsmacht liegt der konservative Zug
der rechtsgeschichtlichen Entwicklung begründet. Eine einmal
bestehende Rechtsordnung ist nun doch schon eine Ordnung. Man
kennt sie mit allen ihren Schwächen, aber man kennt doch auch
ihre Vorzüge, von denen der größte eben in der Ordnung selbst

liegt. Deshalb hat jede Neuerung, und wär's auch eine noch so
schüchterne und berechtigte, mit der Besorgnis zu rechnen, ob sie

sich bewährt, ob sie wirklich eine Verbesserung sei, ob der Schritt
ins Dunkle gewagt werden dürfe. Daraus ergeben sich aber auch
für den Gesetzgeber bestimmte Anforderungen : er wird die im
Volke vorhandenen und noch lebendigen Rechtsvorstellungen als
einen wertvollen Besitz möglichst respektieren, und er wird sie in
den Dienst der neuen Gesetzgebung, die er inaugurieren will,
stellen. Er wird damit dem Verständnis seines Werkes und der

Anerkennung und Durchsetzung desselben mächtig Vorschub leisten.
Bekanntlich ist das schweizerische Zivilgesetzbuch so viel wie möglich

nach dieser Methode gearbeitet.

837



Aber gerade die neue Zivilrechtsordnung zeigt, dass es nicht

genügt, ein Gesetzbuch zu erlassen. Es ist wahrhaft verblüffend
zu beobachten, in welch materialistischer Weise der Laie an die
Macht des Buchstabens zu glauben geneigt ist. Er gibt sich nur
allzu leicht dem Wahne hin, mit dem Erlass eines Gesetzes sei

die Arbeit getan, der Fortschritt erreicht, das neue Recht gewährleistet.

In Wirklichkeit kann ein solches neues Recht toter Buchstabe

bleiben. Es lebt nicht im Rechtsbewusstsein der
Rechtsgenossen, es wird nicht angewendet — dann steht dieses Recht

nur auf dem Papier, dann führt es nur eine Scheinexistenz. Das

Zivilgesetzbuch hat eine Reihe von Rechtsinstituten eingeführt, die
bald für die eine, bald für die andere Landesgegend neu sind.
Vielfach werden diese neuen Rechtsgrundsätze heute noch gar nicht
angewendet: das Recht ist wohl da, aber es fehlt noch das geistige
Band, die geistige Macht. Das Recht wirkt nicht durch sich selbst,
sondern nur durch die Menschen, die es erfassen, in sich
aufnehmen, durchdenken, anwenden. Das Recht will empfunden,
gedacht, erkannt sein — das Recht ist eine geistige Macht.

Deshalb gilt gerade auch für die Rechtsanwendung der Satz,
dass der Buchstabe tötet und der Geist allein lebendig macht.
Nicht die Gewalt, die hinter einem Rechte steht, und nicht der
Buchstabe der Gesetzestafel — der Geist, der die Rechtsordnung
erfüllt, ist das Bestimmende. Deshalb kann es sich ereignen, dass

wohl ein Gesetz dem Wortlaute nach unverändert in Kraft bestehen

bleibt, dass aber das angewendete lebendige Recht doch sich durchaus
wandelt gemäß den Wandlungen der Rechtsüberzeugung. Es sei

nur an die Grundsätze der Bundesverfassung über die Handelsund

Gewerbefreiheit oder an das Fabrikhaftpflichtgesetz oder das
alte Obligationenrecht und die tiefen Wandlungen, die diese Gesetze

im Laufe der Jahrzehnte in der Praxis, im Leben draußen,
erfahren haben, erinnert.

Aus dem Wesen der Rechtsmacht erklärt sich aber auch noch die

eigentümliche Erscheinung, dass zuweilen ein Rechtssatz nicht mehr
angewendet wird, obschon er formell noch durchaus zu Recht
besteht. Die Juristen sagen von einem solchen Gesetz, es sei
obsolet geworden. So bedenklich diese Erscheinung anmuten
mag — es ist doch gar nicht so selten, dass ein Gesetz einfach
veraltet. Das zürcherische Schulgesetz besteht formell noch zu

838



Recht, in Wirklichkeit ist es in allen seinen Teilen durchlöchert.
Das Gesetz ist in vielen Bestimmungen offenbar unvernünftig und
unausführbar geworden. Damit hat es alle Motivationskraft
verloren. Das Recht kann seinem Wesen nach nichts Unrechtes,
nichts Unvernünftiges wollen, und so schreitet die Praxis der
Behörden, der Gerichte über diese Bestimmungen hinweg.

Vor allem aber: nur durch das stete Wirken dieser geistigen
Macht lassen sich die gewaltigen Leistungen des Rechtes erklären.
Das Recht wirkt Friede. Es schafft eine Ordnung, welche die
Menschen in ihren Bann zieht. Die Verhältnisse des heutigen
Lebens sind gewiss vielfach ganz außerordentlich ungünstig: Eng
leben die Menschen zusammen. Der wirtschaftliche Kampf ist ein

harter, schwerer geworden. Die Gegensätze der Interessen, aber
auch der Anschauungen sind von Gegend zu Gegend, von Stand
zu Stand, von Einzelnem zu Einzelnem ungeheuer große, wie nie

zuvor. Und doch wickelt sich — im großen und ganzen — der
ungeheuer gesteigerte Verkehr und das ganze menschliche
Zusammenleben in unserem Gemeinwesen, in unsern Staaten, vor
allem auch in unsern großen Städten, mit voller Sicherheit ab.
Dass die Rechtsordnung besteht und morgen wie heute bestehen
wird — darauf beruht auch alle unsere Berechnung, all unser
Tun. Der Mensch fürchtet den Menschen nicht mehr — „homo
homini lupus". Es herrscht das Vertrauen, Vertrauen von
Rechtsgenosse zu Rechtsgenosse und zum Gemeinwesen. Der wirtschaftliche

Kampf ist ein harter, schwerer, und er nimmt die ganze
Kraft des Einzelnen in Anspruch — aber er vollzieht sich in den

Formen Rechtens. Verpönt ist alle Anwendung von Gewalt. Weit
zurück liegen die Zeiten der Selbsthilfe, der Privatrache, der Fehde.

Und nicht nur Gewalt, sondern auch alle Mittel der Hinterlist, der

Lüge, der Unanständigkeit sind verpönt. Begreiflich, dass im
heutigen sozialen Kampf die Gegner immer wieder bis an die
Grenze des Erlaubten gehen und selbst diese Grenzen missachten,
aber immer wird die Linie wieder hergestellt und scharf markiert.

Die heutige Rechtsordnung geht aus von der Freiheit des

Einzelnen. Sie anerkennt die Autonomie des Individuums. Sie

gewährt ihm die Freiheit der wirtschaftlichen Betätigung dem Staate

gegenüber und unter den Privaten, die Freiheit des Handels und
Gewerbes, der Religion, der Rede, der Koalition. Aber es sind

839



nicht absolute, schrankenlose Freiheiten. Die Freiheit ist nicht
Willkür. Sie ist nur eingeräumt, soweit sie mit der Ordnung und
dem Frieden vereinbar. Die Freiheit des Einzelnen kann nur
soweit Bestand haben, dass auch die Freiheit des andern daneben
bestehen kann. Diesen Grundsatz hat das Bundesgericht in einer
reichen Praxis bei Behandlung von Streik, Boykott und Sperre,
unlauterem Wettbewerb, Pressdelikten etc. immer wieder als einen
obersten Grundsatz unserer Rechtsordnung ausgesprochen. „Die
Ausübung der Rechte und die Betätigung der menschlichen Freiheit

muss in einer Weise erfolgen, die auch dem Mitmenschen die

Betätigung seiner Rechte und seiner Freiheit ermöglicht. Wird
das Recht und die Freiheit dazu gebraucht, die Freiheit eines

andern zu unterdrücken, oder in ihrem Wesen einzuschränken,
so liegt ein Missbrauch des Rechtes und der Freiheit vor, der vor
der Rechtsordnung nicht bestehen kann. Recht schlägt dann in
Unrecht um, und es handelt sich nicht mehr um die erlaubte
Ausübung des Rechtes, sondern um Rechtsmissbrauch." (Bg. 32 II. 368.)

So lässt die private Rechtsordnung die zahllosen und einander
widersprechenden Interessen der Rechtsgenossen wohl gelten. Ja

die Anerkennung derselben und ihre Ausgestaltung mit Rechtsschutz

macht einen Hauptinhalt des Rechtes aus. Aber es zieht
der Interessenverfolgung bestimmte Schranken. Damit richtet es
sich naturgemäss gerade gegen den Stärkeren. Dieser wird in der

Machtentfaltung und Machtanwendung in dem Maße zurückgebunden,

als es die Rücksichtnahme auf die andern und auf das Wohl
der Allgemeinheit erfordert. Letztlich kommt dies auch dem
Stärkeren zugute. Denn auch für ihn schafft das Recht Ordnung
und damit die Möglichkeit der Berechnung, der Vorausschau und
planvoller Arbeit.

So bekämpft die private Rechtsordnung die Machtpolitik.
Sie anerkennt kein Recht des Stärkern, weil er der stärkere ist.
Sie anerkennt, von Notwehr und Notstand abgesehen, kein Recht
der Gewaltanwendung. Sie hat das Recht der Macht gebrochen
durch die Macht des Rechtes. Dies hat sie erreicht, indem sie
den Einzelnen in seine Schranken verwies: Freiheit aber nicht
Willkür, Ordnung und nicht Anarchie. Diese Schranken sind
allgemeiner, grundsätzlicher Art. Die Rechtsordnung ringt auch auf
ihrem Gebiet und mit ihren Mitteln um die Verwirklichung jenes

840



Grundsatzes: Was du nicht willst, das man dir tu, das füg auch
keinem andern zu. Der kategorische Imperativ gibt auch für die
Ordnung des menschlichen Zusammenlebens eine oberste Direktive
ab : Handle stets nach der Maxime, von der du zugleich wollen
kannst, dass sie zum Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung
werde. Handle so, dass du wollen kannst, dass jeder andere in
deiner Lage dir gegenüber auch so handeln würde.

So gelangen wir denn zu diesem Ergebnis: Unsere private
Rechtsordnung hat mit Erfolg die Anwendung von Gewalt und

Zwang bekämpft. Sie hat einen Zustand des Vertrauens und
des Friedens geschaffen. Dieses Wunder hat sie geleistet, nicht
selbst wieder durch Gewalt und Zwang, sondern vor allem durch

geistige Mächte, durch den Sinn für Ehrlichkeit und Anstand, für
Recht und Gerechtigkeit, durch das sieghafte Walten der menschlichen

Vernunft. Diese kulturelle Großtat ist nicht die Tat Einzelner,
sie ist die Schöpfung des in der Rechtsgemeinschaft organisierten
Volkes selbst.

Die gleichen Lehren gewinnen wir aus der Betrachtung der
Geschichte der Staaten und ihren Rechtsformen. Die Geschichte
der Staaten führt durch ungezählte Revolutionen. Immer wieder
haben solche die staatliche Ordnung erschüttert, zerstört und neu
errichtet. Die Revolution bedeutet einen Akt der Gewalt und der

Gesetzwidrigkeit. Das bisherige Recht wird nicht auf dem Wege
Rechtens geändert, sondern auf illegalem Wege, durch Bedrohung
und Zwang, durch Aufruhr und Waffengewalt. Es gibt Revolutionen
von oben, und diese bilden zumeist traurigste Blätter in der
Geschichte der Völker. Es gibt Revolutionen von unten, wie die
französische von 1789, die deutsche von 1848, die russische von
1905. Diese Revolutionen von unten erfahren in der Geschichte
zumeist eine andere, günstigere Beurteilung. Das muss auffallen,
da doch ein Widerstand gegen die bestehende Rechtsordnung, ein
Rechtsbruch vorliegt. Die Erklärung liegt aber darin : Die
bestehende Ordnung entsprach dem gemeinen Bewusstsein nicht mehr,
sie wurde nicht mehr als eine Rechtsordnung empfunden, sondern
als ein Zustand des Unrechtes erkannt. Die Rechtsordnung
erschien jetzt nur noch als ein Gewaltsapparat, als ein Zwangssystem,
eine Tyrannei, eben als Macht. Es fehlte ihr aber das, was der
Macht innewohnen muss, wenn sie Recht sein soll: der Gerech-

841



tigkeitsgehalt. Sie sah aber auch keinen friedlichen, legalen Weg

vor, um zu einer neuen Ordnung, zu einem gerechteren Zustand

zu gelangen. Von diesen Voraussetzungen geht der Freiheitsdichter

aus, wenn er die Teilentat besingt:

Wenn der Gedrückte nirgends Recht kann finden, — Wenn unerträglich
wird die Last, greift er — Hinauf getrosten Mutes in den Himmel — Und holt
herunter seine ewigen Rechte — Die droben hangen unveräußerlich — Und
unzerbrechlich wie die Sterne selbst.

Solche Revolutionen erweisen uns erneut wieder die Macht
der Rechtsidee, die sieghafte Kraft der Gerechtigkeitsvorstellungen.
Es ist äußerst interessant, in der Geschichte der Revolutionen zu

verfolgen, wie die revolutionäre Bewegung immer wieder ihre

Hauptnahrung darin findet, dass sie dem Herrschenden oder den
bisher Herrschenden vorwirft, sie hätten das Recht gebrochen.
Daraus hat die Revolution immer wieder die Kraft gewonnen, die zum
Erfolge führte, dass sie im Namen des Rechtes selbst auftrat, dass sie

das verletzte Recht wieder herzustellen prätendierte. Und nicht weniger
interessant ist es zu verfolgen, wie die Revolutionen sich
durchsetzen. Sehr oft erweist sich die äußere Gewalt der bisherigen
Herrschaft als unterminiert. Die Kanonen gehen nicht mehr los,
die Bajonette stechen nicht mehr, der neue Geist hat die Stützen
der bisherigen Macht selbst durchseucht. Gerade hier erweist sich
dann der Geist sinnenfällig mächtiger als die äußere Macht. So

setzt sich die Revolution durch und schafft eine neue, in zahllosen
Fällen eine bessere, höhere Rechtsordnung.

Aber immerhin — es erscheint doch als ein Gebot der
Vernunft, als ein unabweisliches Postulat des Gemeinschafts- und
Rechtsbewusstseins, dass die Rechtsordnungen selbst so zu gestalten

seien, dass Revolutionen nicht mehr nötig und nicht mehr
möglich seien. Der eine Weg ist nicht begehbar, die Festigung
der äußeren Gewalt. Je größer diese, desto größer der Gegendruck,
und schließlich erweist sich der neue Geist doch als stärker und
entlädt sich nur in um so furchtbarerer Eruption. Es bleibt nur der
andere: eine Ordnung der Freiheit und Gleichheit und eine

Ordnung, welche die Möglichkeit der Fortbildung auf dem Wege
Rechtens nach Maßgabe der Bedürfnisse und Rechtsüberzeugungen
durchaus offen lässt. So weist denn auch hier die Entwicklung
mit innerer Notwendigkeit auf die freiheitliche, demokratische Orga-

842



nisation des Staates hin: Überwindung des Zwanges durch die
Freiheit, der Gewalt durch das Recht.

Ferner lehrt uns gerade das Staatsrecht, dass in der Tat viel
Recht lediglich auf der Rechtsäberzeugung beruht und keine äußere
Macht dahinter steht. Die Konstitutionen der Monarchien räumen
dem Landesfürsten bestimmte Rechte ein und auferlegen ihm
bestimmte Pflichten, z. B. die Gesetze zu unterschreiben und zu
veröffentlichen. Diese Rechtsstellung des Monarchen gehört zu den

Grundlagen der staatlichen Ordnung, gehört zum Fundamentalrecht,

aber erzwingbar sind die betreffenden Normen nicht. Das
Gleiche gilt von dem Recht der Parlamente. Unsere Bundesversammlung

ist in ihrer Kompetenz an die Bundesverfassung
gebunden. Aber wie, wenn jene die ihr eingeräumten Befugnisse
überschritte? Das ist ganz gewiss schon vorgekommen. Für mehr
als ein Bundesgesetz bleibt die verfassungsmäßige Grundlage eine
höchst unsichere. Zweifelhaft erschien sie bekanntlich auch für die
Beschlüsse der Bundesversammlung vom 3. August 1914, die dem
Bundesrat die Vollmachten für die Kriegszeit eingeräumt haben.
Die Bundesversammlung hat freilich mehrheitlich erklärt, dass sie

mit ihren Beschlüssen innerhalb der Grenzen der Bundesversammlung

geblieben sei. Ginge sie einmal bewusst und vorsätzlich
darüber hinaus, dann läge ein revolutionärer Akt vor. Aber eine
objektive Verfassungsverletzung liegt auch vor, wenn die Überschreitung

im guten Glauben geschieht. Das ist, wie gesagt, ganz gewiss
schon vorgekommen. Aber in solchen Fällen bleibt es doch bei
dem gefassten Beschluss. Es gibt keine exekutive und keine richterliche

Gewalt, welche in einem solchen Falle der Bundesverfassung
Nachachtung verschaffen könnte. Die Durchführung des

Grundgesetzes ist also nicht erzwingbar, und doch wird es ängstlich
gehalten. Die Überschreitungen, die vorgekommen, beweisen als
Ausnahme nur die Regel und beweisen nur, dass die Rechtsüberzeugungen

über den Inhalt der Verfassungsbestimmungen im
konkreten Fall auseinander gingen, aber nichts gegen die Geltung und
allgemeine Respektierung der Verfassungsgrundsätze selbst.

Nicht weniger gefestigt ist das Rechtsverhältnis der Kantone
zum Bund und der Kantone untereinander, und das Gleiche wäre
zu sagen von der nordamerikanischen Union und vom deutschen
Reich. Diese Bundesstaaten bestehen nicht kraft der militärischen

843



Überlegenheit einzelner Bundesglieder — diese bildet eher eine

Erschwerung des Zusammenschlusses und ein Hindernis für die

innere Erstärkung des Bundes — sondern sie bestehen dank des

Einheitsm7fe«s aller Glieder.
Und endlich lehrt uns wieder vor allem das Staatsrecht, dass

der Buchstabe tötet und der Geist allein lebendig macht. Die

Verfassung allein tut's nicht. Es kommt alles darauf an, mit welchem
Geist sie von den Rechtsgenossen erfüllt werde. Die Religionsfreiheit

ist in erster Linie nicht ein Verfassungsgrundsatz, sondern
eine Denkungsart. Das Gleiche gilt von der Demokratie oder vom
Liberalismus. Dieser verlangt nach einer bestimmten Staatsform
und er hat sie vielfach auch durchgesetzt. Aber wie weit er sich

lebendig auswirkte, ob und wie lange er herrschte, das bestimmte
sich darnach, ob und wie stark er die Gemüter beherrschte. Der
Liberalismus ist in erster Linie nicht eine Frage der Verfassungsform,

sondern der Gesinnung der Volksgenossen. „Selbst wenn
wir eine Verfassung vom Himmel herabholten, die noch besser

ist, als die belgische, und noch reiner als die Musterverfassung
irgend eines nordamerikanischen Einzelstaates, und ihr verschenkt
diese Verfassung an eine Bevölkerung, in der es keine Selbstachtung
des einzelnen Menschen gibt, wo der einzelne vom andern nicht
geachtet wird, dann hat diese Verfassung trotz ihrer technischen
Vollkommenheit durchaus keine liberale und fortschrittliche
Gesamtwirkung" (Naumann). So hat Ungarn eine sehr liberale
Verfassung, aber die Magyaren bauen auf ihr ihre Nationalitätsherrschaft

auf. In den Vereinigten Staaten ist die Rechtsgleichheit ein
anerkannter Grundsatz, aber für die Neger wird er illusorisch
gemacht. Die Nord- und Südstaaten haben gleiche demokratische
Verfassungen. Aber das bedeutet noch nicht die gleiche Kraft der
Volksherrschaft. Die Negerrepublik Haiti hatte seinerzeit die
modernste französische Verfassung übernommen, aber damit allein
war für die Kultur noch nichts gewonnen — das Staatswesen blieb
so korrupt und das Volk innerlich so unfrei, wie es vorher gewesen.

Diese Hinweise müssen genügen. Wir gelangen für die
staatliche Ordnung zu dem gleichen Ergebnis, wie für die privat-
rechtliche: in jahrhundertelanger Entwicklung sind die heutigen
Kulturstaaten herangewachsen. Sie haben die Mächte im Staat
zurückgedrängt oder beseitigt zugunsten der einen staatlichen

844



Macht und damit zugunsten der staatlichen Ordnung. Wie für die
private, so war auch für die öffentliche Ordnung das Ziel ein
gefestigter Landfriede. Auch hierin liegt eine Entwicklung im
Sinne der Überwindung der Gewalt und der Aufrichtung und
inneren Befestigung des Rechtes. Diese Entwicklung erfolgte
zumeist auf dem Umweg über den Absolutismus, aber mit innerer
Notwendigkeit führt sie schließlich zu einer freiheitlichen Gestaltung,

zum Verfassungsstaat und zur Demokratie. Denn gerade
diese Wendung der staatsrechtlichen Entwicklung bietet eine besondere

Gewähr für die dauernde Herrschaft des Rechtes. Der
freiheitliche Staat ist getragen von der Rechtsüberzeugung freier

Bürger. Er ist getragen von den Gerechtigkeitsvorstellungen des

Volkes. Die staatliche Herrschaft ruht in der Volksgemeinschaft
selbst und in den in ihr wirkenden Gerechtigkeitsvorstellungen.
Justitia fundamentum regnorum. Auch hier siegen über alle äußern
Gewalten schließlich die innern Mächte : die Vernunft, die Gerechtigkeit.

Sie schaffen einen Zustand der Ordnung, des Friedens
und der Freiheit.

(Schluss folgt.)
ZÜRICH A. EGGER

KRIEG
Von FRIEDRICH W. WAGNER

Alle Ferne trüb verhängt —
Bäume senken Äste —
Traurig. Wo ein Lied anfängt,
Lockt es keine Gäste.

Tiere klagen irgendwo.
Menschenherzen brechen.
Leben fault auf nassem Stroh.

Man muss leise sprechen.

Schleichet nachts das fahl Gespenst —
Häuser flackern auf.

Leichen, bleich vom Mond beglänzt,
Türmen sich zuhauf.

845


	Die Macht der Rechtsidee

