
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Tatsachen und ihre Deutung

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TATSACHEN UND IHRE DEUTUNG
Durch die Spalten dieser Zeitschrift zog sich in den letzten

Monaten anlässlich eines Angriffs von Forel auf Bergson ein Streit

um die Berechtigung der Metaphysik und ihr Verhältnis zur Wissenschaft.

Das mag einem fast wunderlich erscheinen zu einer Zeit,
in der ganze Völker mit einander um ihre Existenz ringen und
sich auf den Schlachtfeldern einer Beweisführung bedienen, deren
Gründe Tod und Wunden sind. Mir erschien es auch so, und
nur die Bitte der Redaktion vermochte mich, einen Spieß ins
Gefecht zu tragen, um einen Philosophen wie Bergson nicht ohne
Widerspruch als Sophisten und Verbreiter eines gehirnvergiftenden
metaphysischen Wahnsinns abtun zu lassen. Nebenbei aber mag
auch dieser Streit an seinem Teil zeigen, dass nicht einmal ein

Weltkrieg die Probleme des Geistes stillzustellen vermag. Sie

gehen ruhig ihren Weg wie die Sterne des Himmels und sind
durch ihre bloße Existenz schon ein tröstlicher Hinweis auf die
Zukunft.

Herr Forel ist schneller fertig mit diesen Problemen, als ich.
Ich musste mich fragen, warum eigentlich diese metaphysischen
Fragen offen oder versteckt immer wieder auftauchen, warum so

große Naturforscher und Gelehrte wie Häckel, Ostwald, Verworn,
Reinke, Loeb, Driesch etc. nicht ohne metaphysische Anleihen
auskommen. Forel müsste folgerichtigerweise erklären: weil sie

mit einem sie unbewusst narrenden Blendwerk nicht fertig
geworden sind! Er selbst hat diesen Problemen, die als Fragen noch

wichtiger sind denn als Antworten, den Garaus gemacht mit der
kathartischen Methode, mit Gehirnforschung, und darf nun sieges-

729



froh die Alternative aufstellen: hie Wissenschaft, hie Wahrheit —
dort Metaphysik und damit Wortschwall und Sophismus! Hie Ge-

hirnschnitte, Hypnotismus, Engramme und damit sichere Beweise

— dort Mystik, Intuition und damit Blendwerk, Traum, „Größenwahn"

Die selbstgewisse Art, wie Forel das vorbringt, wirkt wie
ein Beispiel zu jenem Wort von Wundt: im 17. Jahrhundert gibt
Gott die Naturgesetze, im 18. tut es die Natur selbst, und im 19.

besorgen es die einzelnen Naturforscher.
Mein Interesse haftet nun angesichts der größeren Zeitfragen

gar nicht so sehr an einer Verteidigung der Metaphysik um jeden
Preis, wie Forel zu glauben scheint. Ich würde mir auch nicht
viel davon versprechen. Auch kenne ich die Gedankengänge von
Forel im einzelnen zu wenig. Es liegt mir mehr an einer ganz
unpersönlichen Weiterführung und Klarstellung eines Problems, zu
dem mir Forel freundlicherweise einige Beispiele und Hinweise
liefert. Um in einer nicht philosophischen Zeitschrift nicht allzu
fachmäßige Ausdrücke gebrauchen zu müssen, formuliere ich es in
populärer Weise: Tatsachen und ihre Deutung.

Ein anderes ist eine Tatsache, ein anderes ihre Deutung,
ihr Sinn. Das wird gewöhnlich zu wenig auseinandergehalten und
ist die häufigste Ursache menschlichen Streites. Der Krieg liefert
uns dafür jeden Tag massenhafte Beispiele. Der Einfall in Belgien
ist eine Tatsache. Die Deutschen deuten sie als einen Akt nationaler

Notwehr, die Entente als ein himmelschreiendes Unrecht, ja
als ein Verbrechen. Die Übermacht der Militärgewalt ist in Deutschland

eine Tatsache. Ein Anhänger der Entente deutet sie als
fluchwürdigen preußischen Militarismus. Ein Deutscher erleichtert sich
diese Tatsache durch die Deutung, dass es sich dabei um freiwillige
Unterordnung unter das Gesetz der Ordnung und der obersten
Staatsgewalt handle. Jede Schlacht, jede politische Rede beweist
uns, was man durch verschiedene Deutung aus einer und derselben
Tatsache machen kann. Ein nicht kleiner Teil der wissenschaftlichen,

namentlich auch der philosophischen Arbeit besteht darin,
dass wir nach und nach unterscheiden lernen, was Tatsache
genannt werden darf, und was Deutung oder Bearbeitung dieser
Tatsache durch den menschlichen Geist ist.

Wie kommt es denn nun zu einer Deutung? Sie ist nicht
etwa schon mit den Dingen und Wirklichkeiten gegeben, sondern

730



sie ist das, was der Mensch aus seinem Eigenen hinzufügt. Der
menschliche Geist deutet die ihm dargebotenen Tatsachen, sobald
er sie bearbeitet, sie einreiht in bestimmte Zusammenhänge, sie
bewertet nach den in ihm liegenden Maßstäben und Normen, sie
irgendwie zu sich selber in Beziehung setzt. Eine und dieselbe
Tatsache wird zu etwas anderm je nach dem Standort und den
Interessen des Beurteilers. Ein Sumpf bedeutet für den Bauer ein
ökonomisches Defizit, für den Naturforscher eine wissenschaftliche
Fundgrube, für den Künstler ein ästhetisches Schauspiel.

Wir verfahren nicht anders mit der Tatsache, die wir Welt
heißen. Wir lassen sie nicht einfach stehen als Tatsache, sondern
wir suchen sie zu deuten, ihr einen Sinn zu geben, der nicht an
und für sich schon in ihr liegt, sondern den wir schaffen, damit
dass wir sie zu unserm Geiste in Beziehung setzen. Der Künstler
deutet sie als Form und Schein, wie Spitteier sagt, der
Naturwissenschaftler als ein energetisches System, der Philosoph als eine

logische Aufgabe, der religiöse Mensch als Schauplatz eines
transzendenten Willens. Das Weltbild, das wir uns machen aus den
Welttatsachen ist immer eine Synthese zwischen einer gegebenen
irrationalen Wirklichkeit und einer Bearbeitung oder Deutung, die
der Geist daran vollzieht.

Es ist nicht so, dass etwa das naturwissenschaftliche Gesamtweltbild

(wohl zu unterscheiden von der wissenschaftlichen Forschung)
nur die reine Tatsächlichkeit wieder gebe und auf eine Deutung
oder Bearbeitung verzichte. Ich will gar nicht auf die
erkenntnistheoretische Überlegung eingehen, dass gerade auch für die strenge
Naturwissenschaft laut Kants kritischer Philosophie der Geist die
Formen liefert, gleichsam die Zangen, ohne welche Tatsachen von
uns gar nicht als solche ergriffen werden können. Sondern ich will
nur kurz exemplifizieren mit sogenannten wissenschaftlichen
Weltbildern oder naturphilosophischen Systemen wie wir sie z. B. im
Materialismus, im Darwinismus, in einer mechanistischen oder
vitalistischen oder energetischen Weltanschauung vor uns haben. Auch
da findet eine Deutung und Bearbeitung von Tatsachen in einem

ganz bestimmten Sinne statt. Der Materialismus hätte aus den

bloßen materiellen Tatsachen nicht als Weltanschauung entstehen

können ohne das Fmheitsstreben des Geistes, einen Gesamtzusammenhang

der Erfahrung zustande zu bringen, ohne den Willen, nur

731



das Materielle als wirklich gelten zu lassen. Der Darwinismus spiegelt
nicht einfach die Wirklichkeit der Entwicklungszusammenhänge,
sondern musste ihnen eine bestimmte Deutung beilegen, um ein System,
ein Weltbild liefern zu können. Dabei ist er allerdings wie der Botaniker

Chodat letzthin ausgeführt hat, zu einem „wissenschaftlichen
Roman" geworden. Wissenschaftlich sind darin gewisse Tatsachen,
romanhaft ihre Deutung. Sogar an den Grundelementen der
naturwissenschaftlichen Weltansicht, an den Atomen, wird dieser
Bedeutungswechsel sichtbar. Der eine gibt ihnen die Bedeutung von
letzten Wirklichkeiten, von Trägern sinnlicher Vorgänge, der andere
deutet sie als Bilder, als Rechenpfennige, als „logische Werte eines

Systems von Gleichungen, das eine wissenschaftliche Theorie der

Physik konstituiert".
In diesen fast unumgänglichen Deutungen gegebener

Tatsächlichkeiten liegt auch die Quelle der Metaphysik. Forel fragt, wo
denn seine stecke. In der Identifizierung von Gehirnprozessen oder
-funktionen mit den Seelenerscheinungen. Wohlgemerkt weder
in den Gehirnprozessen noch in den Seelenerscheinungen, gegen
die ich nichts habe, sondern in der Identifizierung, in „der Identität

unserer menschlichen Seele mit der funktionellen Energie
unseres Gehirns, mit welch letzterem die Wissenschaft die Außenwelt

lichtvoll studiert". Die Wissenschaft setzt sich also das
Gehirn als Brille auf und studiert damit lichtvoll! Da muss man
sich nicht wundern, wenn solche lichtvollen Deutungen
herauskommen. Denn jene Identifizierung ist eine Deutung. Es
ist nur ein Wort, aber die Metaphysik hat sich heute aus den
Dingen geflüchtet und hat in den Worten ein ausgezeichnetes
Versteck gefunden. Ein guter Teil heutiger Metaphysik, gegen die
ich Forel gerne kämpfen helfen will, steckt nicht mehr in der
Verdinglichung von Substanzen, sondern in der erkenntnistheoretisch
ungeläuterten Verwendung von scholastischen Grundbegriffen, in
der Verdinglichung von Begriffen und Funktionen wie Materie,
Seele, Funktion, Energie, Mnerne etc. Forel schreibt z. B. folgenden

hübschen Satz: „Die Mneme studiert streng induktiv die
Erscheinungen des Lebens." Die Mneme ist auch für mich ein handlicher

und brauchbarer Begriff, aber dass sie studiert, das ist eben
verräterisch für die Metaphysik von Forel. Das ist Metaphysik,
wenn man hiefür nicht lieber das Synonym brauchen will, das

732



Forel mit Vorliebe für sie verwendet. Metaphysik soll aber gar
kein Vorwurf sein, sondern die mehr oder weniger berechtigte
Anstrengung des Geistes, den Tatsachen der Welt einen letzten Sinn,
eine höchste Deutung aus innern Werten heraus zu geben. So

lange die Metaphysik nicht den Anspruch erhebt, exakte Wissenschaft

zu sein, kann es der Naturwissenschaft ganz gleichgiltig sein,
welchen philosophischen oder moralischen oder religiösen oder

metaphysischen Sinn man den objektiven Welttatsachen geben will.
Dies um so mehr, als die reine Naturwissenschaft nicht im Stande

ist, mit ihren exakten Tatsachen ein umfassendes Weltbild zu
gestalten. Denn ihr entgeht die Kulturgeschichte und die innern Werte
und Normen, die auch zur Weltwirklichkeit gehören und in einem
Weltbild nicht fehlen dürfen.

Wenn denn nun unsere Deutungen und Bearbeitungen der
Tatsachen soviel Verwirrung stiften, können wir uns denn nicht
einfach an die Tatsachen selbst halten? Wenn es nur immer so

einfach wäre, eine Tatsache als solche eindeutig festzustellen Was

ist denn eine Tatsache? Vielleicht weiß es Herr Forel. Er wird
es mir nicht zürnen, wenn ich meine Beispiele bei ihm selber hole,
zudem noch ohne die persönlichen Apostrophierungen, die er mir
angedeihen ließ und die in einer sachlichen wissenschaftlichen
Diskussion nicht üblich sind.

Er stellt es dem Leser als Tatsache hin, dass ich die
Naturforscher „maschinenmäßige Mechanisten" gescholten habe. Um die
Tatsächlichkeit dieser Meldung noch zu betonen, fasst er den
Ausdruck offenbar als exaktes Zitat in Anführungszeichen ein. Wer
aber meinen frühern Artikel liest, wird dieses scheinbar so exakte
Zitat vergebens suchen. Diese angebliche Tatsache steht nicht da.

Das erweckt schon ein gewisses Vorurteil gegen die Art, wie Forel
Tatsachen feststellt. Aber hören wir weiter: «Völlig klar habe ich
geschrieben, dass die Introspektion unseres Denkens und Fühlens
eine Erscheinungstatsache sei." Ich weiß nicht, ob es dem Leser

so völlig klar geworden ist, dass Erscheinungen also Tatsachen
sein sollen. Aber meinetwegen! Ein Laie wird Gehirnpräparate
konkrete Tatsachen heißen. Der Philosoph nimmt sie auch mit
Forel als Erscheinungen hin, samt der „vergleichenden Anatomie
des Gehirns, seiner Architektonik, seiner Physiologie und
Psychologie". Die Frage ist dann nur, wie wir von diesen innern

733



Tatsachen zu den äußern kommen, von den Erscheinungen,
die nach Forel die einzigen unmittelbar gegebenen Tatsachen

sind, zu der konkreten Tatsache der äußern Welt. Man
erschließt sie. Man „schließt" aus introspizierten Erscheinungen
auf äußere Tatsachen. Dagegen lässt sich nichts sagen. Ich greife
das auch nicht auf, um gegen Forel zu polemisieren, sondern um
für mein vorliegendes Problem zu zeigen, wie sehr schon in der

Feststellung einer äußeren Tatsache wir nicht nur mit unseren
Sinnen, sondern auch mit unserem Geiste aktiv beteiligt sind. Die
äußeren Tatsachen marschieren nicht einfach in uns hinein und
sind damit gegeben, sondern man erschließt sie auch nach Forel
aus „Vergleichung introspizierter Erscheinungen". Damit ist uns
aber ein ganzer Knäuel der schwierigsten philosophischen Probleme

hingeworfen, auf die ich in dieser Zeitschrift nicht eingehen will-
Sie erfordern gebieterisch, auch vom Naturforscher, eine Besinnung
auf die Natur und Funktion des Erkenntnisakts, wenn man nicht, ohne
es zu wissen, in einer Metaphysik der Wahrnehmung stecken bleiben
will. Es genügt hier, die Schwierigkeit hervorzuheben, die philosophisch

schon in der Feststellung von Tatsachen liegt. Gleichzeitig
darf man hier darauf hinweisen, dass auch die metaphysische
Weltbetrachtung ein Recht zu haben glaubt, ihre letzten Tatsachen
durch eine Erschließung zu gewinnen. Auch sie „fußt" wie Foreis
Mneme auf naturwissenschaftlichen und andern induktiven
Forschungen und „schließt" aus Erscheinungen auf Ursachen, die sie
bewirken oder dahinter liegen. Ob mit Recht oder Unrecht, sei

hier ebenso wenig diskutiert als die Frage, ob man ein Recht hat,

aus introspizierten Erscheinungen auf eine Körperwelt außer uns
zu schließen.

Was einem übrigens mit der Feststellung von Tatsachen
unterlaufen kann, sei wieder an Forel gezeigt. Für Forel sind Engramme
Tatsachen. Warum? „Weil man sie nach ihren adäquaten
Originalreizen zählen kann." Ein Reiz ist aber nun die Ursache

unserer Empfindung, ein Engramm aber, wenn es für die Erkenntnis

etwas leisten soll, soll die entsprechende Wirkung bezeichnen.
Also wenn man die Ursachen hat, die Reize, dann hat man auch
die Wirkungen, die Engramme? und kann sie zählen, weil man
die „Originalreize" zählen kann? Wahrlich, eine Logik, die im
Forelschen Sinne metaphysisch genannt zu werden verdiente!

734



Wenn man von außen einen Reiz aufs Gehirn loslässt, dann
weiß man auch, was drinnen eingeschrieben wird? Oder soll
Engramm etwa das Ineinander von Ursache und Wirkung
bezeichnen? dann darf ein so unklarer Begriff keinen
erkenntnistheoretischen Anspruch erheben.

Aber es kommt mir auf diese Blütenlese nichts an, sondern
aufs Prinzipielle dabei. Wir glauben, es sei nichts leichter als

Tatsachen zu konstatieren. Letzten Endes kommt es dabei irgendwie

auf Sinneseindrücke heraus. Sie gelten immer wieder als die
psychischen Grundlagen der Tatsachen. Gerade da hat nun Bergson1)

in unvergleichlicher Weise gezeigt, wie die Seele aus der
verwirrenden Fülle, dem chaotischen Durcheinander gleichzeitiger,
unmittelbarer Sinneseindrücke, dem ununterschiedenen Beziehungsreichtum

von Empfindungen eine Tatsache gewinnt. Die unmittelbaren

Daten unseres Bewusstseins sind noch keine Tatsachen.
Der Blitz des Erkennens hat das Zucken des Lebens noch nicht
durchleuchtet. Der erste sinnliche Erlebnisaugenblick ist eine
einzige Erschütterung ohne ein Drinnen und Draußen, ohne Ordnung,
ohne Unterschied. Im Augenblick des Erlebens gibt es noch keine

Dinge, die von außen einen Eindruck machen, noch innere
Zustände, die einen Ausdruck suchen, weder Subjekte, noch Objekte.
Aus diesem chaotischen Werdeprozess greift die Seele Bestimmtes
heraus, ordnet, verknüpft, sichtet, wertet, benennt, deutet und wählt
so aus einem Durcheinander von Erlebnissen diejenigen Elemente

aus, die sie zu einer Tatsache konstituieren will oder muss. Die
Tatsache ist nicht schon an sich mit dem Chaos der ersten sinnlichen
Empfindungen gegeben. Sondern sie entsteht erst durch eine

Sichtung, Wertung und Bearbeitung der Seele, die dann den Ab-
schluss dieses ihres Erkenntnisaktes als Tatsache verkündet. Also
nicht nur zur Deutung einer Tatsache bringen wir eigenes hinzu,
sondern schon zur Feststellung einer Tatsache selbst.

Die Seele gibt immer von ihrem eigensten hinzu. Ihre Ord-

b (Ich benutze diese Gelegenheit, um unsere Leser an die vorzügliche
Studie von Herrn Keller über Bergson zu erinnern, die zuerst in Wissen und
Leben erschien (Band XIII, S. 98, 174, 208, 292) und dann als Broschüre bei
Diederichs in Jena : Eine Philosophie des Lebens. Als ich kürzlich Herrn Bergson
in Paris sah, drückte er seine Bewunderung aus über die Art, wie Herr Kelier
die Hauptzüge seiner Philosophie in so engem Räume, so tiefgründig und so

lebendig dargestellt hat. Bovet.)

735



nungsgesetze, ihre Normen, ihre Interessen, ihre affektiven
Wertungen, ihre Ziele und Ideale sind mitbeteiligt an der Feststellung
der Tatsachen, wie an ihrer Deutung. Das wirft uns Forel vor.
Ich gebe es zu. Gerne. Nur mit dem Zusatz: Es ist mutatis
mutandis wie bei ihm auch. In der Feststellung von Tatsachen
sind zum mindesten die ordnenden Kategorien der Seele tätig.
Bei ihrer Deutung, beim Suchen nach dem Sinn der Tatsachen
wird die innere Welt der Zwecke und Werte lebendig und ergießt
sich gewollt, bewusst oder unbewusst in die festgestellte Tatsächlichkeit,

um ihr einen Sinn mitzuteilen. Denn alles erträgt der
Mensch, außer dem Sinnlosen. Deshalb hat es sogar der Philosoph

des Positivismus Comte nicht ausgehalten mit den positiven
Tatsachen, sondern hat eine Religion der Menschheit gegründet.
Diese, „le Grand Etre" wurde damit Trägerin eines Sinnes und

Mittelpunkt eines neuen Kultus. Die reine Naturwissenschaft soll
arbeiten, ohne nach einem Sinne oder Wesen der Welt zu fragen.
Sie soll Tatsachen feststellen und sie ordnen und mag sich als

Forschung mit einem strengen Positivismus oder Agnostizismus
zufrieden geben. Aber sie ist nur ein Ausschnitt der Gesamtbetrachtung

des Weltganzen. Daneben verzichtet der Mensch nicht auf
den Sinn und die Deutung und die Herausarbeitung von Werten,
die in seiner Seele liegen, und die er der Welt einpflanzen
möchte. Im Suchen nach diesem Sinne, in der Deutung der
Welt, in der Projektion der innern Werte hat die Menschheit
ihre erhabensten Augenblicke und ihre wertvollsten Zeiten
erlebt und ihr Größtes geschaffen. Wer möchte sich verbieten,
nach dem Sinn der ungeheuren gegenwärtigen Anstrengung der
Völker zu fragen? und wer möchte nicht dabei sein, da einen
Sinn zu schaffen, wo bisher das Sinnlose herrschte. Forel selbst
ist damit einverstanden, wie ich aus seinem schönen Artikel „Assez
détruit! Rebâtissons!" sehe. Solche Anstrengung und solche Tat
ist nicht möglich ohne den Glauben, dass es dem Menschengeiste
gegeben sei, die scheinbar zufällige Tatsächlichkeit nach den
Gesetzen seines Innern zu ordnen und zu deuten und eine vielfach
noch sinnlose chaotische Welt durch einen erleuchteten Willen zu
einer sinnvollen umzugestalten.

ZÜRICH ADOLF KELLER

736


	Tatsachen und ihre Deutung

