Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Tatsachen und ihre Deutung

Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e, &
&4

-

TATSACHEN UND IHRE DEUTUNG

Durch die Spalten dieser Zeitschrift zog sich in den letzten
Monaten anlisslich eines Angriffs von Forel auf Bergson ein Streit
um die Berechtigung der Metaphysik und ihr Verhéltnis zur Wissen-
schaft. Das mag einem fast wunderlich erscheinen zu einer Zeit,
in der ganze Volker mit einander um ihre Existenz ringen und
sich auf den Schlachtfeldern einer Beweisfiihrung bedienen, deren
Griinde Tod und Wunden sind. Mir erschien es auch so, und
nur die Bitte der Redaktion vermochte mich, einen Spiefi ins Ge-
fecht zu tragen, um einen Philosophen wie Bergson nicht ohmne
Widerspruch als Sophisten und Verbreiter eines gehirnvergiftenden
metaphysischen Wahnsinns abtun zu lassen. Nebenbei aber mag
auch dieser Streit an seinem Teil zeigen, dass nicht einmal ein
Weltkrieg die Probleme des Geistes stillzustellen vermag. Sie
gehen ruhig ihren Weg wie die Sterne des Himmels und sind
durch ihre blofle Existenz schon ein trostlicher Hinweis auf die
Zukunft. :

Herr Forel ist schneller fertig mit diesen Problemen, als ich.
Ich musste mich fragen, warum eigentlich diese metaphysischen
Fragen offen oder versteckt immer wieder auftauchen, warum so
grofie Naturforscher und Gelehrte wie Hickel, Ostwald, Verworn,
Reinke, Loeb, Driesch etc. nicht ohne metaphysische Anleihen
auskommen. Forel miisste folgerichtigerweise erkldren: weil sie
mit einem sie unbewusst narrenden Blendwerk nicht fertig ge-
worden sind! Er selbst hat diesen Problemen, die als Fragen noch
wichtiger sind denn als Antworten, den Garaus gemacht mit der
kathartischen Methode, mit Gehirnforschung, und darf nun sieges-

729



froh die Alternative aufstellen: hie Wissenschaft, hie Wahrheit —
dort Metaphysik und damit Wortschwall und Sophismus! Hie Ge-
hirnschnitte, Hypnotismus, Engramme und damit sichere Beweise
— dort Mystik, Intuition und damit Blendwerk, Traum, ,Gro8en-
wahn“! Die selbstgewisse Art, wie Forel das vorbringt, wirkt wie
ein Beispiel zu jenem Wort von Wundt: im 17. Jahrhundert gibt
Gott die Naturgesetze, im 18. tut es die Natur selbst, und im 19.
besorgen es die einzelnen Naturforscher.

Mein Interesse haftet nun angesichts der gréfieren Zeitiragen
gar nicht so sehr an einer Verteidigung der Metaphysik um jeden
Preis, wie Forel zu glauben scheint. Ich wiirde mir auch nicht
viel davon versprechen. Auch kenne ich die Gedankenginge von
Forel im einzelnen zu wenig. Es liegt mir mehr an einer ganz
unpersonlichen Weiterfiihrung und Klarstellung eines Problems, zu
dem mir Forel freundlicherweise einige Beispiele und Hinweise
liefert. Um in einer nicht philosophischen Zeitschrift nicht allzu
fachmaflige Ausdriicke gebrauchen zu miissen, formuliere ich es in
populirer Weise: Tatsachen und ihre Deutung.

Ein anderes ist eine Tatsache, ein anderes ihre Deutung,
ihr Sinn. Das wird gewdohnlich zu wenig auseinandergehalten und
ist die haufigste Ursache menschlichen Streites. Der Krieg liefert
uns dafiir jeden Tag massenhafte Beispiele. Der Einfall in Belgien
ist eine Tatsache. Die Deutschen deuten sie als einen Akt natio-
naler Notwehr, die Entente als ein himmelschreiendes Unrecht, ja
als ein Verbrechen. Die Ubermacht der Militirgewalt ist in Deutsch-
land eine Tatsache. Ein Anhidnger der Entente deutet sie als fluch-
wiirdigen preuflischen Militarismus. Ein Deutscher erleichtert sich
diese Tatsache durch die Deutung, dass es sich dabei um freiwillige
Unterordnung unter das Gesetz der Ordnung und der obersten
Staatsgewalt handle. Jede Schlacht, jede politische Rede beweist
uns, was man durch verschiedene Deutung aus einer und derselben
Tatsache machen kann. Ein nicht kleiner Teil der wissenschaft-
lichen, namentlich auch der philosophischen Arbeit besteht darin,
dass wir nach und nach unterscheiden lernen, was Tatsache ge-
nannt werden darf, und was Deutung oder Bearbeitung dieser
Tatsache durch den menschlichen Geist ist.

Wie kommt es denn nun zu einer Deutusz? Sie ist nicht
etwa schon mit den Dingen und Wirklichkeiten gegeben, sondern

730



sie ist das, was der Mensch aus seinem Eigenen hinzufiigt. Der
menschliche Geist deutet die ihm dargebotenen Tatsachen, sobald
er sie bearbeitet, sie einreiht in bestimmte Zusammenhinge, sie
bewertet nach den in ihm liegenden MaSstiben und Normen, sie
irgendwie zu sich selber in Beziehung setzt. Eine und dieselbe
Tatsache wird zu etwas anderm je nach dem Standort und den
Interessen des Beurteilers. Ein Sumpf bedeutet fiir den Bauer ein
Okonomisches Defizit, fiir den Naturforscher eine wissenschaftliche
Fundgrube, fiir den Kiinstler ein #sthetisches Schauspiel.

Wir verfahren nicht anders mit der Tatsache, die wir Welt
heilen. Wir lassen sie nicht einfach stehen als Tatsache, sondern
wir suchen sie zu deuten, ihr einen Sinn zu geben, der nicht an
und fiir sich schon in ihr liegt, sondern den wir schaffen, damit
dass wir sie zu unserm Qeiste in Beziehung setzen. Der Kiinstler
deutet sie als Form und Schein, wie Spitteler sagt, der Natur-
wissenschaftler als ein energetisches System, der Philosoph als eine
logische Aufgabe, der religiose Mensch als Schauplaiz eines trans-
zendenten Willens. Das Weltbild, das wir uns machen aus den
Welttatsachen ist immer eine Synthese zwischen einer gegebenen
irrationalen Wirklichkeit und einer Bearbeitung oder Deutung, die
der Geist daran vollzieht.

Es ist nicht so, dass etwa das naturwissenschaftliche Gesamtwelt-
bild (wohl zu unterscheiden von der wissenschaftlichen Forschung)
nur die reine Tatsdchlichkeit wieder gebe und auf eine Deutung
oder Bearbeitung verzichte. Ich will gar nicht auf die erkenntnis-
theoretische Uberlegung eingehen, dass gerade auch fiir die strenge
Naturwissenschaft laut Kants kritischer Philosophie der Geist die
Formen liefert, gleichsam die Zangen, ohne welche Tatsachen von
uns gar nicht als solche ergriffen werden koénnen. Sondern ich will
nur kurz exemplifizieren mit sogenannten wissenschaftlichen Welt-
bildern oder naturphilosophischen Systemen wie wir sie z. B. im
Materialismus, im Darwinismus, in einer mechanistischen oder vita-
listischen oder energetischen Weltanschauung vor uns haben. Auch
da findet eine Deutung und Bearbeitung von Tatsachen in einem
ganz bestimmten Sinne statt. Der Materialismus hétte aus den
bloBlen materiellen Tatsachen nicht als Weltanschauung entstehen
kénnen ohne das Fiheitsstreben des Geistes, einen Gesamtzusam-
menhang der Erfahrung zustande zu bringen, ohne den Willen, nur

731



das Materielle als wirklich gelten zu lassen. Der Darwinismus spiegelt
nicht einfach die Wirklichkeit der Entwicklungszusammenhinge, son-
dern musste ihnen eine bestimmte Deutung beilegen, um ein System,
ein Weltbild liefern zu konnen. Dabei ist er allerdings wie der Bota-
niker Chodat letzthin ausgefiihrt hat, zu einem ,wissenschaftlichen
Roman“ geworden. Wissenschaitlich sind darin gewisse Tatsachen,
romanhaft ihre Deutung. Sogar an den Grundelementen der natur-
wissenschaftlichen Weltansicht, an den Atomen, wird dieser Bedeu-
tungswechsel sichtbar. Der eine gibt ihnen die Bedeutung von
letzten Wirklichkeiten, von Trigern sinnlicher Vorgdnge, der andere
deutet sie als Bilder, als Rechenpfennige, als ,logische Werte eines
Systems von Gleichungen, das eine wissenschaitliche Theorie der
Physik konstituiert®.

In diesen fast unumginglichen Deutungen gegebener Tatsédch-
lichkeiten liegt auch die Quelle der Metaphysik. Forel fragt, wo
denn seine stecke. In der Identifizierung von Gehirnprozessen oder
-funktionen mit den Seelenerscheinungen. Wohlgemerkt weder
in den Gehirnprozessen noch in den Seelenerscheinungen, gegen
die ich nichts habe, sondern in der Identifizierung, in ,der /den-
titat unserer menschlichen Seele mit der funktionellen Energie
unseres Gehirns, mit welch letzterem die Wissenschaft die Auflen-
welt lichtvoll studiert*. Die Wissenschaft setzt sich also das Ge-
hirn als Brille auf und studiert damit Zichfvoll! Da muss man
sich nicht wundern, wenn solche lichtvollen Deutungen her-
auskommen. Denn jene Identifizierung ist eine Deutung. Es
ist nur ein Wort, aber die Metaphysik hat sich heute aus den
Dingen gefliichtet und hat in den Worten ein ausgezeichnetes
Versteck gefunden. Ein guter Teil heutiger Metaphysik, gegen die
ich Forel gerne kimpfen helfen will, steckt nicht mehr in der
Verdinglichung von Substanzen, sondern in der erkenntnistheoretisch
ungelduterten Verwendung von scholastischen Grundbegriffen, in
der Verdinglichung von Begriffen und Funktionen wie Materie,
Seele, Funktion, Energie, Mneme etc. Forel schreibt z. B. folgen-
den hiibschen Satz: ,Die Mneme studiert streng induktiv die Er-
scheinungen des Lebens.“ Die Mneme ist auch fiir mich ein hand-
licher und brauchbarer Begriff, aber dass sie studiert, das ist eben
verriterisch fiir die Metaphysik von Forel. Das ist Metaphysik,
wenn man hieliir nicht lieber das Synonym brauchen will, das

732



Forel mit Vorliebe fiir sie verwendet. Metaphysik soll aber gar
kein Vorwurf sein, sondern die mehr oder weniger berechtigte An-
strengung des Geistes, den Tatsachen der Welt einen letzten Sinn,
eine hochste Deutung aus innern Werten heraus zu geben. So
lange die Metaphysik nicht den Anspruch erhebt, exakte Wissen-
schaft zu sein, kann es der Naturwissenschaft ganz gleichgiltig sein,
welchen philosophischen oder moralischen oder religiosen oder
metaphysischen Sinn man den objektiven Welttatsachen geben will.
Dies um so mehr, als die reine Naturwissenschaft nicht im Stande
ist, mit ihren exakten Tatsachen ein umifassendes Weltbild zu ge-
stalten. Denn ihr entgeht die Kulturgeschichte und die innern Werte
und Normen, die auch zur Weltwirklichkeit geh6ren und in einem
Weltbild nicht fehlen diirfen.

Wenn denn nun unsere Deutungern und Bearbeitungen der
Tatsachen soviel Verwirrung stiften, kénnen wir uns denn nicht
einfach an die 7Tafsachen selbst halten? Wenn es nur immer so
einfach wire, eine Tatsache als solche eindeutig festzustellen! Was
ist denn eine Tatsache? Vielleicht weifs es Herr Forel. Er wird
es mir nicht ziirnen, wenn ich meine Beispiele bei ihm selber hole,
zudem noch ohne die personlichen Apostrophierungen, die er mir
angedeihen lieff und die in einer sachlichen wissenschaftlichen Dis-
kussion nicht {iblich sind.

Er stellt es dem Leser als Tatsache hin, dass ich die Natur-
forscher ,maschinenmiflige Mechanisten“ gescholten habe. Um die
Tatsachlichkeit dieser Meldung noch zu betonen, fasst er den Aus-
druck offenbar als exaktes Zitat in Anfithrungszeichen ein. Wer
aber meinen friihern Artikel liest, wird dieses scheinbar so exakte
Zitat vergebens suchen. Diese angebliche Tatsache steht nicht da.
Das erweckt schon ein gewisses Vorurteil gegen die Art, wie Forel
Tatsachen feststellt. Aber horen wir weiter: ,Vollig klar habe ich
geschrieben, dass die Introspektion unseres Denkens und Fiihlens
eine Erscheinungstatsache sei.* Ich weifl nicht, ob es dem Leser
so voOllig klar geworden ist, dass Erscheinungen also Tatsachen
sein sollen. Aber meinetwegen! Ein Laie wird Gehirnpriparate
konkrete Tatsachen heifien. Der Philosoph nimmt sie auch mit
Forel als Erscheinungen hin, samt der ,vergleichenden Anatomie
des Gehirns, seiner Architektonik, seiner Physiologie und Psy-
chologie“. Die Frage ist dann nur, wie wir von diesen innern

733



Tatsachen zu den #ufern kommen, von den Erscheinungen,
die nach Forel die einzigen unmittelbar gegebenen Tatsachen
sind, zu der konkreten Tatsache der iuflern Welt. Man er-
schlieft sie. Man ,schlieBt“ aus introspizierten Erscheinungen
auf duBere Tatsachen. Dagegen lisst sich nichts sagen. Ich greife
das auch nicht auf, um gegen Forel zu polemisieren, sondern um
fiir mein vorliegendes Problem zu zeigen, wie sehr schon in der
Feststellung einer dufleren Tatsache wir nicht nur mit unseren
Sinnen, sondern auch mit unserem Geiste aktiv beteiligt sind. Die
duBeren Tatsachen marschieren nicht einfach in uns hinein und
sind damit gegeben, sondern man erschlieft sie auch nach Forel
aus ,Vergleichung introspizierter Erscheinungen“. Damit ist uns
aber ein ganzer Kniuel der schwierigsten philosophischen Probleme
hingeworfen, auf die ich in dieser Zeitschrift nicht eingehen will.
Sie erfordern gebieterisch, auch vom Naturforscher, eine Besinnung
auf die Natur und Funktion des Erkenntnisakts, wenn man nicht, ohne
es zu wissen, in einer Metaphysik der Wahrnehmung stecken bleiben
will. Es geniigt hier, die Schwierigkeit hervorzuheben, die philoso-
phisch schon in der Feststellung von Tatsachen liegt. Gleichzeitig
darf man hier darauf hinweisen, dass auch die metaphysische Welt-
betrachtung ein Recht zu haben glaubt, ihre letzten Tatsachen
durch eine Erschliefung zu gewinnen. Auch sie ,fuft* wie Forels
Mneme auf naturwissenschaftlichen und andern induktiven For-
schungen und ,schlieBt* aus Erscheinungen auf Ursachen, die sie
bewirken oder dahinter liegen. Ob mit Recht oder Unrecht, sei
hier ebenso wenig diskutiert als die Frage, ob man ein Recht hat,
aus introspizierten Erscheinungen auf eine Korperwelt aufier uns
zu schliefien.

Was einem iibrigens mit der Feststellung von Tatsachen unter-
laufen kann, sei wieder an Forel gezeigt. Fiir Forel sind Engramme
Tatsachen. Warum? ,Weil man sie nach ihren adiquaten Ori-
ginalreizen zdhlen kann.“ Ein Reiz ist aber nun die Ursache
unserer Empfindung, ein Engramm aber, wenn es fiir die Erkennt-
nis etwas leisten soll, soll die entsprechende Wirkung bezeichnen.
Also wenn man die Ursachen hat, die Reize, dann hat man auch
die Wirkungen, die Engramme? und kann sie zihlen, weil man
die ,Originalreize“ zdhlen kann? Wabhrlich, eine Logik, die im
Forelschen Sinne metaphysisch genannt zu werden verdiente!

734



Wenn man von auflen einen Reiz aufs Gehirn loslisst, dann
weil man auch, was drinnen eingeschrieben wird? Oder soll
Engramm etwa das Ineinander von Ursache und Wirkung be-
zeichnen? dann darf ein so unklarer Begriff keinen erkenntnis-
theoretischen Anspruch erheben.

Aber es kommt mir auf diese Bliitenlese nichts an, sondern
aufs Prinzipielle dabei. Wir glauben, es sei nichts leichter als
Tatsachen zu konstatieren. Letzten Endes kommt es dabei irgend-
wie auf Sinneseindriicke heraus. Sie gelten immer wieder als die
psychischen Grundlagen der Tatsachen. Gerade da hat nun Berg-
son!) in unvergleichlicher Weise gezeigt, wie die Seele aus der
verwirrenden Fiille, dem chaotischen Durcheinander gleichzeitiger,
unmittelbarer Sinneseindriicke, dem ununterschiedenen Beziehungs-
reichtum von Empfindungen eine Tatsache gewinnt. Die unmittel-
baren Daten unseres Bewusstseins sind noch keine Tatsachen.
Der Blitz des Erkennens hat das Zucken des Lebens noch nicht
durchleuchtet. Der erste sinnliche Erlebnisaugenblick ist eine ein-
zige Erschiitterung ohne ein Drinnen und Draufien, ohne Ordnung,
ohne Unterschied. Im Augenblick des Erlebens gibt es noch keine
Dinge, die von aufien einen Eindruck machen, noch innere Zu-
stinde, die einen Ausdruck suchen, weder Subjekte, noch Objekte.
Aus diesem chaotischen Werdeprozess greift die Seele Bestimmtes
heraus, ordnet, verkniipft, sichtet, wertet, benennt, deutet und wahlt
so aus einem Durcheinander von Erlebnissen diejenigen Elemente
aus, die sie zu einer Tatsache konstituieren will oder muss. Die Tat-
sache ist nicht schon an sich mit dem Chaos der ersten sinnlichen
Empfindungen gegeben. Sondern sie entsteht erst durch eine
Sichtung, Wertung und Bearbeitung der Seele, die dann den Ab-
schluss dieses ihres Erkenntnisaktes als Tatsache verkiindet. Also
nicht nur zur Deutung einer Tatsache bringen wir eigenes hinzu,
sondern schon zur Feststellung einer Tatsache selbst.

Die Seele gibt immer von ihrem eigensten hinzu. Ihre Ord-

) (Ich benutze diese Gelegenheit, um unsere Leser an die vorziigliche
Studie von Herrn Keller iiber Bergson zu erinnern, die zuerst in Wissen und
Leben erschien (Band XIII, S. 98, 174, 208, 292) und dann als Broschiire bei
Diederichs in Jena: Eine Philosophie des Lebens. Als ich kiirzlich Herrn Bergson
in Paris sah, driickte er seine Bewunderung aus iiber die Art, wie Herr Keller
die Hauptziige seiner Philosophie in so engem Raume, so tiefgriindig und so
lebendig dargestellt hat. Bovet)

735



nungsgesetze, ihre Normen, ihre Interessen, ihre affektiven Wer-
tungen, ihre Ziele und Ideale sind mitbeteiligt an der Feststellung
der Tatsachen, wie an ihrer Deutung. Das wirft uns Forel vor.
Ich gebe es zu. Gerne. Nur mit dem Zusatz: Es ist mutatis
mutandis wie bei ihm auch. In der Feststellung von Tatsachen
sind zum mindesten die ordnenden Kategorien der Seele titig.
Bei ihrer Deutung, beim Suchen nach dem Sinn der Tatsachen
wird die innere Welt der Zwecke und Werte lebendig und ergiefit
sich gewollt, bewusst oder unbewusst in die festgestellte Tatsich-
lichkeit, um ihr einen Sinn mitzuteilen. Denn alles ertrigt der
Mensch, aufier dem Sinnlosen. Deshalb hat es sogar der Philo-
soph des Positivismus Comte nicht ausgehalten mit den positiven
Tatsachen, sondern hat eine Religion der Menschheit gegriindet.
Diese, ,le Grand Etre“ wurde damit Trigerin eines Sinnes und
Mittelpunkt eines neuen Kultus. Die reine Naturwissenschaft soll
arbeiten, ohne nach einem Sinne oder Wesen der Welt zu fragen.
Sie soll Tatsachen feststellen und sie ordnen und mag sich als
Forschung mit einem strengen Positivismus oder Agnostizismus
zufrieden geben. Aber sie ist nur ein Ausschnitt der Gesamtbetrach-
tung des Weltganzen. Daneben verzichtet der Mensch nicht auf
den Sinn und die Deutung und die Herausarbeitung von Werten,
die in seiner Seele liegen, und die er der Welt einpilanzen
mochte. Im Suchen nach diesem Sinne, in der Deutung der
Welt, in der Projektion der innern Werte hat die Menschheit
ihre erhabensten Augenblicke und ihre wertvollsten Zeiten er-
lebt und ihr Grofites geschaffen. Wer mochte sich verbieten,
nach dem Sinn der ungeheuren gegenwirtigen Anstrengung der
Volker zu fragen? und wer mdochte nicht dabei sein, da einen
Sinn zu schaffen, wo bisher das Sinnlose herrschte. Forel selbst
ist damit einverstanden, wie ich aus seinem schoénen Artikel ,Assez
détruit! Rebatissons!“ sehe. Solche Anstrengung und solche Tat
ist nicht mdglich ohne den Glauben, dass es dem Menschengeiste
gegeben sei, die scheinbar zufillige Taisidchlichkeit nach den Ge-
setzen seines Innern zu ordnen und zu deuten und eine vielfach
noch sinnlose chaotische Welt durch einen erleuchteten Willen zu
einer sinnvollen umzugestalten.

ZURICH ADOLF KELLER
ooD

736



	Tatsachen und ihre Deutung

